. -

1

NET il e

GENNAIO 2025

Contenuto

La luce di Sai non ha limit, Sathya Sai Baba, il 21 aprile 1987

La storia del Signore Rama, Capitolo 1, Rama - principe e principio

Ascolta la tua vice interiore, Sathya Sai Baba,il 14 gennaio 2009

Sette decenni ai oiedi di loco di Bhagavan, Y.N. Gangadhar Setty

China Katha: La realita dell "'uomo & I'atma, Sathya Sai Baba

Adottate il servizio e |" amore come | vostri piu alti ideali, Sathya Sai Baba il 1 gennaio 2000
Dio si rivela in L'uomo come amore, Sathya Sai Baba, il 23 novembre 2000

Pellegrinaggio dei devoti a Prasanthi Nilayam, un rapporto

Grandi celebrazioni natalizie, un rapporto



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



AVATAR VANI

LA LUCE DI SAI NON HA LIMITI

LA VICINANZA ALLA DIVINITA AUMENTA LA NOSTRA FELICITA

L'educazione dovrebbe essere una sorta di Tapas. Gli studenti dovrebbero essere vidyarthi e non
vishayarthi; cercatori di luce e non di piacere sensuale. Il Dharma di un Vidyarthi e studiare. Durante la
loro carriera di studenti, non dovrebbero dedicarsi alla politica o seguire altre pratiche scorrette. In
effetti, I'intera Bhagavadgita & un discorso sul Dharma. La prima parola del primo Sloka € Dharma.
L'ultima parola dell'ultimo Sloka & Mama. Le due parole insieme costituiscono il Mama Dharma. Mama
Dharma e il messaggio principale della Gita. Ogni individuo deve compiere il dovere che gli & stato
imposto. Il Dharma e di vario tipo: Grihastha Dharma, Samsara Dharma, Apat Dharma, Purusha Dharma
e cosi via. Il Signore Krishna ha dichiarato nella Bhagavadgita di essersi incarnato per ristabilire il
Dharma. Arjuna dichiaro Karishye Vachanam Tava (obbediro al Tuo comando). Arjuna arrivo a un punto
in cui dovette arrendersi a Krishna. La Bhagavadgita fornisce I'essenza di tutte le Upanishad.

| Veda e le Upanishad sono la fonte della conoscenza spirituale.

Il termine Upanishad & composto da tre sillabe: Upa+Ni+Shad. Upa” significa vicino, ‘Ni’ significa sotto e
‘Shad’ significa seduto. Pertanto, Upanishad significa sedersi vicino al maestro. Sedersi vicino al maestro
non significa sedersi con il corpo. Il maestro si trova su un piano superiore. |l posto del discepolo & piu
basso di quello del maestro. Lo status del maestro e di autorita, mentre quello del discepolo & di umilta
e obbedienza. Il discepolo deve porre domande e il maestro deve rispondere. Il discepolo deve ascoltare
attentamente il chiarimento dei suoi dubbi. Nelle Upanishad esiste la parola “Asi”. Prendiamo ad
esempio la Mahavakya (affermazione profonda) Tattwamasi(Quello che sei). Tat significa che. In inglese,
lo usiamo per dimostrare le cose vicine. Tat e cio che é al di la dei sensi. Twam & quello che si trova al di
sotto dello stadio dei sensi. Asi € quello che li riunisce entrambi e li unisce in una sottile unita.

Nei Veda ci sono quattro Mahavakyas (affermazioni profonde): Prajnanam Brahma (Brahman é la
Coscienza Suprema), Aham Brahmasmi (lo sono Brahman), Tattwamasi (Quello che sei), Ayam Atma
Brahma (Questo Sé & Brahman). Tutte queste espressioni parlano di unicita: Advaita (non-dualismo).
All'inizio il ricercatore dovrebbe seguire il Dvaita. In primo luogo, dovrebbe coltivare il sentimento
di Aham Dehasmi. In secondo luogo, dovrebbe seguire il principio di Aham Jivasmi. In seguito, dovrebbe
nutrire il sentimento di Aham Brahmasmi. Questa dovrebbe essere la linea del proprio progresso.

Una volta Rama chiese ad Hanuman: “Hanuman, come mi adori”? Hanuman rispose: “Signore, quando
mi identifico con il corpo (Dehatma Buddhi), sono un tuo servitore. Quando Ti adoro identificandomi
con l'essere individuale, considero Te come l'oggetto e me stesso come la Tua immagine. Quando mi
identifico con I'Atma, sento che Tu e io siamo uno”.

Le Upanishad sono chiamate collettivamente Vedanta. Esse costituiscono il Jnana Kanda dei Veda, che si
occupa della conoscenza superiore. Ananto Vai Veda (i Veda sono infiniti). All'inizio c'erano molti Veda. Il
saggio Veda Vyasa li classifico in quattro, pensando che fossero troppo dispersi per essere studiati o
cantati.

Il Rig Veda contiene i Mantra, lo Yajur Veda contiene informazioni sui rituali. Prendiamo ad esempio
Namakam e Chamakam. Namakam significa “Il mio saluto a questo, il mio saluto a quello”. E

caratterizzato dallo spirito di sacrificio e di dedizione al Signore. Chamakam significa “Voglio questo.
3

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Voglio questo”. Voglio una brezza fresca, voglio acqua fresca e cosi via. E segnato dai desideri. Cosi come
il corpo umano e costituito da quattro componenti principali: testa, tronco, cosce e piedi, anche i Veda
sono divisi in quattro. Abbiamo mantra per descrivere la gloria di Dio. Abbiamo rituali per ottenere
benefici da Dio. Abbiamo la musica per cantare la gloria di Dio e abbiamo le armi per proteggere il corpo
umano. Il Rig Veda contiene i Mantra; lo Yajur Veda contiene informazioni sui rituali e sui sacrifici; il
Sama Veda canta la gloria del Signore e I'Atharvana Veda é ricco di informazioni sull'autodifesa.

La vita su altri pianeti

Ci sono creature viventi nell'acqua. Possono vivere solo nell'acqua. Secondo voi, ci sono tante galassie,
tanti soli, tante stelle, ecc. Ma I'occhio di Dio non guarda in questo modo. Per Lui ce n'é uno solo. E
I'Atma ed esiste ovunque. L'Atma e ovunque nelle migliaia di galassie.

Cosi come gli esseri viventi esistono nell'acqua, ci sono esseri che esistono anche nel fuoco. Come ci
sono creature che riescono a vivere nell'acqua, ci sono creature che riescono a vivere nel fuoco. Ci sono
creature che vivono nel suono, nell'aria e nel fuoco. Questi esseri viventi sono cosi strutturati da essere
adatti a vivere nell'ambiente in cui si trovano.

Prendiamo ad esempio il sole. | buchi nel sole sono cosi grandi che si puo far cadere il pianeta Terra in un
buco proprio come si fa con un secchio in un pozzo e lo si tira su. Il motivo & che anche la Terra proviene
dal sole. Ci si puod chiedere come possano esistere gli esseri viventi sul sole. Cosi come esiste la vita sulla
terra, esiste anche la vita sul sole. Nella terra c'e il fuoco. Ci sono anche i vulcani. La temperatura del
nostro corpo & in sintonia con la distanza tra il sole e la terra. La temperatura corporea si regola in base
al cambiamento di temperatura apportato dal sole. Come facciamo a sopportare tanto calore? Siamo
incastrati tra il fuoco di sopra e il fuoco di sotto. Allo stesso modo, nel sole ci sono esseri viventi
adeguatamente adattati all'ambiente.

Esiste un'armonia tra scienza e spiritualita. Einstein ha detto: “La spiritualita senza la scienza & zoppa. La
scienza senza spiritualita & cieca”. Se zoppo e cieco si uniscono, possono aiutarsi a vicenda. |l cieco ha
molta intelligenza perché conserva la sua energia, mentre lo zoppo ha meno energia perché la spreca.

Il controllo della mente porta I'uomo sulla retta via

Ecco una storia. Un uomo cieco e un uomo zoppo si incontrarono per caso in un ristorante. Lo zoppo
disse: “Non posso camminare”. Il cieco rispose: “Non vedo”. Decisero di diventare amici e di andare a
chiedere I'elemosina. Il cieco disse allo zoppo: “Dato che hai il potere della vista, puoi guidare tu,
guidandomi a destra e a sinistra. lo ho le gambe e tu gli occhi. lo ti portero sulle mie spalle e tu mi
guiderai sulla strada”. Lo zoppo si sedette sul cieco e iniziarono il viaggio.

Raccolsero del cibo e mangiarono a sazieta. Mentre camminavano, lo zoppo vide dei cetrioli in una
fattoria. “Oh fratello! Mangeremo i cetrioli nella fattoria e riprenderemo il nostro viaggio”, disse lo zoppo
al cieco. Il cieco chiese allo zoppo: “C'e un recinto? C'é un guardiano che lo sorveglia”? Lo zoppo rispose:
“Non c'é un recinto e nemmeno un guardiano”. |l cieco rispose: “Allora i cetrioli devono essere amari,
perché non c'é nessuno che li sorvegli e non c'€ nemmeno un recinto. Qualcuno lascerebbe mai i cetrioli
senza sorveglianza”? Questo dimostra che il cieco € piu intelligente dello zoppo, perché risparmia la sua
forza mentale senza sprecarla con la vista.

L'energia viene sprecata attraverso la vista e |'udito. Le cellule del sangue si bruciano quando si usa
I'energia. Prendiamo, ad esempio, la batteria di un'automobile. Se usiamo troppo la luce, il freno, il
clacson e il motore, il contenuto di acido nella batteria si riduce. Allo stesso modo, il nostro corpo e
come un'automobile. Gli occhi sono come le lampadine, la bocca & come il clacson, lo stomaco & simile
al serbatoio della benzina e la mente & come il volante. | quattro fini (obiettivi) della vita: Dharma, Artha,
Kama e Moksha sono come i quattro pneumatici dell'auto. | pneumatici non possono muoversi senza

aria. Allo stesso modo, il corpo umano non pud muoversi senza l'aria della fiducia in se stesso. Solo
4

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



guando premiamo l'interruttore di Buddhi, applichiamo i freni dell'autocontrollo e li azioniamo,
I'acceleratore dell'intelligenza mobilita il corpo umano. Ma lo sterzo e all'interno e i pneumatici sono
all'esterno. E necessario girare il volante nella giusta direzione per permettere ai pneumatici di seguirlo.
| pneumatici non si muoveranno correttamente se li girate dall'esterno. La mente e lo sterzo. Ecco
perché si dice Manah Eva Manushyanam Karanam Bandhamokshayo (la mente ¢ la causa della schiavitu
e della liberazione dell'uomo).

La mente & la causa della nostra gioia. E uno strumento che ci porta alla meta della vita. Dobbiamo
tenere a freno la nostra mente. Per quanto nuova possa essere un'automobile, deve avere i freni. Per
guanto uno possa essere giovane, deve avere il controllo dei sensi. Senza di questi, la sua vita sara un
puro spreco. Il toro senza giogo, il cavallo senza briglie e I'uomo senza controllo dei sensi saranno
sempre in pericolo.

Se qualcuno dice qualcosa, ci infastidiamo e ci arrabbiamo immediatamente. Questo scatto d'ira riscalda
i globuli rossi. Il sangue bolle e ci vogliono tre mesi per tornare normale. L'uomo diventa debole e fiacco
quando la sua rabbia aumenta. | suoi nervi tremano e la pressione sanguigna aumenta. La pressione
sanguigna normale & di 120/80. Qualsiasi aumento della pressione sanguigna fa aumentare le
palpitazioni del cuore e provoca il diabete. Uno indebolisce il cuore dall'interno e I'altro dall'esterno. Ma
|'effetto congiunto porta all'indebolimento del cuore. Inoltre, provoca l'indebolimento del sistema
nervoso e riduce |'energia delle cellule del sangue. Provoca uno squilibrio del sistema umano e degrada
la memoria. Ogni perdita di memoria crea confusione e la confusione crea depressione. Confusione e
depressione insieme disinnescano la mente. Per questo motivo, dobbiamo assicurarci di non lasciarci
trasportare dalla rabbia. La rabbia € piu pericolosa per l'individuo che per gli altri. Non pensate male di
nessuno. Pil si pensa male degli altri, piu si diventa deboli.

La necessita di controllare i desideri

Ci illudiamo di godere di lussi. Pensiamo di costruire ville, di andare in auto e di mangiare cibi di qualita.
Non siamo noi a godere dei lussi, ma sono i lussi a godere di noi. Pili godiamo, piu diventiamo deboli e i
desideri diventano pilu forti. Quando osserviamo la moderazione e la semplicita, la nostra longevita
aumenta. Dobbiamo ridurre i nostri desideri. Meno bagagli, pit comodita, rendono il viaggio un
piacere. La vita & un lungo viaggio. Diventiamo inquieti e a disagio quando accumuliamo desideri nel
lungo viaggio della vita. Se un treno si ferma alla stazione per cinque minuti, non riusciremo a scendere
se siamo appesantiti da un bagaglio eccessivo. Il treno ripartira anche mentre stiamo scendendo. Questo
provoca confusione e preoccupazione. Ecco perché dobbiamo frenare i nostri desideri. Dobbiamo
limitarli. Se non esercitiamo il controllo sui nostri desideri, domani, se non oggi, ci metteremo in
pericolo.

Quando andiamo a camminare, c'e un limite alla camminata. Osserviamo un limite quando facciamo la
spesa. Mentre ci imponiamo dei limiti per le piccole cose che sono questione di pochi minuti, non
dovremmo osservare dei limiti per la nostra vita che dura anni? Ma non ci sono limiti nella ricerca della
Divinita. Tuttavia, le cose del mondo hanno una fine e un limite.

L'uomo cresce negli anni, ma la sua intelligenza diminuisce di giorno in giorno. Supponiamo che ci sia un
bambino di cinque anni, la gente dice che & sano. Il bambino cresce fisicamente, ma la sua durata di vita
diminuisce di giorno in giorno. Le persone osservano solo la loro crescita, ma non si accorgono che la
loro durata di vita sta diminuendo. Uno aumenta ma l'altro diminuisce. A questo proposito, pero,
dobbiamo osservare il principio dell'equilibrio. Possiamo raggiungere questo equilibrio solo quando
riduciamo i nostri desideri mondani. Dobbiamo mantenere i nostri desideri mondani entro un certo
limite. Ecco perché si dice Na Sreyo Niyamam Vina (senza disciplina non c'eé benessere). Ma la
spiritualita va oltre i limiti. E al di 13 dei sensi e del ragionamento. Procedendo oltre, ci avviciniamo alla
Divinita.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Avvicinandoci sempre piu alla Divinita, sperimentiamo una maggiore felicita. La nostra felicita aumenta,
non il dolore. Quando saliamo sempre piu in alto in un piano, sperimentiamo il calore. Dato che viviamo
in un mondo vincolato da limiti, dovremmo osservare alcuni limiti nella nostra vita. Ci dovrebbe essere
un limite al mangiare e al vedere. Anche la nostra pressione sanguigna dovrebbe avere un limite. Anche
la nostra vista dovrebbe avere un limite. Se vediamo oltre a un limite, la nostra retina si brucia. Il
timpano si danneggia se I'udito supera un limite. La temperatura corporea normale e di 36°. Quando la
temperatura raggiunge i 37°, inizia la febbre. La nostra vita € una societa limitata. In questa vita limitata,
se i nostri desideri superano un limite, la nostra vita diventa malata. Qualsiasi aumento della pressione
sanguigna genera malattie. Anche la nostra liberta che supera un certo limite porta malattie.

La nostra vita € piena di malattie. Prendiamo medicine per liberarci dalle malattie. La fame & una
malattia. Il cibo € una medicina. La sete € una malattia. L'acqua & la medicina che cura questa malattia.
Supponiamo di avere un desiderio di matrimonio, non appena ci si sposa, il desiderio e soddisfatto.
Supponiamo di desiderare un figlio e, non appena lo si genera, si guarisce dalla malattia nata come
desiderio. Tutto cio che facciamo per alleviarle sono le medicine.

Supponiamo di prendere delle medicine, ma vogliamo che siano dolci. Tuttavia, non dobbiamo cercare la
dolcezza nelle medicine. Poiché abbiamo coltivato certe abitudini, chiediamo anche il gusto. Prendiamo
del cibo per curare la malattia della fame. Poiché siamo particolarmente attenti al gusto, possiamo dire
che il chutney non ha tamarindo e il sambhar non ha sale. Indossiamo un vestito per proteggere il nostro
corpo dal caldo e dal freddo. Ma al giorno d'oggi ci vestiamo per soddisfare la mania della moda.
Vogliamo apparire belli e attraenti indossando abiti alla moda. Per attraversare I'oceano del Samsara,
dovremmo avere fede nella Divinita.

I miei doni portano il mio potere

Molte persone hanno una mentalita cosi debole da non riuscire a comprendere il Sankalpa di Swami.
Alcuni dicono di non volere alcun dono materiale da Swami. Ma i doni da Me offerti non sono ordinari.
Nei momenti di pericolo e di angoscia, anche se non pensate a Me, il dono che ho fatto viene da Me in
un lampo e torna indietro con la mia protezione. Goldstein lo sa bene. L'aereo su cui viaggiava e stato
dirottato. Ma io dissi a Joga Rao cosa stava per accadere. Gli dissi che i dirottatori avrebbero attaccato,
ma Goldstein sarebbe stato al sicuro. Quando Goldstein & venuto qui, stava per partire per Bengaluru.
Gli dissi di non andare. Ma lui mi disse che aveva gia prenotato i biglietti. Gli ho assicurato che sarebbe
venuto qui a trovarmi. Ho ricevuto la sua chiamata di preghiera quando era in pericolo. La
comunicazione avveniva attraverso l'anello che gli avevo regalato. La gente considera i doni che faccio
come oggetti materiali. Ma essi portano con sé il potere. Altri sono semplici cose mondane comprate
con il denaro. Non hanno alcuna attinenza con il cuore.

Una volta ho regalato un anello a una persona seduta qui. Ha avuto un grave incidente. Il pericolo che
doveva affrontare e stato infatti ricevuto dall'anello. L'anello si ruppe in due pezzi. L'anello si ruppe, ma
non accadde nulla al dito che lo portava. Anche S.N. Singh ha avuto un grave incidente. L'auto fu
distrutta e distrutta in modo irriconoscibile. Ma I'anello che gli avevo dato venne da me, ricevette la mia
protezione e torno da lui in un istante.

Ora sto parlando con tutti voi. Potrei ricevere una comunicazione proprio adesso. La luce delle stelle
potrebbe impiegare un po' di tempo per raggiungere la Terra. La luce viaggia a una velocita di 1.86.000
miglia al secondo. Anche questa luce ha un certo limite. Ma la luce di Sai non ha limiti. Puo percorrere
decine di chilometri in un istante. Sono sempre assorbito dall'adempimento di molti doveri. Anche se
sono impegnato in queste attivita, ci sono alcune cose che ritengo molto importanti. Dare protezione ai
Miei devoti € una di queste cose cruciali. | doni che faccio ai Miei devoti vengono da Me nei momenti di
pericolo, prendono la Mia protezione e tornano indietro.

- Dal discorso di Bhagavan a Sai Sruthi, Kodaikanal, il 21 aprile 1987.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Ramakatha Rasavahini

LA STORIA DEL SIGNORE RAMA

Rama e l'abitante di tutti. Egli e Atmarama, la fonte della beatitudine in ogni individuo. Le sue
benedizioni che scaturiscono da quella sorgente interiore conferiscono pace e beatitudine. Egli é
l'incarnazione stessa del Dharma, di tutti i codici di moralita che tengono unita I'umanita nell'amore e
nell'unita.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Capitolo 1
RAMA - PRINCIPE E PRINCIPIO

I nome Rama e |'essenza dei Veda; la storia di Rama & un oceano di latte, puro e potente.

Si puo affermare che nessun poema di pari grandezza e bellezza &€ emerso da altre lingue o da altri Paesi
fino ad oggi; ma ha fornito ispirazione all'immaginazione poetica di ogni lingua e Paese. E il piu grande
tesoro ereditato dalla fortuna di ogni indiano.

Rama é la divinita custode degli indu. Il suo nome & portato dai corpi in cui abitano e dagli edifici in cui
questi corpi abitano. Si puo tranquillamente affermare che non c'é indiano che non abbia bevuto il
nettare del Ramakatha, la storia di Rama.

Il Ramayana, I'epopea che tratta la storia dell'incarnazione di Rama, € un testo sacro che viene recitato
con riverenza da persone di ogni tipo, dallo studioso come dall'ignorante, dal milionario come dal
povero. Il Nome che il Ramayana glorifica purifica ogni male. Trasforma il peccatore; rivela la Forma che
il Nome rappresenta, la Forma che e affascinante come il Nome stesso.

Come il mare & la fonte di tutte le acque della terra, tutti gli esseri nascono da Rama. Un mare senza
acqua e irreale. Un essere senza Rama & senza esistenza, né ora né mai. L'oceano azzurro e il Signore
Onnipotente hanno molto in comune.

L'oceano € la dimora dell'Onnipotente, come proclamano il mito e la leggenda, che lo descrivono
sdraiato sull'Oceano di Latte. Questo & il motivo per cui Valmiki (figlio di Prachetas), il grande poeta che
ha composto I'epica, ha dato il titolo di Kanda a ogni canto. Kanda significa acqua, una distesa d'acqua.

Significa anche canna da zucchero. Per quanto una canna possa essere curva, qualunque sia la sezione
che si mastica, la dolcezza e inalterata e uniforme. Il ruscello della storia di Rama serpeggia attraverso
molte curve e torsioni. Tuttavia, la dolcezza di Karuna (compassione) persiste senza diminuire durante
tutta la narrazione. Il flusso scorre attraverso la tristezza, la meraviglia, il ridicolo, lo stupore, il terrore,
I'amore, la disperazione e la dialettica, ma la corrente principale & I'amore per il Dharma (rettitudine) e
la Karuna che esso promuove.

Il nettare nella storia di Rama & come il fiume Sarayu che si muove silenziosamente vicino alla citta di
Ayodhya, dove Rama nacque e dove regno. Il Sarayu ha la sua sorgente nel Manasa-sarovar

7

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



dell'Himalaya, come questa storia nasce nel Manasa-sarovar (il lago della mente)! Il ruscello di Rama
porta la dolcezza di Karuna; il ruscello di Lakshmana (suo fratello e devoto compagno) ha la dolcezza
della devozione. Come il fiume Sarayu si unisce al Ganga e le acque si mescolano, cosi anche i flussi di
tenera compassione e devozione (le storie di Rama e Lakshmana) si mescolano nel Ramayana. Karuna e
Prema (amore) formano, tra loro, I'immagine composita della gloria di Rama. Questo quadro soddisfa il
pil caro desiderio del cuore di ogni indiano. Raggiungerlo € lo scopo di ogni sforzo spirituale.

Lo sforzo dell'individuo non & che la meta della ricerca. L'altra meta consiste nella grazia di Dio. L'uomo
si realizza grazie allo sforzo personale e alle benedizioni divine. La realizzazione lo porta ad attraversare
|'oscuro oceano delle dualita, verso I'lmmanente e il Trascendente.

Il Ramayana deve essere letto non come il resoconto di una carriera umana, ma come la narrazione
dell'avvento e delle attivita di un Avatar (incarnazione di Dio). L'uomo deve sforzarsi con determinazione
di realizzare, attraverso la propria esperienza, gli ideali rivelati in questa narrazione. Dio € onnisciente,
onnipervasivo e onnipotente. Le parole che pronuncia mentre si incarna nella forma umana e gli atti che
si degna di compiere durante il suo soggiorno terreno sono imperscrutabili e straordinariamente
significativi. Le preziose sorgenti del Suo Messaggio facilitano il cammino di liberazione per I'umanita.
Non considerate Rama come un rampollo della dinastia solare, o come il sovrano del regno di Ayodhya,
o come il figlio dell'imperatore Dasaratha. Questi correlati sono solo accessori e accidentali. Questo
errore e diventato abituale per i lettori moderni. Essi prestano attenzione solo alle relazioni personali e
alle affiliazioni tra i personaggi della storia che leggono. Non approfondiscono i valori che rappresentano
e dimostrano.

Per elaborare questo errore: il padre di Rama aveva tre mogli; la prima era tale e quale, la seconda era di
questa natura, la terza aveva questi tratti! Le sue cameriere erano di questo brutto genere... Le guerre
combattute da Dasaratha, il padre, erano caratterizzate da queste peculiarita... da queste specialita... In
questo modo, la fantasia porta I'uomo a perdersi nella visione del banale e del pittoresco, facendogli
trascurare il nocciolo prezioso. Non ci si rende conto che lo studio della storia deve arricchire la vita e
renderla significativa e degna di nota, piuttosto che soddisfare il gusto per fatti insignificanti e idee
meschine. La loro validita e il loro valore si trovano nel profondo dei fatti e li nutrono come acqua
sotterranea. Indossate gli occhiali di Bhakti (adorazione riverente) e Shraddha (dedizione costante);
allora I'occhio vi dotera della pura saggezza che vi libera e vi concede la beatitudine eterna.

Come gli uomini spremono il succo dalla canna fibrosa e ne bevono solo la dolcezza, come I'ape succhia
il miele del fiore, senza curarsi della sua simmetria e del suo colore, come la falena vola verso la
luminosita della fiamma, ignorando il calore e l'inevitabile catastrofe, il Sadhaka (ricercatore spirituale)
dovrebbe anelare a impregnarsi del Karunarasa (I'espressione dell'emozione della tenerezza, della pieta
e della compassione) di cui il Ramayana e saturo, senza prestare attenzione ad altri argomenti. Quando
si mangia un frutto, si gettano via la buccia, i semi e la fibra. E nella natura stessa della natura che i frutti
abbiano questi componenti! Tuttavia, nessuno li mangia sostenendo di averli pagati! Nessuno puod
ingoiare i semi e digerirli. Nessuno mastica la scorza esterna. Cosi anche in questo frutto di Rama
chiamato Ramayana, i racconti dei Raksha (demoni, orchi e simili) costituiscono la scorza; le azioni
malvagie di questi uomini malvagi sono i semi duri e indigesti. Le descrizioni e gli eventi sensoriali e
mondani sono la parte fibrosa non troppo gustosa. Sono le guaine per il nutrimento succoso.

Chi cerca il Karunarasa nel frutto di Rama dovrebbe concentrarsi piu sulla narrazione centrale che sui
dettagli supplementari che la abbelliscono o la ingombrano. Ascoltate il Ramayana con questo spirito.
Questa e la forma migliore di Shravana (processo di ascolto spirituale).

In un'occasione, |I'imperatore Parikshit cadde ai piedi del saggio Suka e chiese istruzioni su un punto che
gli causava forti dubbi. “Maestro! Un enigma mi preoccupa da tempo. So che tu puoi risolverlo per me e
che nessun altro puo farlo. Ho ascoltato le narrazioni delle vite dei miei antenati, dal primo, il grande

8

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Manu, fino a quelle dei miei nonni e di mio padre. Ho studiato queste storie con attenzione. Ho
osservato che nella storia di ognuno di essi si parla di saggi legati al monarca, di dotti santi che sono
membri della corte, che frequentano i Darbar (tribunali reali) e che condividono gli affari del governo!
Qual ¢ il vero significato di questa sorprendente associazione di studiosi (che hanno rinunciato a tutti gli
attaccamenti e i desideri, che hanno capito che il mondo € un'ombra e un'insidia e che I'Uno & I'unica
Realta) con i re e i governanti che svolgono ruoli subordinati e li consigliano quando gli viene chiesto? So
che quei venerati anziani non si impegneranno in alcuna attivita senza ragioni sufficienti e adeguate. Il
loro comportamento sara sempre puro e irreprensibile. Ma questo rende il mio dubbio irrisolvibile. Ti
prego di illuminarmi”.

Suka rise alla domanda. Rispose: “Hai fatto una bella domanda, senza dubbio. Ascolta! | grandi saggi e i
santi studiosi sono sempre desiderosi di condividere con i loro simili la verita che hanno afferrato,
I'esperienza santificante che hanno conquistato, le azioni elevate che hanno avuto il privilegio di
compiere e la Grazia divina che sono stati scelti per ricevere. Cercano di avvicinarsi a coloro che sono
responsabili dell'amministrazione, a coloro che sono esperti nel governare i popoli, con l'intenzione di
usarli come strumenti per stabilire e assicurare la pace e la prosperita sulla terra. Imprimono nelle loro
menti alti ideali e modi sacri per realizzarli. Inducono a compiere azioni rette, in conformita con le leggi
giuste. Anche i monarchi invitano e accolgono i saggi, cercano gli studiosi e li pregano di essere presenti
nelle loro corti, in modo da poter imparare da loro I'arte del governo e agire secondo i loro consigli. Il
monarca era il maestro e il guardiano del popolo; quindi, essi trascorrevano i loro giorni con lui con
I'apprezzabile scopo di realizzare, attraverso di lui, il desiderio dei loro cuori: Samasta Lokah Sukhino
Bhavantu (che tutti i mondi siano felici!). Erano desiderosi di vedere la felicita e la pace diffondersi nel
mondo. Pertanto, cercarono di dotare i re di tutte le virtu, di riempirli di tutti i codici morali di disciplina,
di dotarli di tutte le branche dell'apprendimento, in modo che potessero governare il regno in modo
efficiente, saggio e con conseguenze benefiche per loro stessi e per i loro sudditi.

“C'erano anche altre ragioni. Ascoltate! Sapendo che il dispensatore di gioia per I'umanita, il mentore
della morale umana, il leader della linea solare, I'Abitante del Cielo dell'Eterna Beatitudine, nascera in
una linea reale, i saggi che hanno avuto la lungimiranza di anticipare gli eventi, hanno ottenuto I'ingresso
nei Darbar dei governanti in modo da poter sperimentare la beatitudine del contatto con I'Incarnazione,
qguando avverra. Temevano di non poter ottenere tale accesso in seguito e di perdere la beatitudine che
avrebbero potuto ottenere. Cosi, approfittando della loro visione del futuro, si stabilirono nella capitale
reale, nel cuore della comunita, desiderando |'Avvento.

“A questo venerabile gruppo appartenevano Vasishtha, Viswamitra, Garga, Agastya e gli altri saggi. Non
avevano desideri. Erano monarchi della rinuncia. Non nulla da nessuno. Erano sempre soddisfatti. Si
presentavano nelle sale di udienza degli imperatori di quei tempi, non per le polemiche e lo sfarzo della
punditry o per raccogliere i costosi doni offerti a tali disputanti e ospiti, o per decorarsi con il titolo
oneroso che quei patroni conferiscono alle persone che preferiscono. Essi desideravano piuttosto il
Darshan (visione) del Signore e la possibilita di sostenere il Dharma (rettitudine) negli affari umani. Non
avevano altri obiettivi.

“Anche i re a quei tempi erano immersi in pensieri divini! Si avvicinavano agli eremiti e ai saggi nei loro
ritiri per scoprire da loro i mezzi per rendere i loro sudditi felici e contenti. Spesso li invitavano nei loro
palazzi e li consultavano sui modi e i mezzi per un buon governo. Erano tempi in cui c'erano saggi senza
attaccamento a se stessi e studiosi senza brama di potere. Erano questi gli uomini che davano consigli ai
re. Di conseguenza, alla gente del regno non mancavano né il cibo né i vestiti, né la casa né la salute.
Tutti i giorni erano giorni di festa. Tutte le porte erano decorate con festoni verdi. Il sovrano sentiva che il
suo dovere pil sacro era quello di promuovere il benessere del suo popolo. Anche i sudditi sentivano
che il sovrano era il cuore del corpo politico. Avevano piena fiducia che egli fosse prezioso come il loro
stesso cuore. Lo apprezzavano come tale, lo veneravano e gli rendevano I'omaggio della gratitudine”.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Suka spieg0 il ruolo dei saggi nelle corti reali in questo modo chiaro e diretto davanti alla grande
assemblea che era seduta intorno a lui.

Avete notato questo? Qualunque cosa facciano i grandi, qualunque compagnia scelgano, saranno
sempre sul sentiero della rettitudine, sul sentiero del Divino. Le loro azioni promuoveranno il benessere
del mondo intero! Quindi, quando si recita o si legge il Ramayana o altre narrazioni del Divino,
|'attenzione deve essere rivolta alla maesta e al mistero di Dio, alla Verita e alla schiettezza che vi sono
insite e alla pratica di queste qualita nella vita quotidiana. Non si deve dare importanza a questioni
estranee. | mezzi e le modalita di esecuzione del proprio dovere sono la lezione pil importante da
apprendere.

Dio, quando appare con la Forma per sostenere il Dharma, si comporta in modo umano. E necessario
che lo faccia! Infatti, Egli deve proporre all'uomo la vita ideale e conferirgli I'esperienza della gioia e della
pace. | suoi movimenti e le sue attivita (Leela) potrebbero apparire ordinari e banali ad alcuni occhi. Ma
ognuno di essi sara un'espressione di bellezza, verita, bonta, gioia ed esaltazione. Catturera il mondo con
il suo fascino, purifichera il cuore che lo contempla. Superera e travolgera tutte le agitazioni della mente.
Strappera il velo dell'illusione (Maya). Riempira la coscienza di dolcezza. Non ci sono luoghi comuni e
ordinari nella carriera degli Avatar. Tutto cio che viene visto e considerato di quella natura & davvero
sovrumano, soprannaturale, meritevole di grande riverenza!

La storia di Rama non & la storia di un individuo. E la storia dell'universo! Rama & la personificazione
dell'universale di base in tutti gli esseri. Egli € in tutti, per tutto il tempo, in tutto lo spazio. La storia non
riguarda un periodo passato, ma il presente e il futuro senza fine, il tempo eterno senza inizio!

Nessuna formica pud mordere senza la volonta di Rama! Nessuna foglia puo cadere dal suo ramo senza
il suggerimento di Rama! Il cielo, il vento, il fuoco, I'acqua e la terra - i cinque elementi che compongono
I'universo - si comportano cosi per paura di Lui e in sintonia con i suoi ordini! Rama € il Principio che
attrae - e che, grazie a questa attrazione, rende piu vicini - i diversi elementi della Natura. L'attrazione
che uno esercita sull'altro & cid che fa esistere e funzionare I'universo.

Questo ¢ il principio di Rama, senza il quale il cosmo diventerebbe un caos. Da qui I'assioma: se non c'e
Rama, non ci sara Panorama (universo).

Voi dite che il mondo vi fa soffrire. Ma non é il mondo a farvi soffrire, bensi siete voi a far
soffrire il mondo. Anche la Bibbia propone questa verita. Si dice che i devoti sono alla ricerca di
Dio. Questo non é corretto. Qual é la necessita per un devoto di cercare Dio, che é presente in
ogni luogo? Non é corretto. In realta, Dio é alla ricerca di un devoto.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

10

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



MESSAGGIO DI BHAGAVAN PER IL SANKRANTI

ASCOLTA LA TUA VOCE INTERIORE

Bharat é la madrepatria di molte anime nobili che si sono guadagnate grande nome e fama in tutti i
continenti del mondo.Questa é la terra di persone valorose che hanno sconfitto i governanti stranieri e
raggiunto l'indipendenza. Questa é la terra che eccelle nella musica, nella letteratura e in altre belle
arti. Essendo nati in questa grande terra di Bharat, oh ragazzi e ragazze, é vostro sacro dovere
proteggere il suo ricco patrimonio culturale.

(Poesia telugu)
SVILUPPARE LO SPIRITO DI UNITA CON LA SOCIETA

Tutti voi dovreste essere pronti a sostenere il buon nome di Bharat. Molto presto riuscirete nel vostro
intento. Oggi le persone progrediscono nei campi fisici @ mondani, ma non fanno nemmeno un passo
verso le conquiste etiche, morali e spirituali. Dovrebbero progredire sul sentiero della spiritualita.

Gli elevati standard etici degli antichi Bharatiya

Nell'antichita le persone consideravano la spiritualita come il principale obiettivo della loro vita. Ma oggi
la spiritualita & in declino. Tutti cercano di progredire nella sfera fisica e mondana. Ma questo puo dare
solo una soddisfazione temporanea. Anche la posizione delle donne oggi € in declino, sebbene I'India
fosse molto rinomata per le donne di grande castita.

Questa terra di Bharat ha dato i natali a molte donne nobili come Savitri, che riporto in vita il marito
morto; Chandramati, che estinse il fuoco selvaggio con il potere della verita; Sita, che dimostro la sua
castita uscendo indenne dal fuoco ardente e Damayanti, che ridusse in cenere un cacciatore dalla mente
malvagia con il potere della sua castita.Questa terra di pieta e nobilta raggiunse I'abbondanza e la
prosperita e divenne maestra di tutte le nazioni del mondo grazie a queste donne di castita.

(Poema Telugu)

Savitri riusci a ottenere la grazia di Yama e a riportare in vita il marito morto. Dove altro troviamo al
mondo donne di grande castita? La morte & certa per ogni essere umano. Ma c'e una donna in qualsiasi
Paese che abbia riportato in vita il marito morto, tranne che a Bharat? Molti Paesi del mondo hanno
subito una caduta perché hanno deviato dal sentiero del Dharma. Bharat & il luogo di nascita di donne
nobili e caste come Chandramati e Sita, che hanno portato grande reputazione a Bharat.

Anche oggi i Bharatiya non si comportano in modo arbitrario come gli abitanti di altri Paesi. Qualunque
sia la loro vita personale, in pubblico si comportano in modo dignitoso e onorevole. Un figlio, anche
quando cresce, non osa parlare faccia a faccia con sua madre. Alcuni anni fa ho visto questo a
Venkatagiri. A quei tempi, il Raja di Venkatagiri e i suoi figli venivano a Puttaparthi. Prima di venire qui, i
figli chiedevano la benedizione della madre che metteva i piedi in avanti da dietro un paravento.
Venivano qui dopo aver toccato i piedi della madre.

| Bharatiya hanno mantenuto un carattere cosi elevato. Ma oggi ragazzi e ragazze vanno insieme al bazar.
Se qualcuno li interroga, dicono di essere compagni di classe. A quei tempi, anche la parola “compagno
di classe” era considerata molto negativa. Non usavano questa parola “compagno di classe”. Dicevano

che studiavano nella stessa classe. A quei tempi si osservavano regole cosi rigide. Ma oggi gli studenti
11

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



non hanno alcun timore: si chiamano a casa e mangiano insieme. Questa € una grande perversione.
Questo e l'effetto del Kali Yuga, i cui segni iniziarono a manifestarsi alla fine del regno di Yudhishthira.
Una sera, Yudhishthira vide un contadino che tornava a casa con un aratro sulle spalle. Quando gliene
chiese il motivo, il contadino rispose che il giorno precedente aveva lasciato I'aratro nel campo e che gli
era stato rubato, per cui stava portando l'aratro con sé a casa. Un altro giorno, trovo una persona che
chiudeva a chiave la porta di casa sua. In un'altra occasione, trovo una donna che parlava con un uomo
in mezzo alla strada. Era considerato immorale per le donne parlare pubblicamente con gli uomini.
Vedendo questi segni, Yudhishthira capi che era iniziato il Kali Yuga e pensd che questo fosse
un'indicazione della fine del suo soggiorno sulla terra.

Aiutare tutti, non ferire nessuno

Quello che dobbiamo pensare oggi : “Siamo esseri umani, animali o bestie”? Solo gli animali hanno
gualita animali. Voi siete un essere umano. Quindi, dovreste avere qualita umane. Dovreste chiedervi:
“Ho o non ho qualita umane”? Ci limitiamo a definirci umani, umani. Ma quali sono le qualita umane che
dovremmo avere? Non dovremmo fare del male a nessuno, non dovremmo ferire nessuno e non
dovremmo parlare duramente con nessuno. Gli esseri umani sono coloro che sono dotati di
compassione e rettitudine. Sathya, Dharma, Santhi, Prema e Ahimsa (verita, rettitudine, pace, amore e
non violenza) sono le cinque qualita umane. Ma le persone non aderiscono a questi valori eppure
vogliono la pace. Cosa si intende per pace? Si pud trovare all'esterno? E presente dentro di voi. Viene
solo dal vostro cuore. State cercando la pace che € presente dentro di voi.

Tutto ha una reazione, un riflesso e una risonanza. Quando avete I'odio dentro di voi, vedete |'odio negli
altri. Fate ingiustizia a coloro che non vi hanno fatto alcun male. Qualsiasi cosa facciate agli altri, dovete
affrontarne le conseguenze. Non c'é altra ragione se non la reazione, il riflesso e la risonanza di tutto cio
che vediamo, sentiamo e sperimentiamo. Voi dimenticate questa verita e accusate gli altri, dicendo che
cosi e cosi vi hanno criticato, ferito o danneggiato. La causa di tutto cido che & buono o cattivo che
sperimentate non sono gli altri. Né il bene e il male vi sono dati da Dio. Dio &: Nirgunam, Niranjanam,
Sanathana Niketanam, Nitya, Shuddha, Buddha, Mukta, Nirmala Swarupinam (Dio € senza attributi,
senza macchia, dimora finale, eterno, puro, illuminato, libero e incarnazione della sacralita). Dovreste
cercare di impregnarvi di queste qualita divine. Solo allora potrete definirvi un vero essere umano. Se
litigate con gli altri o fate del male agli altri, non potete definirvi un essere umano nel vero senso del
termine. Pertanto, aiutate tutti. Non fate del male a nessuno. Paropakara Punyaya, Papaya
Parapeedanam (si ottiene il merito servendo gli altri e si commette peccato ferendoli). Sarva Jiva
Namaskaram Kesavam Pratigachchhati (chiunque saluti, raggiunge Dio) e Sarva Jiva Tiraskaram
Kesavam Pratigachchhati (chiunque critichi, raggiunge Dio). E una vostra illusione se pensate di insultare
o maltrattare qualcun altro. In realta, state insultando e maltrattando voi stessi, perché la stessa cosa vi
tornera indietro come reazione, riflesso e risonanza. Allora non potete dire che vi € stata data da Dio. Voi
stessi ne siete responsabili. Pertanto, se volete che tutto diventi buono per voi, dovete fare del bene agli
altri.

Seguire la voce interiore & la vera spiritualita

L'educazione moderna da solo conoscenze libresche. Cio che dovete perseguire non e l'istruzione, ma
I'educare. Educare significa far emergere cio che c'e nel cuore, mentre educare significa riempire la testa
di informazioni raccolte dai libri. Considerate educazione qualsiasi informazione immagazzinate dentro
di voi e memorizzate. Ma questa non & vera educazione. Dovete ascoltare la vostra voce interiore e
sviluppare i valori che sono nascosti in voi. Questa e la vera educazione. Partecipate a giochi, sport e
attivita culturali come cantare canzoni devozionali. E cosi che dovreste fare un uso corretto del vostro
corpo. Non c'é grandezza nel riporre fede nel corpo. Il corpo & deperibile. E fatto di migliaia di atomi. Ma
dopo la morte non rimarra nulla.

12

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Il corpo & destinato a compiere azioni. Dovremmo compiere solo azioni buone e compiere il nostro
dovere con serieta per santificare il nostro corpo. Non fate un uso improprio del vostro corpo. Gli
insegnanti, i presidi, le direttrici, i direttori, i vicepresidi e i cancellieri sono incaricati di guidare gli
studenti sulla retta via. E vostro dovere primario mettere in pratica i dettami della vostra Antarvani (voce
interiore) e seguire le buone qualita che sono dentro di voi. Ma le persone agiscono in modo contrario ai
loro valori umani innati. Non ignorate mai la vostra voce interiore. E la vostra vera proprietd. Quando
svilupperete la capacita di ascoltare la vostra voce interiore, farete grandi progressi nella vita. Le persone
si illudono di poter ottenere tutto con la pratica rituale di Japa, Tapa, Yoga e Dhyana (recitazione,
penitenza, yoga e meditazione). Ma, in realta, si puo ottenere tutto quando si seguono i valori che
nascono dal cuore. Sarete immersi nella mondanita quando andrete contro la vostra voce interiore.
L'indulgenza nella mondanita vi allontanera dalla voce interiore e dai valori innati. Seguire la voce
interiore & la vera spiritualita. Non si deve ferire nessuno e non si deve essere feriti nel processo. Il vero
sistema educativo & quello che insegna questo principio. Chi aderisce alla propria voce interiore, si
assicura un benessere a tutto tondo. La vera spiritualita prevede che non si agisca in contrasto con la
propria voce interiore.

Fate del bene anche a chi vi fa del male

La spiritualita non si limita a pratiche come Japa e Dhyana. Oggi tutte queste pratiche sono diventate
meramente ritualistiche. La gente pensa una cosa e ne fa un'altra. Manasyekam Vachasyekam,
Karmanyekam Mahatmanam,; Manasyanyath Vachasyanyath, Karmanyanyath Duratmanam (coloro i cui
pensieri, parole e azioni sono in perfetta armonia sono nobili; coloro che mancano di armonia sono
malvagi). Se non avete l'unita di pensiero, parola e azione, non potete essere chiamati esseri umani. A
volte ci si arrabbia troppo e si arriva a picchiare qualcuno. Ma questo & un grande peccato. In realta, non
si picchia il proprio nemico, ma Dio stesso. Pertanto, dovreste condurre la vostra vita in modo da non
causare danni a nessuno. E naturale fare del bene a chi fa del bene a voi. Non c'é nulla di eccezionale in
questo. Ma ¢ solo Sai che fa del bene anche a coloro che cercano di fargli del male. Non prendo in
considerazione le loro colpe. Non faccio caso al danno che cercano di arrecarmi in qualsiasi modo.
Dovete sempre rimanere in uno stato di pace suprema. Potete ottenere tutto se avete la pace. La pace &
dentro di voi, fuori troverete solo pezzi e pezzi! La pace pud essere raggiunta solo quando c'e unita. Se
causate divisione nell'unita, non ci sara pace.

Dovete servire i vostri genitori e prendervi cura di loro. In verita, i vostri genitori sono i vostri primi
insegnanti. Non otterrete alcun beneficio facendo un buon lavoro se causate difficolta ai vostri genitori.
Forse non ne sperimenterete subito le conseguenze, ma siete destinati a soffrire in futuro. Pertanto, non
causate alcuna sofferenza ai vostri genitori. Se li danneggiate, dovrete soffrire dieci volte di piu! Allo
stesso modo, se date qualcosa in beneficenza, vi tornera indietro dieci volte di piu. Pertanto, siate
sempre pronti ad aiutare gli altri.

Qualsiasi aiuto possiate dare, dovreste farlo. Quando vi impegnate a fare del bene agli altri, procedete
sul sentiero del Sathya. Quando procedete sul sentiero del Sathya, questo stesso vi condurra al Dharma.
Santhi emergera dall'unione di Sathya e Dharma. Quando Santhi si combina con Sathya e Dharma,
avrete |'esperienza di Prema. Quando avrete I'amore in voi, allora non avrete nemici. Si fa del male agli
altri solo quando manca lI'amore. Pertanto, dovreste coltivare I'amore. Per sperimentare I'amore, dovete
prima raggiungere lo stato di pace. Sathya, Dharma, Santhi, Prema e Ahimsa sono le qualita di un essere
umano. Ma oggi la violenza & presente ovunque. La gente ha paura persino in casa propria, quando é
sola. Questo ¢ il risultato del cambiamento dei tempi. Prima la gente considerava |I'America un Paese
molto ricco. Ma ora la situazione sta cambiando con il cambiare dei tempi. Si pensa che il denaro sia
tutto e che con il denaro si possa comprare qualsiasi cosa. Ma il denaro non e importante: € la vostra
mente che e importante. Quando la vostra mente € calma e tranquilla, potete sperimentare la pace
totale.

13

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sviluppare lo spirito di unita con la societa

Studenti! Qualsiasi cosa facciate, fatela come offerta a Dio. E Dio che fa tutto, non voi. Potete portare a
termine qualsiasi compito solo con la volonta di Dio. Pertanto, siate testimoni di voi stessi. Impegnatevi
in buone azioni. Parlate solo di cid che & buono. Dalla vostra lingua deve uscire solo la verita. Tutto cio
che fate deve essere per il bene degli altri. Quando vi impegnate al servizio degli altri, sarete sempre
felici. Non date mai spazio all'ego e alla gelosia. Quando avete queste due cose, tutte le vostre buone
qualita saranno distrutte e tutto diventera negativo per voi. Pertanto, siate buoni e aiutate gli altri. Se
vedete qualcuno in difficolta, dovete alleviare le sue sofferenze anche a costo di lasciare il vostro lavoro.
Questo & il dovere principale di un essere umano. Aiutare sempre, non ferire mai. E sufficiente attenersi
a questo principio. Aiutare sempre. Aiutate il vostro prossimo. Non fare del male nemmeno a chi ti odia.
Non fare mai del male. Non arrecare alcun disturbo agli altri. Questa € la vera educazione. Alcune
persone che percepiscono stipendi elevati causano problemi non solo alle persone che lavorano nel loro
ufficio, ma anche ai loro stessi genitori a casa per il loro ego. Questo € un grosso errore. Quando si
raggiunge una posizione piu elevata nella vita, si dovrebbe abbassare il proprio ego. Solo allora si otterra
il giusto rispetto.

Ricordate sempre la societa in cui vivete. Non ignoratela mai. Dovete la vostra esistenza alla societa. La
societa non & qualcosa di separato da voi. Voi siete un membro della societa. La societa & una
combinazione di individui. Dovreste sviluppare questo spirito di unita con la societa. Cercate di condurre
la vostra vita tenendo sempre presente il benessere della societa. Il vostro benessere risiede nel
benessere dei vostri simili.

E la madre terra che sostiene tutti gli oggetti e le attivita del mondo. Chiunque riponga la propria fede
nella Madre Terra non avra mai problemi. In questo modo, dovreste riporre la vostra fede nella madre
terra, acquisire un'istruzione, accettare un buon lavoro e guadagnarvi un buon nome. Avete ottenuto
buoni voti e alti livelli, portando cosi un buon nome a voi stessi, alla vostra famiglia e all'istituzione.
Questo & cio che gli studenti dovrebbero fare. Non c'e nulla di eccezionale nell'andare in America e
guadagnare migliaia di rupie. Anche i mendicanti possono guadagnare. Il denaro va e viene, la moralita
viene e cresce. Pertanto, sviluppate la moralita. Se avete la moralita, non soffrirete mai nella vita.

- Dal discorso di Bhagavan sul Sankranti nella Sai Kulwant Hall, Prasanthi Nilayam, il 14 gennaio 2009.

SETTE DECENNI Al PIEDI DI LOTO DI BHAGAVAN

Y.N. Gangadhar Setty

Ora vorrei parlare dei miracoli medici e delle esperienze personali che abbiamo avuto con Bhagavan.
Esperienze della Divinita di Bhagavan

A quei tempi, il Darshan di Swami al mattino a Brindavan avveniva alle 9 in punto. Cosi, quando Swami
era a Brindavan, noi devoti venivamo a prendere il Darshan prima che arrivasse Swami. Un giorno, dopo
aver eseguito la Puja a casa, raggiunsi Brindavan. Ma Swami era gia arrivato per il Darshan. Vedendomi,
mi chiese: “Perché sei in ritardo”? Risposi: “Swami, dovevo fare la Puja e sono venuto”. Allora Swami
fece una dichiarazione rivelatrice: “Ikkada Leda Devudu”? (Dio non € qui?). Voleva farmi capire che Dio e
proprio qui, in forma fisica.

14

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



| doni di Swami sono innumerevoli. La nuora del mio secondogenito Giridar era in famiglia. A quel tempo
si trovavano negli Stati Uniti. Andai a Puttaparthi per chiedere le benedizioni di Swami per un parto
sicuro. Swami mi ascoltd e poi ando nella sala dei bhajan e inizio i bhajan. Swami venne
improvvisamente da me mentre i bhajan erano in corso e mi chiese di mia nuora. Materializzdo una
catena d'oro e mi disse di mandargliela. Erano in America e Swami aveva materializzato la catena a
Puttaparthi. Non sapevo come inviare la catena in America. Tornai a Bengaluru e raccontai a mio figlio
qguello che Swami mi aveva detto. Poi venni a sapere che uno dei miei parenti stava tornando in America.
Accetto di portare con sé la catena d'oro. Mio nipote e sua moglie andarono a casa del mio parente e
ritirarono la catena. Era la festa propizia di Vinayaka Chaturthi. Quindi, quello che voglio dire & che la
distanza non & un problema se Swami vuole.

Il matrimonio del mio quarto figlio, il dottor Kashi Nath, & stato celebrato da Swami a Brindavan. Per
alcuni anni non ha avuto figli. Quando sono venuti a Bengaluru, ci siamo rivolti a Swami per avere la Sua
benedizione. Swami materializzd un Lingam e gli consiglio di fare Abhishekam e di prendere Tirtham
(acqua santificata) da esso. In seguito, la moglie del dottor Kashi Nath concepi e partori una bambina.
Quando vennero a chiedere la benedizione di Swami, Swami |i benedisse dicendo: “Ora che € nata una
bambina, avrete anche un bambino”. Mio figlio voleva che venissimo in America a benedire i bambini.
Era professore associato di psichiatria al Philadelphia College. Andammo a incontrare il ginecologo che
consultavano regolarmente per mia nuora. Il medico disse: “Era impossibile a livello medico per lei
concepire, perché |'utero all'interno era in una posizione tale che, a meno che non cambiasse la sua
posizione, non era possibile per lei concepire”. Si, & stato senza dubbio un miracolo di Swami”.

Il giorno del nostro 60° anniversario di matrimonio Swami era a Kodaikanal. Andammo a Kodaikanal per
cercare le Sue benedizioni. Quando Swami ci chiamo per l'intervista, materializzd una catena d'oro con
un ciondolo Om per mia moglie. Ma accadde che lei perse la catenina e non riusci a ritrovarla. Il giorno
dopo Swami era a Brindavan. Cosi andammo a fare il Darshan. Durante il Darshan, mia moglie racconto a
Swami della catenina scomparsa. Allora Swami le disse: “Oh catena Na Daggara Vachindi” (la catena &
venuta da Me). Swami materializzo la catena e gliela diede. Mia moglie era cosi preoccupata dopo aver
perso la catenina. Cosi, Swami mostra la Sua Divinita in vari modi per infondere la fede in noi.

Il potere della grazia di Bhagavan

Il mio figlio piu giovane aveva costruito una casa a Jayanagar, Bengaluru. |l pavimento di marmo della
nuova casa era in fase di lucidatura. Mio figlio viveva al primo piano della casa. Quando usci,
improvvisamente scivolo e cadde, riportando una frattura dell'anca. Il chirurgo ortopedico consiglio un
intervento immediato, altrimenti avrebbe avuto uno squilibrio nel camminare. Ma mio figlio aveva molta
fiducia in Swami. Quando andammo da Swami e Lo informammo della frattura all'anca di mio figlio,
Swami disse con enfasi: “Nessun intervento chirurgico” e diede la Vibhuti da applicare come medicina
per la cura. Come aveva detto Swami, non fu eseguito alcun intervento chirurgico e a tutt'oggi egli &
sano e vegeto, senza alcun problema all'anca o alla deambulazione. Mio figlio aveva una fede e una
convinzione solide in Swami e seguiva i Suoi consigli.

lo soffrivo di dolori alla schiena che si aggravavano a tal punto da impedirmi di alzarmi e muovermi. Cosi
ho consultato molti specialisti ortopedici. Tutti mi dissero che con le medicine sarei stato bene. Ma le
mie condizioni non miglioravano. Mio figlio piu giovane si interesso al mio problema alla schiena.
Contatto il dottor Kashinath, mio figlio in America. Mi suggeri di consultare un neurochirurgo perché
poteva trattarsi di un problema neurologico. Cosi, con tutti i referti e le risonanze, ci recammo al Super
Speciality Hospital di Whitefield e consultammo il dottor Hegde. Mi disse che il giorno seguente sarebbe
andato a Puttaparthi e mi avrebbe incontrato dopo aver consultato Swami. Al suo ritorno, il dottor
Hegde mi chiese se avessi visto Swami di recente. Gli dissi che, pur avendo visto Swami a Puttaparthi,
non gli avevo parlato del mio problema. Il mio dolore alla schiena divenne forte. Su consiglio del mio
medico, mio figlio contattod il dottor Satish, un neurochirurgo dell'ospedale Apollo. Voleva vedermi con

15

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



tutti i referti e le risonanze. Ma io non ero felice di andare in ospedale senza avere la benedizione e il
permesso di Swami. Nel frattempo, mio figlio mi disse di aver ricevuto un messaggio da Swami che mi
diceva di procedere secondo il consiglio del medico. Mi hanno operato alla colonna vertebrale nella
parte bassa della schiena. Dopo l'intervento, mentre stavo conversando con i miei familiari,
improvvisamente uno dei medici mi informo che il livello di sodio era sceso in modo allarmante. Il
medico disse che, se non fosse migliorato, sarebbe stato motivo di preoccupazione. Ancora una volta, la
mia condizione fu comunicata a Swami ed Egli mi invio la Vibhuti. Mi fu data la Vibhuti di Swami. Il
giorno dopo, il medico che venne a visitarmi trovo il mio livello di sodio normale. Il medico non riusciva a
capire come il mio livello di sodio fosse migliorato e diventato normale. L'amore, la compassione e la
straordinaria attenzione di Swami hanno reso possibile la mia guarigione e mi hanno permesso di
condurre una vita normale. Questo ¢ il potere della Grazia di Swami.

Vorrei fare riferimento a un altro miracolo medico che Swami ha compiuto sul dottor Mohan Chennuru,
un chirurgo ortopedico di fama e suocero di mio figlio minore Subbaiah. Si era ammalato gravemente ed
era in condizioni critiche. | medici che lo curavano avevano perso le speranze di sopravvivenza. lo e mia
moglie eravamo a Prasanthi Nilayam quando ricevemmo una telefonata da sua moglie Susheela
Chennuru che ci chiedeva di pregare Swami per salvargli la vita. Mia moglie ebbe la possibilita di dirlo a
Swami. Swami le assicurd che sarebbe guarito dalla malattia. Fedele all'assicurazione di Swami, egli si
riprese quasi dalla morte e visse per diversi anni. Entrambi vennero a Puttaparthi per esprimere la loro
gratitudine a Bhagavan e Swami benedisse il dottor Mohan Chennuru con una catena d'oro. La
dottoressa Susheela Chennuru ¢ in servizio come ginecologa nella squadra medica mobile di Prasanthi
Nilayam.

Non ho parole per esprimere il mio senso di gratitudine a Bhagavan per tutto cio che ha fatto a me e alla
mia famiglia.

(Fonte: Samarpan Talk, Brindavan).

- L'autore, un ardente e vecchio devoto di Bhagavan, ha avuto molte esperienze care durante la sua
lunga frequentazione con Bhagavan.

Chinna Katha

LA REALTA DELL'UOMO E L'ATMA

C'é una piccola storia. Un grande devoto, che era una persona molto ricca, prese molto oro e con
quell'oro preparo diversi oggetti raffinati, ognuno dei quali era composto da venti tola (234 gm) d'oro.
Fece un bell'idolo di Krishna, un sedile per metterlo, un ombrello e anche una mucca per accompagnare
Krishna. Ognuno di questi oggetti pesava venti tole, per un totale di 100 tole (1170 gm) d'oro. In questo
modo, egli sperimentava la Divinita di Dio nelle forme fatte d'oro.

Il tempo é tale che le cose cambiano continuamente e, con il passare del tempo, gli capito la sfortuna e
la poverta nella sua casa. Arrivd un momento in cui non aveva cibo da mangiare. Fu spinto a vendere le
cose che adorava. Si reco da una persona che avrebbe comprato questi oggetti e volle far pesare
ciascuno di essi per sapere quale prezzo avrebbe ottenuto per ogni oggetto. L'altra persona ricca che
doveva comprare gli oggetti, peso l'idolo di Krishna. Dopo aver trovato il peso di Krishna, si offri di

16

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



pagare 10.000 dollari per l'idolo. Poi peso il piedistallo e disse che avrebbe pagato 10.000 dollari per
quello. Poi peso la mucca e disse che anche quella avrebbe fruttato 10.000 dollari. Il devoto era molto
addolorato. Chiese come fosse possibile che Krishna, il piedistallo e la mucca venissero venduti allo
stesso prezzo di 10.000 dollari. La persona che li avrebbe acquistati non avrebbe ovviamente pagato di
piu perché si trattava della figura di Krishna. Avrebbe pagato semplicemente il costo del peso dell'oro
per ciascuno degli oggetti e non avrebbe valutato l'idolo di Krishna in modo diverso dalla mucca.

Cosi & anche nel caso di un individuo. Il suo valore dipendera dalla Divinita che & in lui e non dalla sua
ricchezza o dal suo aspetto o dai suoi beni materiali. La mucca, il piedistallo e la figura di Krishna sono
diversi solo nelle loro forme e nei loro nomi. L'uomo che li valutera li valutera in base alla quantita d'oro
che & contenuta in ciascuno di essi e che ¢ la stessa in tutti. Il contenuto di base di tutte queste cose &
I'oro e, anche se ognuna ha una forma diversa, l'oro € lo stesso. Allo stesso modo, in questo mondo
molte cose sembrano avere nomi e forme diverse e possono creare impressioni diverse su persone
diverse. Ma cid che esiste come base comune in tutte queste cose e l'aspetto di Brahman.
Divyatmaswarupas! E diventato comune riconoscere ogni corpo e la sua forma separatamente e il
contenuto divino comune non viene visto da nessuno. Guardiamo questi diversi corpi e forme solo in
modo esteriore, ma la vera connessione e il confronto tra I'uno e l'altro avviene attraverso I'Atma.

C'e un altro piccolo esempio. C'era un padre che aveva un solo figlio. Il figlio si prendeva molta cura del
padre e lo serviva con grande affetto. Al sessantunesimo anno di eta, il padre mori. Il figlio era seduto
accanto al corpo morto del padre e piangeva: “Oh padre, mi hai lasciato e te ne sei andato. Chi altro si
prendera cura di me in questo mondo”? Dovremmo esaminare attentamente questo punto. Quando
dice: “Padre, mi hai lasciato e te ne sei andato”, per sessant'anni ha chiamato quel corpo suo padre. Il
corpo, che e stato descritto come suo padre, € ancora li. Cos'é che se n'e andato? In verita, se quel corpo
era suo padre, il corpo € ancora li e lui puo considerarlo come suo padre. No, non & corretto. Cio che se
n'é andato e che lui considerava suo padre era la forza vitale che era nel corpo e questa forza vitale ha
lasciato il corpo ed & andata via. Cio che ha lasciato il corpo & suo padre e il corpo morto che & rimasto li
non & suo padre. E la forza vitale o il Chaitanya nel corpo che gli ha dato la sensazione illusoria che il
corpo fosse suo padre.

Vediamo che finché c'é vita nel corpo, promuoviamo i legami e sperimentiamo le relazioni con quel
corpo, ma nel momento in cui la vita se ne va da quel corpo, esiteremo a tenerlo nella nostra casa. Non
avremo alcun attaccamento o affetto per quel corpo una volta che la forza vitale se ne sara andata.
Questo corpo ha assunto una forma composta da tutti e cinque gli elementi. Si tratta solo di
un'apparenza casuale e artificiale. C'¢ una netta differenza tra questo corpo composto dai cinque
elementi e I'Atma che & nel corpo. Dovremmo acquisire la conoscenza che ci permette di riconoscere la
differenza distintiva tra il corpo e I'Atma.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

17

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



MESSAGGIO DI BHAGAVAN PER IL NUOVO ANNO

ADOTTATE IL SERVIZIO E L'AMORE COME | VOSTRI PIU ALTI IDEALI

La gente desidera un tempo piacevole, una buona posizione e una vita felice. Ma nessuno cerca di
raggiungere sagacia, saggezza e carattere. Cos'altro si puo trasmettere a questa assemblea di dotti?

(Poesia Telugu)
L'AMORE INFINITO E L'UNICA RICCHEZZA DI SWAMI
Incarnazioni dell'amore!

E un raro privilegio nascere come essere umano. L'uomo & dotato di un cuore gentile e di una mente
dolce. E dotato di un tempo prezioso. Purtroppo, perd, I'uomo non & in grado di riconoscere la sua vera
natura. Non si puo essere definiti esseri umani solo perché si ha un corpo umano. L'uomo &, infatti, la
forma stessa del Virat Swarupa (la Persona cosmica). E il depositario di tutti i poteri che pervadono il
cosmo. Ma non ¢ in grado di riconoscere le proprie capacita e non ne sfrutta nemmeno una piccola
parte.

Riconoscere innanzitutto il proprio valore

Oggi l'uomo é privo di pace e felicita. Perché & cosi? Come mai l'uomo, dotato di una vita preziosa e rara,
di un cuore tenero, di una mente dolce e di un tempo prezioso, non ¢ in grado di godere dei benefici di
questi beni preziosi e di godere della pace? Ignorando il suo potenziale innato e dimenticando la sua
vera natura, I'uomo diventa gretto, egoista e soffre di mancanza di pace mentale. Di fatto, viene divorato
dal demone dell'egoismo.

L'uomo antico conduceva una vita molto pacifica e felice. L'inquietudine della mente gli era estranea
perché aderiva a Sathya e Dharma. Perché oggi I'uomo non ha pace mentale? Cos'é che contribuisce alla
trasformazione del cuore umano? Come il fuoco, cosi il fumo; come il fumo, cosi la nuvola; come la
nuvola, cosi la pioggia; come la pioggia, cosi il raccolto; come il raccolto, cosi il cibo e come il cibo, cosi la
mente. Anche le abitudini alimentari e di consumo degli uomini di oggi non sono corrette.

Qual ¢ il vero ornamento dell'uomo? | loti sono gli ornamenti dei laghi. Le case e gli edifici sono gli
ornamenti dei villaggi e delle citta. Le onde dell'oceano sono i suoi ornamenti. La luna abbellisce il cielo.
Il carattere € il vero ornamento dell'uomo. La perdita di questo ornamento & la fonte di tutte le sue
sofferenze e miserie. L'uomo non si rende conto dello scopo per cui & stato creato da Dio. La creazione
di Dio e dotata di diverse verita, misteri e ideali. Ma I'uomo ha dimenticato questi ideali. Non & in grado
di apprezzare il significato della sua eredita. Tra tutti i poteri del mondo, quello umano & il piu grande.
Infatti, & I'uomo che valuta il valore di tutti i materiali del mondo. Chi da valore a un diamante o, se € per
questo, all'oro? Chi attribuisce valore alla terra? Non é forse I'uomo? L'uomo assegna un valore a tutto
cio che e in questo mondo, ma non é in grado di riconoscere il proprio valore. Allora come potra mai
comprendere il valore della Divinita? Prima di tutto, l'uomo deve rendersi conto del valore della vita
umana. Solo allora sara in grado di comprendere la Divinita. Dio non risiede nel paradiso o nel Kailash.
Questi sono i suoi campeggi temporanei. La vera dimora di Dio & il cuore dell'uomo. Non & necessario
andare alla ricerca di Dio. Egli non si trova in una terra straniera. Allo stesso modo, il peccato non esiste
in una terra straniera, ma e legato alle vostre azioni. Non essere in grado di riconoscere la propria
divinita innata & Ajnana (ignoranza). Dovete indagare sulle ragioni di questa ignoranza. Cio & dovuto
principalmente al fatto che si segue il Pravritti Marga (sentiero esteriore) per tutta la vita sotto
I'influenza degli organi di senso, che sono proiettati verso l'esterno. Non fate alcuno sforzo per

18

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



intraprendere il cammino interiore (Nivritti Marga). Tutto cio che vedete, udite o pensate sono atti
esteriori. In effetti, tutto cido che fate & esteriore. Quindi, siete completamente presi dalle attivita
esteriori e state trascurando completamente il cammino interiore.

Incarnazioni dell'amore!

Dovete sforzarvi di comprendere il valore dell'uomo. Infatti, non esiste altra Divinita se non quella
presente nell'uomo. Pertanto, € necessario comprendere |'uomo prima di poter tentare di comprendere
la Divinita. In realta, non c'e differenza tra I'uomo e la Divinita. L'uomo ¢ Dio; Dio € I'uomo. C'e solo una
differenza di percezione. Voi vedete il mondo con una visione mondana e non riconoscete la Divinita che
lo pervade. Dovete sforzarvi di cambiare la vostra visione dall'esterno all'interno per percepire questa
Divinita.

La saggezza dissipa l'ignoranza

Ecco una rosa. Dal punto di vista mondano & solo un fiore. Ma dal punto di vista divino ¢ il fiore del
cuore. Da dove viene questa capacita di percepire la forma e il profumo di una rosa? Viene dal Divino. La
vostra incapacita di percepire la Divinita onnipresente e la causa principale di tutti i dolori e le miserie
che soffrite in questo mondo.

Madalasa imparti la conoscenza di questa verita fondamentale ai suoi figli fin dall'infanzia. Diceva loro:
“Cari figli, voi non siete questo corpo fisico. Non scambiate le cose fisiche per realta spirituali. Non
diventate vittime dell'illusione a causa del vostro attaccamento. Questa illusione vi da I'impressione
errata della realta fisica. Proprio come lo stato di sogno scompare quando ci si sveglia dal sonno,
I'illusione causata da Moha (attaccamento) scompare quando ci si risveglia nello stato di Jnana
(saggezza). Quando si fanno sogni? Si attribuiscono i sogni al cibo o ai pensieri. Ma non & vero.
Abbandonate I'attaccamento al Samsara (mondo) e svegliatevi dal sonno dell'illusione. Moha vi fa
dimenticare la vostra vera forma. Se non c'e sonno, non € possibile sognare. Pertanto, il sonno € la causa
principale dei sogni. Per il sogno di Ajnana (ignoranza), la causa & Avidya (mancanza di vera conoscenza).
Pertanto, non cadete nel sonno di Avidya”. Insegnando in questo modo, trasformo tutti i suoi figli in
grandi yogi.

La nascita umana non ¢ stata donata all'uomo solo per indulgere nei piaceri del mondo. Nessuno dei
piaceri mondani € in grado di dare vera soddisfazione. Non fanno altro che aumentare sempre di piu i
desideri. Pertanto, I'uomo dovrebbe rinunciare ai desideri mondani e riconoscere il principio della
divinita.

Il nuovo anno é di buon auspicio per I'umanita

Dal punto di vista fisico e mondano, oggi inizia I'anno 2000. Non si tratta di una misura universale del
tempo, poiché e limitata a un particolare calendario. Inoltre, si applica solo a Vyashti (individuo) e non a
Samashti (cosmo), perché il cosmo ¢ al di |a del tempo mondano, mentre l'individuo € legato al tempo e
allo spazio. Il cosmo, infatti, & la Divinita stessa. L'individuo & Jiva mentre il cosmo & Deva (Divinita). Dal
punto di vista della Divinita, 2000 anni sono solo un granello infinitesimale. Nel passato sono trascorsi
diversi milioni di anni. Da questo punto di vista, quindi, i 2000 anni hanno poco significato. Sono passati
2000 anni dall'era di Gesu Cristo. Che dire delle centinaia di migliaia di anni che hanno preceduto
I'avvento di Cristo? Alcuni dei nomi dei mesi del calendario inglese sono legati a vari re romani e a dei e
dee greci. | periodi di tempo sono stati chiamati con nomi di uomini, ma la verita sulla natura umana
viene ignorata.

L'uomo é l'incarnazione stessa della Divinita. Nella parola Manava (uomo), le tre lettere stanno per: 'Ma'
- Ajnana (ignoranza), 'Na' - senza, 'Va' - agire. Quindi, l'uomo €& colui che agisce senza ignoranza. C'€ un
altro modo in cui questa parola puo essere interpretata. '‘Ma' - non, 'Nava' - nuovo, cioe |'uomo non é

nuovo. E Purathana (antico) e Sanathana (eterno). L'uomo esiste da innumerevoli anni.
19

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Le dispute sulle date non hanno senso. Ogni secondo & la nascita di un nuovo anno. | secondi si
sommano ai minuti, i minuti alle ore, le ore ai giorni, i giorni ai mesi e i mesi agli anni. Ogni secondo
della vostra vita & nuovo. Non c'é quindi una particolare sacralita nell'inizio o nella fine di un anno. Ci
sono persone che attribuiscono un significato speciale a questo giorno e ipotizzano che si verifichino
eventi straordinari o impressionanti. L'ora o la data non sono la causa della vostra felicita o infelicita. Il
vostro Karma (azioni) nel passato & la causa della vostra felicita o infelicita. Come il seme, cosi la pianta e
il frutto; non possono essere diversi. Non sprecate le vostre energie mentali in speculazioni su questo o
quell'altro evento.

Custodite I'oro divino nel vostro cuore

Oggi i valori umani sono in declino. Non c'é traccia di amore da nessuna parte. La verita e la rettitudine
sono difficili da trovare. In queste condizioni, come pud manifestarsi la pace? Se date un po' d'oro a un
orafo, potrete ottenere qualsiasi ornamento a vostra scelta. Hiranyagarbha € un altro nome di Dio.
Hiranya significa oro. Se mettete questo oro divino nel vostro cuore, potete realizzare qualsiasi
ornamento di vostra scelta, come Santhi (pace), Sathya (verita) e Dharma (rettitudine). Cosi come non si
possono creare ornamenti senza oro, non si possono ottenere Santhi, Sathya o Dharma senza la Divinita.
Hiranyagarbha & immanente in tutti. Ecco perché Swami chiama tutti “Bangaru” (oro). Solo quando
riconoscerete questa verita e avrete la ferma convinzione dell'immanenza di Dio, otterrete ogni tipo di
beneficio nella vostra vita. Ma voi avete dimenticato la Divinita che & in voi e state correndo dietro agli
oggetti esterni. E impossibile avere successo nella vita in questo modo. Perciod, prima di tutto, sviluppate
la fede in Dio.

Fin dai tempi antichi, Bharat ha diffuso la conoscenza della Divinita nel resto del mondo. La cultura di
Bharat & veramente grande. Ma, purtroppo, sono in pochi a riconoscere questo fatto. Anche gli studenti
non cercano di comprenderne il significato e la sacralita. La nostra cultura e divina, pura e sempre
nuova. Le sue scritture stabiliscono grandi ideali per I'umanita. Prendiamo, ad esempio, la storia del
Mahabharata. La priorita dei Pandava era: prima Dio, poi il mondo e infine loro stessi. D'altra parte, la
priorita dei Kaurava era: prima loro stessi, poi il mondo e infine Dio. Di conseguenza, non solo i Kaurava
persero Dio, ma anche la loro vita. Dio dovrebbe essere la vostra prima priorita. Con questo
atteggiamento, nessun pericolo vi tocchera. Con Dio nella mente e nel cuore, servite il vostro Paese.

Il patriottismo porta alla divinita
Incarnazioni dell'amore!

Il vostro Paese e il vostro corpo non sono diversi I'uno dall'altro. Entrambi sono composti dagli stessi
cinque elementi. Sono inseparabilmente correlati e totalmente interdipendenti. Sono come immagini
speculari I'uno dell'altro. Cercate di riconoscere questa verita. | giovani di oggi sono i leader del futuro.
Se il futuro deve essere prospero, la gioventu moderna deve compiere il proprio dovere con una ferma
fede in Dio. Non siete separati dal Paese, ma ne fate parte. Abbiate la ferma convinzione che questo
Paese vi appartiene. Ma, purtroppo, il patriottismo € una virtu scarsa nella gioventu di oggi.

Incarnazioni dell'amore!
Dio ¢ la base di tutto. E onnipotente, onnisciente e pervade tutta la creazione.

Chi puo dire solo questo é Brahman e quello no. L'unica entita eternamente esistente & Brahman. Il resto
e tutto evanescente. (Poesia telugu)

Celebrate questo giorno come l'inizio del nuovo anno 2000. Non pensate che I'anno 2000 sia legato solo
ai cristiani. Non fate distinzioni cosi ristrette. L'umanita nel mondo intero € una sola. Tutti gli uomini di
tutti i Paesi appartengono a un'unica razza, la razza dell'umanita. Tenete questa verita saldamente nel
vostro cuore. Dovete riconoscere che la nascita umana € un evento raro. Considerate il tempo come un

20

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



bene prezioso. Il cuore deve essere tenero e la mente deve essere dolce. La mente umana, che
dovrebbe essere dolce, oggi e diventata altamente velenosa, perché I'uomo le permette di indulgere in
piaceri sensuali, che sono come un veleno mortale. Non avvelenate la vostra mente dolce associandola
agli oggetti dei sensi. Cosi facendo, rendete il vostro cuore tenero, duro come la pietra. Non sprecate il
tempo. Il tempo e la forma stessa di Dio. Per questo nei Veda si dice: Kalaya Namah, Kala Kalaya
Namah, Kala Darpa Damanaya Namah, Kalatheetaya Namah. Dio € il padrone del tempo. Egli trascende
il tempo. Percio, abbiate fede in Dio e non nel vostro corpo. Il corpo € impermanente. Cresce e declina
con il passare del tempo.

Nel mondo ci sono molte persone in grande difficolta. Le persone che sono state sequestrate di recente
sono state messe a dura prova. La preghiera e I'unico rimedio per alleviare questa miseria. Non c'é nulla
al mondo che non si possa ottenere con la preghiera. La preghiera scioglie i cuori piu duri. Pregate con
tutto il cuore, Samasta Lokah Sukhino Bhavantu (che tutti i mondi siano felici!). Non pregate solo per il
benessere della vostra famiglia, degli amici e dei parenti. Queste preghiere dalla mentalita ristretta sono
inutili. La vostra preghiera deve essere rivolta al benessere di tutte le persone in tutti i Paesi del mondo.

Iniziare una nuova vita con ideali di servizio e amore
Incarnazioni d'amore!

Il principio che dovete sostenere e sviluppare & quello dell'amore. Quando I'amore domina, non c'e
spazio per l'odio. Se non c'e stato un sentimento d'amore prima, almeno seminate i semi dell'amore
adesso. Molti si preoccupano e fanno ipotesi su come si svolgera I'anno 2000. Non ci saranno difficolta
formidabili. In questo mondo tutte le cose, buone e cattive, vanno e vengono. Non puo esistere un
mondo privo di felicita e di infelicita. Nulla € negativo per il mondo. Il piacere & un intervallo tra due
dolori. Come si pud provare piacere se non si € mai provato dolore? | dolori vanno e vengono come
nuvole passeggere. Non bisogna né temere I'uno né desiderare I'altro. Affrontate tutti gli imprevisti con
amore. Trasformate ogni cosa in amore e riempite la vostra vita d'amore. Allora ci saranno pace e
stabilita nel mondo.

Perché ripetete tre volte la parola “Santhi” (pace)? Pregate di avere pace a tutti e tre i livelli - fisico,
mentale e spirituale - perché non siete un solo individuo, ma tre: quello che pensate di essere (corpo
fisico), quello che gli altri pensano che siate (corpo mentale) e quello che siete veramente (Atma). Tutti e
tre gli aspetti del vostro essere devono essere in uno stato di pace. Questo si puo ottenere solo
attraverso I'amore. Swami stesso ne e la prova. L'amore infinito € 'unica ricchezza di Swami. Chi ha
inviato gli inviti a questa grande assemblea? Il vostro amore verso Swami e I'amore di Swami verso tutti
voi hanno attirato tutti qui. Percio, convincetevi che tutto pud essere raggiunto con I'amore. | tratti
malvagi dell'odio, della gelosia e dell'orgoglio devono essere messi da parte. Non sono qualita umane,
ma tratti animali. Voi siete esseri umani. L'amore ¢ la qualita principale dell'uomo, la verita & la sua base
e la rettitudine & la sua stessa vita. La combinazione di tutte queste qualita assicura la pace. Se
possedete tutte queste qualita, la pace vi appartiene di diritto.

Rinunciate all'egoismo e lavorate per l'unita del vostro Paese. Pregate per il benessere di tutti e
conducete una vita ideale. La vita umana non vi & stata donata per inseguire gli oggetti del mondo.
Dovete dare un ideale al mondo. Qual & l'ideale che dovete perseguire? Dovete aiutare tutti al massimo
delle vostre capacita. I modo migliore per amare Dio é amare tutti e servire tutti. Adottando il servizio e
I'amore come i vostri piu alti ideali, dovete iniziare una nuova vita da questo momento. Questa € la mia
benedizione e la mia benedizione per voi”.

Bhagavan ha concluso il suo discorso con il bhajan “Prema Mudita Manase Kaho...".

- Dal discorso di Capodanno di Bhagavan nella Sai Kulwant Hall di Prasanthi Nilayam il 1° gennaio
2000.

21

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



PELLEGRINAGGIO DEI DEVOTI A PRASANTHI NILAYAM

Un resoconto

TELANGANA
Distretto di Hyderabad

Un gruppo di oltre 1.800 devoti € venuto in pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam da Hyderabad, Telangana,
per due giorni e ha presentato musica devozionale e programmi culturali in entrambi i giorni del loro
soggiorno, il 30 novembre e il 1° dicembre 2024.

Nella sessione mattutina del 30 novembre 2024, il Sivam Bhajan Group di Hyderabad ha presentato un
programma di musica devozionale intitolato “Sri Sathya Sai Hridaya Nivasi” (Signore Sai, il residente dei
cuori dei devoti). | cantanti hanno offerto brani pieni di anima con devozione, gratitudine e amore per
Bhagavan, sollevando l'intero pubblico e immergendolo in una beata riverenza. Alcuni dei canti eseguiti
da loro sono stati: “Nee Padamulu Vidajalamaya” (non potremo mai lasciare i Tuoi Piedi di Loto), ‘Eesha
Gireesha Mahesha’.

Il programma serale prevedeva un dramma di danza intitolato “Sri Sathya Sai Avatar Vaibhavam” (la
gloria di Sai Avatar) eseguito dalle ragazze Bal Vikas di Hyderabad. Ambientato in una fantasia divina, il
dramma di danza rappresentava la discesa del saggio Narada e degli dei dal cielo sulla terra per assistere
alla gloria divina di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Hanno poi ammirato lo stupendo servizio altruistico
svolto dall'Organizzazione Sri Sathya Sai Seva, istituita da Bhagavan per l'elevazione dell'umanita. Il
culmine del dramma & stata la discesa del Signore Siva sulla terra che ha rivelato che Bhagavan Sri
Sathya Sai Baba & I'Avatar di Siva Shakti che si & incarnato sulla terra per guidare I'umanita a raggiungere
la realizzazione del Sé. A seguire sono iniziati i bhajan e il programma si & concluso con I'Arati a
Bhagavan.

La sessione mattutina del 1° dicembre 2024 ¢é iniziata con un discorso informativo del Presidente del
Distretto di Hyderabad, che ha descritto dettagliatamente il lavoro Seva svolto dall'Organizzazione Sai di
Hyderabad.

E seguito un concerto di musica devozionale. La nota musicista che ha presentato questo programma di
musica devozionale ¢ stata la signora Soumya Varanasi, che ha interpretato canti pieni di anima, tra cui
“Saraswati Namostute”, “Khwaja Mere Khwaja” e un ensemble di bhajan in forma di fusione. | bhajan
sono proseguiti e il programma mattutino si € concluso con |'offerta di Arati a Bhagavan.

Il programma serale ha visto un dramma di danza intitolato “Shantudu, Gunavantudu, Balavantudu,
Hanumantudu”, offerto ai Piedi di Loto di Bhagavan dai bambini di Bal Vikas e

dalla Gioventu Sai di Hyderabad. Il dramma ha illustrato la storia dell'installazione della statua di
Hanuman da parte di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba a Prasanthi Nilayam e ha mostrato in flashback
I'incrollabile devozione di Hanuman per il Signore Rama, mettendo in evidenza le sue eccellenti virtu
grazie alle quali divenne vicino e caro al Signore Rama. La danza dei bambini del Bal Vikas, sulle note
dell'Hanuman Chalisa, ha arricchito ulteriormente il dramma.

Distretto di Rangareddy

Un nutrito contingente di oltre 3.000 devoti & giunto a Prasanthi Nilayam in pellegrinaggio per due
giorni, il 7 e I'8 dicembre 2024, dal distretto di Rangareddy, in Telangana, e ha presentato musica

22

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



devozionale e programmi culturali in entrambi i giorni del loro soggiorno nella divina dimora di
Bhagavan.

La mattina del primo giorno di pellegrinaggio, questi devoti hanno presentato un programma di
esecuzione collettiva di Siva Sto-tras. || Nome Divino del Signore Siva ha riverberato nella Sai Kulwant
Hall quando questi devoti hanno cantato i Siva Stotras con profonda devozione e totale perfezione. Gli
Stotras eseguiti comprendono Viswanathashtakam, Lingashtakam e Sivashtakam. Sono seguiti i bhajan e
il programma mattutino si e concluso con [I'Arati a Bhagavan. In seguito, Sri R.J. Rathnakar,
amministratore delegato dello Sri Sathya Sai Central Trust, ha distribuito sedie a rotelle, macchine da
cucire e computer portatili ai beneficiari.

Il programma della sera prevedeva un dramma di danza intitolato “Sri Krishna Kripa”, presentato dalla
Gioventu Sai del distretto di Rangareddy. || dramma ha mostrato la profonda devozione e la fede
incrollabile del re Parikshit nel Signore Krishna, che gli ha concesso una grazia illimitata e gli ha mostrato
la via della liberazione. Il dramma ha illustrato l'illustre ed esemplare storia della vita di Parikshit
mostrando episodi del Bhagavatham affinché tutti sviluppino la devozione come Parikshit per
raggiungere |'obiettivo della loro vita.

L'8 dicembre 2024, i bambini Bal Vikas del distretto hanno offerto un balletto di danza intitolato “Nava
Vidha Bhakti Margalu” (nove sentieri di devozione) ai Piedi di Loto di Bhagavan. | bambini hanno
presentato nove eccellenti danze sulle note di canti devozionali tematici per illustrare questi nove
sentieri di devozione: Sravanam (ascolto), Kirtanam (canto), Vishnusmaranam (contemplazione di
Vishnu), Padasevanam (servizio ai Suoi Piedi di Loto), Vandanam (saluto), Archanam (adorazione),
Dasyam (servitl), Sneham (amicizia), Atmanivedanam (abbandono di sé). Supportato da un commento
significativo, il balletto ha sottolineato il significato di questi sentieri per la liberazione dell'uomo, come
sottolineato da Bhagavan. Sono seguiti i bhajan e il programma mattutino si & concluso con I'Arati a
Bhagavan.

In serata, la Gioventu Sai del distretto ha presentato un programma musicale devozionale intitolato
“Aham Sathya Bodhaka” (lo sono il Maestro della Verita). Con i loro cuori pieni di amore e gratitudine, i
Giovani Sai hanno offerto un bouquet di canti devozionali ai Piedi di Loto di Bhagavan. Alcuni dei canti
devozionali eseguiti da loro sono stati: “Sathya Dharmamu, Santhi, Premalato Nee Nithya Jivana Yatra
Saginchu” (compi il viaggio della tua vita con la verita, la rettitudine, la pace e I'amore come compagni),
‘Anandam Anandam Andamu Thotidi Anandam’ (Beatitudine! Beatitudine! Cio che é associato alla
bellezza € beatitudine) ‘Siva Siva Siva Siva Yanarada’? (perché non canti il nome di Siva?). | bhajan hanno
seguito questa presentazione musicale devozionale e il programma si € concluso con I'Arati a Bhagavan.

ANDHRA PRADESH
Distretto di Guntur

Piu di 1.800 devoti sono venuti in pellegrinaggio per due giorni a Prasanthi Nilayam dal distretto di
Guntur dell'’Andhra Pradesh e hanno offerto musica devozionale e programmi culturali il 10 e 1'11
dicembre 2024.

I 10 dicembre 2024, i ragazzi del Bal Vikas di questo distretto hanno presentato danze toccanti sulle
note dei Sai Bhajan, immergendo gli spettatori nella beatitudine divina. Il programma successivo della
mattinata e stato un dramma di danza intitolato “Matru Devo Bhava” (riverisci tua madre come Dio). Lo
spettacolo ha illustrato il tema del dramma rappresentando gli episodi della vita del Signore Ganesh, di
Sri Rama, di Sri Krishna e di Adi Sankara, che hanno espresso la loro riverenza per le loro madri. Infine, il
dramma ha mostrato come Bhagavan Sri Sathya Sai Baba abbia esaudito i tre nobili desideri di Madre

23

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Easwaramma, istituendo istituzioni educative, ospedali e avviando progetti idrici a beneficio delle
persone bisognose. Il programma si € concluso con |'Arati a Bhagavan.

Nel secondo giorno del loro Parthi Yatra, i devoti di Guntur hanno offerto un bouquet di canti
devozionali ai Piedi di Loto di Bhagavan, mostrando la Gloria Divina di Bhagavan. Alcuni dei canti eseguiti
sono stati: “Sri Ganesha Sivuni Kumara” (Sri Ganesh, il figlio di Siva), ‘O Maa O Maa, O Maa Sai Maa’, ‘Sai
Mata Biddalam Andaram’ (tutti sono figli di Madre Sai). Sono seguiti i bhajan e il programma mattutino
si & concluso con I'Arati a Bhagavan.

Il programma serale € iniziato con un discorso del Presidente del Distretto di Guntur, che ha parlato del
lavoro Seva svolto dall'Organizzazione Sai di Guntur.

Il programma finale della serata & stato un concerto di musica devozionale della Prof.ssa K. Saraswathi
Vidyarthi, una rinomata cantante. La talentuosa cantante ha presentato una ghirlanda di brani
devozionali, tra cui: “Palukavemi Naa Daivama” (Non mi parli?), ‘Rangapura Vihara’ (O residente della
citta chiamata Ranga), ‘Maanasa Sancharare’ (Oh mente! intraprendi il tuo pellegrinaggio). Ha concluso
il suo concerto con il sankirtan del Nome Divino di Bhagavan “Sai Rama Sai Rama”. | bhajan sono
proseguiti e il programma si & concluso con I'Arati a Bhagavan.

Distretto di Krishna

Un folto gruppo di circa 3.000 devoti & giunto a Prasanthi Nilayam per un pellegrinaggio di tre giorni, dal
14 al 16 dicembre 2024, e ha offerto il proprio amore e la propria gratitudine a Bhagavan sotto forma di
musica devozionale e programmi culturali dedicati a Bhagavan.

Il primo giorno del loro pellegrinaggio, questi devoti hanno recitato collettivamente Sri Sathya Sai
Ashtottarashata Namavali nella sessione mattutina del 14 dicembre 2024. Nella sessione serale, hanno
offerto una ghirlanda di canti devozionali in Telugu ai Piedi di Loto di Bhagavan con il cuore pieno di
profonda devozione. Alcuni dei canti eseguiti da loro sono stati: “Sai Namamu Cheyaga Randi” (cantate il
nome di Sai beatamente), ‘Sevakulam Sairama Sevakulam’ (Seva Dal membri di Sai Ram), ‘Ramuni
Varamu Makemi Vicharamu’ (non abbiamo preoccupazioni perché apparteniamo a Rama).

Il secondo giorno del loro pellegrinaggio, i devoti del distretto di Krishna hanno eseguito I'adorazione
cerimoniale dei Paduka (sandali) di Bhagavan nella sessione mattutina del 15 dicembre 2024. Un gran
numero di devoti ha eseguito questa Puja offrendo riso santificato sui Paduka, mentre un sacerdote
recitava i Mantra pertinenti per I'adorazione dei Paduka.

| bhajan hanno seguito questa cerimonia di adorazione. Durante i bhajan, sono state distribuite
macchine da cucire e strumenti di sostentamento a 100 famiglie beneficiarie colpite dalle recenti
inondazioni a Vijayawada. Il programma del mattino si & concluso con I'Arati a Bhagavan.

Il programma serale & stato caratterizzato da un dramma di danza patriottica eseguito dai bambini del
Bal Vikas e dalla Gioventu Sai del distretto di Krishna. Il dramma ha mostrato in modo appropriato la
grandezza di Bharat, la terra sacra in cui si sono incarnati saggi, santi e Avatar. lllustrata dagli
insegnamenti e dalle poesie patriottiche di Bhagavan, la danza ha mostrato che Bharat e la terra del
merito, della penitenza e del sacrificio. Le danze scintillanti delle ragazze del Bal Vikas, sulle note di
canzoni patriottiche, hanno rafforzato il valore di questo imponente dramma sul tema del patriottismo.
In conclusione, il dramma di danza ha rappresentato la gloria divina dell'Avatar del Kali Yuga, Bhagavan
Sri Sathya Sai Baba.

Il terzo e ultimo giorno del loro pellegrinaggio, il 16 dicembre 2024, i devoti del distretto di Krishna
hanno presentato un programma di Stora. Iniziando la presentazione con lo Stotra “Gananayaka
Ashtakam” dedicato al Signore Ganesh, i cantanti hanno poi eseguito gli Stotra dedicati a Bhagavan Sri
Sathya Sai Baba e al Signore Krishna. Hanno concluso la loro presentazione con il canto dell'Hanuman

24

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Chalisa. | bhajan hanno seguito questa eccellente presentazione di Stotra e il programma si & concluso
con |'Arati a Bhagavan.

SINGAPORE

Un gruppo di devoti, compresi i bambini dell'Educazione Spirituale Sai, € venuto da Singapore in
pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam per crogiolarsi nell'ambiente divino di questa sacra dimora di
Bhagavan il 5 dicembre 2024. In questa occasione, i bambini e i giovani adulti dell'Educazione Spirituale
Sai di Singapore hanno presentato un dramma di danza ispirante ed edificante intitolato “Il giardino
magico”. Il giardino magico, sbocciato con bellissimi fiori dei valori umani fondamentali di Sathya,
Dharma, Santhi, Prema e Ahimsa, € immaginato dai bambini dell'Educazione Spirituale Sai come la
rappresentazione ideale dell'unita del genere umano, dove tutti possono vivere in armonia, pace e
amore. |l tema di spicco, I'eccellente recitazione del cast e il buon supporto dei media hanno reso il
dramma una presentazione ammirevole.

In precedenza, il programma € iniziato con un discorso ispiratore di Sri K.S. Venkataraman, Coordinatore
dell'Educazione Spirituale Sai di Singapore, un ex studente di Bal Vikas, che ha descritto le sue
esperienze di apprendimento della Divinita di Bhagavan e ha offerto gratitudine a Bhagavan per tutte le
Sue benedizioni e la Sua protezione nel viaggio della sua vita.

GRANDI CELEBRAZIONI NATALIZIE

Un resoconto

Il vero spirito del Natale gioioso e sacro e stato testimoniato a Prasanthi Nilayam quando i devoti di
molti Paesi sono venuti a celebrare questa festa con unita e amore. L'intera sede di Prasanthi Nilayam ha
assunto un aspetto festoso con bellissime decorazioni natalizie e illuminazioni notturne. La Sai Kulwant
Hall, sede delle celebrazioni, era abbagliata da tutti i tipi di decorazioni e illuminazioni natalizie.

Le celebrazioni sono iniziate il 22 dicembre 2024 con un eccellente programma di musica devozionale
presentato dalla rinomata cantante Ana Louve. Iniziando la sua presentazione con una canzone dedicata
al Signore Ganesh, la cantante ha eseguito una varieta di numeri devozionali che includevano canti
natalizi, canti devozionali e Sai Bhajan, alcuni dei quali erano: “Hark! The herald angels sing”, ‘What child
is this’, ‘Ayodhya Vasi Ram’ (il Signore Rama, il residente di Ayodhya). Sono seguiti i bhajan e il
programma si € concluso con |'Arati a Bhagavan.

Il programma del secondo giorno delle celebrazioni natalizie a Prasanthi Nilayam comprendeva una
rappresentazione musicale intitolata “Immanuel: Dio con noi”, presentata dai bambini d'oltremare dello
Sri Sathya Sai Global Council il 23 dicembre 2024. Basato sugli insegnamenti di Bhagavan Baba e sui
Vangeli biblici di San Matteo e San Giovanni, il dramma ha rappresentato la storia della nascita di Gesu
attraverso la recitazione dei bambini unita a un commento tematico e al canto di canzoni natalizie
pertinenti da parte di uomini e donne d'oltremare. Alla fine, il dramma ha evidenziato gli insegnamenti
universali di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. L'eccellente sceneggiatura, la buona recitazione dei bambini e
i canti natalizi hanno reso il dramma una presentazione di grande effetto.

25

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Il programma del 24 dicembre 2024, vigilia della festa di Natale, & iniziato con un discorso ispiratore di
Victoria Hargreaves, che ha collaborato a lungo con i programmi natalizi di Prasanthi Nilayam.
Raccontando le sue esperienze di lavoro come scrittrice e direttrice dei programmi a Prasanthi Nilayam,
I'eminente oratrice ha ricordato che & Bhagavan Baba che, come residente nel nostro cuore, scrive,
dirige e supervisiona tutti i programmi. Parlando della somiglianza degli insegnamenti di Gesu Cristo e di
Bhagavan Baba, l'oratrice ha affermato che entrambi hanno sottolineato I'importanza dell'amore, della
pace e dell'armonia nel mondo.

Il discorso e stato seguito dai canti natalizi del Coro di Natale dei devoti d'oltremare del Consiglio
Globale Sri Sathya Sai. Iniziando la loro presentazione con un canto dedicato al Signore Ganesh “Sri
Ganesha Jai Ganesha”, i cantanti hanno intonato canti natalizi e Sai Bhajans soffocando I'intero ambiente
con il vero spirito del Natale. Alcuni dei brani cantati dal coro sono stati: “Alleluia al Signore”, ‘La Vergine
Maria ha avuto un bambino’, ‘Jingle bell, jingle bell, jingle bell rock’. | bhajan hanno seguito I'esecuzione
di canti natalizi. Il programma si & concluso con I'Arati a Bhagavan.

Nel giorno sacro del Natale, il programma natalizio ha avuto un inizio di buon auspicio con l'esecuzione
di canti natalizi da parte dei devoti d'oltremare la mattina del 25 dicembre 2024 alle 6.30.

La sessione regolare ¢é iniziata alle 8.20 con una vivace esibizione di canti natalizi da parte degli studenti
della Scuola Primaria Sri Sathya Sai. E seguita un'eccellente esibizione di musica strumentale da parte
degli studenti dell'lstituto Sri Sathya Sai di istruzione superiore con la loro banda, che ha ravvivato il
gioioso spirito natalizio. La performance finale della sessione mattutina & stata un programma
eccezionale di canti natalizi accompagnati da un dialogo illuminante che ha mostrato il significato delle
celebrazioni natalizie. Presentato dal Gruppo Bhajan del Prasanthi Mandir, il programma comprendeva i
canti natalizi piu scelti, tra cui: “Oh Holy Night”, ‘Joy to the World’, ‘Our God Reigns’, ‘Shine Jesus Shine’.
Una schiera di Babbi Natale ha danzato e diffuso gioia in tutta la Sai Kulwant Hall durante I'esecuzione di
questo programma. E seguita una sessione di bhajan e il programma mattutino si & concluso con I'Arati a
Bhagavan.

Il programma serale & iniziato con un discorso penetrante e stimolante di Sri Gene Massey, Vice
Presidente della Regione California del Consiglio Globale Sri Sathya Sai, che ha raccontato la sua
esperienza di come Bhagavan Baba lo abbia preso nel Suo ovile conducendolo sul sentiero della
spiritualita, del servizio disinteressato e dell'unita di tutte le fedi attraverso i bhajan, i circoli di studio e
le opportunita di servizio nell'Organizzazione Sai. Ha anche sottolineato la somiglianza degli
insegnamenti di Gesu Cristo e di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba.

E seguito un eccellente programma di canti natalizi da parte del Coro dei bambini d'oltremare del
Consiglio Globale Sri Sathya Sai, che ha cantato la gloria del Signore Gesu e di Bhagavan Baba eseguendo
canti natalizi e canzoni devozionali. Alcuni dei canti eseguiti sono stati: “Gesu ama i bambini piccoli”, ‘Joy
to the World’, ‘So this is Christmas’.

Il gran finale delle celebrazioni natalizie & stato il discorso illuminante di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba,
trasmesso dall'impianto di diffusione pubblica. Nel Suo discorso, Bhagavan ha detto che I'amore ¢é la
base dell'intero universo e che I'universo & pieno d'amore. Facendo un esempio, Bhagavan ha detto che
cosi come la qualita del fuoco & quella di bruciare, I'amore ¢ la qualita di un essere umano e se I'uomo
non ha amore, non & un essere umano. Gesu, ha detto Bhagavan, era l'incarnazione dell'amore e della
compassione che si prendeva cura dei bisognosi e dei poveri. Non abbandono la sua compassione
nemmeno quando fu sottoposto a grandi sofferenze, ha aggiunto Bhagavan. Bhagavan ha concluso il suo
discorso con il bhajan “L'amore & la mia forma”. | bhajan hanno seguito questo discorso dolcissimo di
Bhagavan e il programma si & concluso con |'offerta di Arati a Bhagavan.

26

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



La filosofia vedica attribuisce grande importanza al Vairagya. Vairagya non significa scappare di
casa lasciando moglie e figli. Lasciare i cattivi pensieri e il vero Vairagya. Questo é il vero
Yoga. Anche quando si € impegnati nelle faccende quotidiane, si dovrebbe riempire il cuore di
sentimenti divini in ogni momento. Non date spazio ad Ahamkara (ego) e Mamakara
(attaccamento). Due cose sono responsabili di tutte le difficolta dell'uvomo: “io” e “mio”. Tenere
in mano qualcosa é difficile, mentre lasciarla cadere e facile. Il Vedanta dice: Thyagenaike
Amrutattwamanasu (é solo il sacrificio che conferisce I'immortalita).

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Il sentiero spirituale porta alla beatitudine

Ci sono stati molti re potenti, che erano i padroni di grandi ricchezze, potere e ricchezza. Hanno
governato regni potenti. Dove sono ora e cosa hanno sperimentato? Hanno cercato di
raggiungere la beatitudine in questi oggetti mondani, ma tutto é stato inutile. La beatitudine é
presente solo sul sentiero spirituale, in nessun altro luogo. L'uomo dovrebbe compiere tutte le
azioni per compiacere Dio. Leggiamo molti testi, andiamo a incontrare molte anime nobili,
facciamo molte pratiche spirituali, ma non otteniamo alcun risultato. Perché? Perché siamo eroi
nelle parole e zeri nella pratica.

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

27

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



a =M OJ«

7

28

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



