
 

GENNAIO 2025 

Contenuto 

La luce di Sai non ha limit, Sathya Sai Baba, il 21 aprile 1987  
La storia del Signore Rama, Capitolo 1, Rama - principe e principio 
Ascolta la tua vice interiore, Sathya Sai Baba,il 14 gennaio 2009 
Sette decenni ai oiedi di loco di Bhagavan, Y.N. Gangadhar Setty 
China Katha: La realità dell ´uomo è l´atma, Sathya Sai Baba 
Adottate il servizio e l´ amore come I vostri più alti ideali, Sathya Sai Baba il 1 gennaio 2000 
Dio si rivela in L´uomo come amore, Sathya Sai Baba, il 23 novembre 2000 
Pellegrinaggio dei devoti a Prasanthi Nilayam, un rapporto 
Grandi celebrazioni natalizie, un rapporto 



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

 2

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

AVATAR VANI 

LA LUCE DI SAI NON HA LIMITI 

LA VICINANZA ALLA DIVINITÀ AUMENTA LA NOSTRA FELICITÀ 

L'educazione dovrebbe essere una sorta di Tapas. Gli studenti dovrebbero essere vidyarthi e non 
vishayarthi; cercatori di luce e non di piacere sensuale. Il Dharma di un Vidyarthi è studiare. Durante la 
loro carriera di studenti, non dovrebbero dedicarsi alla politica o seguire altre pratiche scorrette. In 
effetti, l'intera Bhagavadgita è un discorso sul Dharma. La prima parola del primo Sloka è Dharma. 
L'ultima parola dell'ultimo Sloka è Mama. Le due parole insieme costituiscono il Mama Dharma. Mama 
Dharma è il messaggio principale della Gita. Ogni individuo deve compiere il dovere che gli è stato 
imposto. Il Dharma è di vario tipo: Grihastha Dharma, Samsara Dharma, Apat Dharma, Purusha Dharma 
e così via. Il Signore Krishna ha dichiarato nella Bhagavadgita di essersi incarnato per ristabilire il 
Dharma. Arjuna dichiarò Karishye Vachanam Tava (obbedirò al Tuo comando). Arjuna arrivò a un punto 
in cui dovette arrendersi a Krishna. La Bhagavadgita fornisce l'essenza di tutte le Upanishad.  

I Veda e le Upanishad sono la fonte della conoscenza spirituale. 

Il termine Upanishad è composto da tre sillabe: Upa+Ni+Shad. Upa” significa vicino, ‘Ni’ significa sotto e 
‘Shad’ significa seduto. Pertanto, Upanishad significa sedersi vicino al maestro. Sedersi vicino al maestro 
non significa sedersi con il corpo. Il maestro si trova su un piano superiore. Il posto del discepolo è più 
basso di quello del maestro. Lo status del maestro è di autorità, mentre quello del discepolo è di umiltà 
e obbedienza. Il discepolo deve porre domande e il maestro deve rispondere. Il discepolo deve ascoltare 
attentamente il chiarimento dei suoi dubbi. Nelle Upanishad esiste la parola “Asi”. Prendiamo ad 
esempio la Mahavakya (affermazione profonda) Tattwamasi(Quello che sei). Tat significa che. In inglese, 
lo usiamo per dimostrare le cose vicine. Tat è ciò che è al di là dei sensi. Twam è quello che si trova al di 
sotto dello stadio dei sensi. Asi è quello che li riunisce entrambi e li unisce in una sottile unità. 

Nei Veda ci sono quattro Mahavakyas (affermazioni profonde):  Prajnanam Brahma  (Brahman è la 
Coscienza Suprema),  Aham Brahmasmi  (Io sono Brahman),  Tattwamasi  (Quello che sei),  Ayam Atma 
Brahma  (Questo Sé è Brahman). Tutte queste espressioni parlano di unicità: Advaita (non-dualismo). 
All'inizio il ricercatore dovrebbe seguire il Dvaita. In primo luogo, dovrebbe coltivare il sentimento 
di Aham Dehasmi. In secondo luogo, dovrebbe seguire il principio di Aham Jivasmi. In seguito, dovrebbe 
nutrire il sentimento di Aham Brahmasmi. Questa dovrebbe essere la linea del proprio progresso. 

Una volta Rama chiese ad Hanuman: “Hanuman, come mi adori”? Hanuman rispose: “Signore, quando 
mi identifico con il corpo (Dehatma Buddhi), sono un tuo servitore. Quando Ti adoro identificandomi 
con l'essere individuale, considero Te come l'oggetto e me stesso come la Tua immagine. Quando mi 
identifico con l'Atma, sento che Tu e io siamo uno”. 

Le Upanishad sono chiamate collettivamente Vedanta. Esse costituiscono il Jnana Kanda dei Veda, che si 
occupa della conoscenza superiore. Ananto Vai Veda (i Veda sono infiniti). All'inizio c'erano molti Veda. Il 
saggio Veda Vyasa li classificò in quattro, pensando che fossero troppo dispersi per essere studiati o 
cantati. 

Il Rig Veda contiene i Mantra, lo Yajur Veda contiene informazioni sui rituali. Prendiamo ad esempio 
Namakam e Chamakam. Namakam significa “Il mio saluto a questo, il mio saluto a quello”. È 
caratterizzato dallo spirito di sacrificio e di dedizione al Signore. Chamakam significa “Voglio questo. 

 3

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Voglio questo”. Voglio una brezza fresca, voglio acqua fresca e così via. È segnato dai desideri. Così come 
il corpo umano è costituito da quattro componenti principali: testa, tronco, cosce e piedi, anche i Veda 
sono divisi in quattro. Abbiamo mantra per descrivere la gloria di Dio. Abbiamo rituali per ottenere 
benefici da Dio. Abbiamo la musica per cantare la gloria di Dio e abbiamo le armi per proteggere il corpo 
umano. Il Rig Veda contiene i Mantra; lo Yajur Veda contiene informazioni sui rituali e sui sacrifici; il 
Sama Veda canta la gloria del Signore e l'Atharvana Veda è ricco di informazioni sull'autodifesa. 

La vita su altri pianeti 

Ci sono creature viventi nell'acqua. Possono vivere solo nell'acqua. Secondo voi, ci sono tante galassie, 
tanti soli, tante stelle, ecc. Ma l'occhio di Dio non guarda in questo modo. Per Lui ce n'è uno solo. È 
l'Atma ed esiste ovunque. L'Atma è ovunque nelle migliaia di galassie. 

Così come gli esseri viventi esistono nell'acqua, ci sono esseri che esistono anche nel fuoco. Come ci 
sono creature che riescono a vivere nell'acqua, ci sono creature che riescono a vivere nel fuoco. Ci sono 
creature che vivono nel suono, nell'aria e nel fuoco. Questi esseri viventi sono così strutturati da essere 
adatti a vivere nell'ambiente in cui si trovano. 

Prendiamo ad esempio il sole. I buchi nel sole sono così grandi che si può far cadere il pianeta Terra in un 
buco proprio come si fa con un secchio in un pozzo e lo si tira su. Il motivo è che anche la Terra proviene 
dal sole. Ci si può chiedere come possano esistere gli esseri viventi sul sole. Così come esiste la vita sulla 
terra, esiste anche la vita sul sole. Nella terra c'è il fuoco. Ci sono anche i vulcani. La temperatura del 
nostro corpo è in sintonia con la distanza tra il sole e la terra. La temperatura corporea si regola in base 
al cambiamento di temperatura apportato dal sole. Come facciamo a sopportare tanto calore? Siamo 
incastrati tra il fuoco di sopra e il fuoco di sotto. Allo stesso modo, nel sole ci sono esseri viventi 
adeguatamente adattati all'ambiente. 

Esiste un'armonia tra scienza e spiritualità. Einstein ha detto: “La spiritualità senza la scienza è zoppa. La 
scienza senza spiritualità è cieca”. Se zoppo e cieco si uniscono, possono aiutarsi a vicenda. Il cieco ha 
molta intelligenza perché conserva la sua energia, mentre lo zoppo ha meno energia perché la spreca. 

Il controllo della mente porta l'uomo sulla retta via 

Ecco una storia. Un uomo cieco e un uomo zoppo si incontrarono per caso in un ristorante. Lo zoppo 
disse: “Non posso camminare”. Il cieco rispose: “Non vedo”. Decisero di diventare amici e di andare a 
chiedere l'elemosina. Il cieco disse allo zoppo: “Dato che hai il potere della vista, puoi guidare tu, 
guidandomi a destra e a sinistra. Io ho le gambe e tu gli occhi. Io ti porterò sulle mie spalle e tu mi 
guiderai sulla strada”. Lo zoppo si sedette sul cieco e iniziarono il viaggio. 

Raccolsero del cibo e mangiarono a sazietà. Mentre camminavano, lo zoppo vide dei cetrioli in una 
fattoria. “Oh fratello! Mangeremo i cetrioli nella fattoria e riprenderemo il nostro viaggio”, disse lo zoppo 
al cieco. Il cieco chiese allo zoppo: “C'è un recinto? C'è un guardiano che lo sorveglia”? Lo zoppo rispose: 
“Non c'è un recinto e nemmeno un guardiano”. Il cieco rispose: “Allora i cetrioli devono essere amari, 
perché non c'è nessuno che li sorvegli e non c'è nemmeno un recinto. Qualcuno lascerebbe mai i cetrioli 
senza sorveglianza”? Questo dimostra che il cieco è più intelligente dello zoppo, perché risparmia la sua 
forza mentale senza sprecarla con la vista. 

L'energia viene sprecata attraverso la vista e l'udito. Le cellule del sangue si bruciano quando si usa 
l'energia. Prendiamo, ad esempio, la batteria di un'automobile. Se usiamo troppo la luce, il freno, il 
clacson e il motore, il contenuto di acido nella batteria si riduce. Allo stesso modo, il nostro corpo è 
come un'automobile. Gli occhi sono come le lampadine, la bocca è come il clacson, lo stomaco è simile 
al serbatoio della benzina e la mente è come il volante. I quattro fini (obiettivi) della vita: Dharma, Artha, 
Kama e Moksha sono come i quattro pneumatici dell'auto. I pneumatici non possono muoversi senza 
aria. Allo stesso modo, il corpo umano non può muoversi senza l'aria della fiducia in se stesso. Solo 

 4

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

quando premiamo l'interruttore di Buddhi, applichiamo i freni dell'autocontrollo e li azioniamo, 
l'acceleratore dell'intelligenza mobilita il corpo umano. Ma lo sterzo è all'interno e i pneumatici sono 
all'esterno. È necessario girare il volante nella giusta direzione per permettere ai pneumatici di seguirlo. 
I pneumatici non si muoveranno correttamente se li girate dall'esterno. La mente è lo sterzo. Ecco 
perché si dice Manah Eva Manushyanam Karanam Bandhamokshayo (la mente è la causa della schiavitù 
e della liberazione dell'uomo). 

La mente è la causa della nostra gioia. È uno strumento che ci porta alla meta della vita. Dobbiamo 
tenere a freno la nostra mente. Per quanto nuova possa essere un'automobile, deve avere i freni. Per 
quanto uno possa essere giovane, deve avere il controllo dei sensi. Senza di questi, la sua vita sarà un 
puro spreco. Il toro senza giogo, il cavallo senza briglie e l'uomo senza controllo dei sensi saranno 
sempre in pericolo. 

Se qualcuno dice qualcosa, ci infastidiamo e ci arrabbiamo immediatamente. Questo scatto d'ira riscalda 
i globuli rossi. Il sangue bolle e ci vogliono tre mesi per tornare normale. L'uomo diventa debole e fiacco 
quando la sua rabbia aumenta. I suoi nervi tremano e la pressione sanguigna aumenta. La pressione 
sanguigna normale è di 120/80. Qualsiasi aumento della pressione sanguigna fa aumentare le 
palpitazioni del cuore e provoca il diabete. Uno indebolisce il cuore dall'interno e l'altro dall'esterno. Ma 
l'effetto congiunto porta all'indebolimento del cuore. Inoltre, provoca l'indebolimento del sistema 
nervoso e riduce l'energia delle cellule del sangue. Provoca uno squilibrio del sistema umano e degrada 
la memoria. Ogni perdita di memoria crea confusione e la confusione crea depressione. Confusione e 
depressione insieme disinnescano la mente. Per questo motivo, dobbiamo assicurarci di non lasciarci 
trasportare dalla rabbia. La rabbia è più pericolosa per l'individuo che per gli altri. Non pensate male di 
nessuno. Più si pensa male degli altri, più si diventa deboli. 

La necessità di controllare i desideri 

Ci illudiamo di godere di lussi. Pensiamo di costruire ville, di andare in auto e di mangiare cibi di qualità. 
Non siamo noi a godere dei lussi, ma sono i lussi a godere di noi. Più godiamo, più diventiamo deboli e i 
desideri diventano più forti. Quando osserviamo la moderazione e la semplicità, la nostra longevità 
aumenta. Dobbiamo ridurre i nostri desideri.  Meno bagagli, più comodità, rendono il viaggio un 
piacere.  La vita è un lungo viaggio. Diventiamo inquieti e a disagio quando accumuliamo desideri nel 
lungo viaggio della vita. Se un treno si ferma alla stazione per cinque minuti, non riusciremo a scendere 
se siamo appesantiti da un bagaglio eccessivo. Il treno ripartirà anche mentre stiamo scendendo. Questo 
provoca confusione e preoccupazione. Ecco perché dobbiamo frenare i nostri desideri. Dobbiamo 
limitarli. Se non esercitiamo il controllo sui nostri desideri, domani, se non oggi, ci metteremo in 
pericolo. 

Quando andiamo a camminare, c'è un limite alla camminata. Osserviamo un limite quando facciamo la 
spesa. Mentre ci imponiamo dei limiti per le piccole cose che sono questione di pochi minuti, non 
dovremmo osservare dei limiti per la nostra vita che dura anni? Ma non ci sono limiti nella ricerca della 
Divinità. Tuttavia, le cose del mondo hanno una fine e un limite. 

L'uomo cresce negli anni, ma la sua intelligenza diminuisce di giorno in giorno. Supponiamo che ci sia un 
bambino di cinque anni, la gente dice che è sano. Il bambino cresce fisicamente, ma la sua durata di vita 
diminuisce di giorno in giorno. Le persone osservano solo la loro crescita, ma non si accorgono che la 
loro durata di vita sta diminuendo. Uno aumenta ma l'altro diminuisce. A questo proposito, però, 
dobbiamo osservare il principio dell'equilibrio. Possiamo raggiungere questo equilibrio solo quando 
riduciamo i nostri desideri mondani. Dobbiamo mantenere i nostri desideri mondani entro un certo 
limite. Ecco perché si dice  Na Sreyo Niyamam Vina  (senza disciplina non c'è benessere). Ma la 
spiritualità va oltre i limiti. È al di là dei sensi e del ragionamento. Procedendo oltre, ci avviciniamo alla 
Divinità.  

 5

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Avvicinandoci sempre più alla Divinità, sperimentiamo una maggiore felicità. La nostra felicità aumenta, 
non il dolore. Quando saliamo sempre più in alto in un piano, sperimentiamo il calore. Dato che viviamo 
in un mondo vincolato da limiti, dovremmo osservare alcuni limiti nella nostra vita. Ci dovrebbe essere 
un limite al mangiare e al vedere. Anche la nostra pressione sanguigna dovrebbe avere un limite. Anche 
la nostra vista dovrebbe avere un limite. Se vediamo oltre a un limite, la nostra retina si brucia. Il 
timpano si danneggia se l'udito supera un limite. La temperatura corporea normale è di 36°. Quando la 
temperatura raggiunge i 37°, inizia la febbre. La nostra vita è una società limitata. In questa vita limitata, 
se i nostri desideri superano un limite, la nostra vita diventa malata. Qualsiasi aumento della pressione 
sanguigna genera malattie. Anche la nostra libertà che supera un certo limite porta malattie. 

La nostra vita è piena di malattie. Prendiamo medicine per liberarci dalle malattie. La fame è una 
malattia. Il cibo è una medicina. La sete è una malattia. L'acqua è la medicina che cura questa malattia. 
Supponiamo di avere un desiderio di matrimonio, non appena ci si sposa, il desiderio è soddisfatto. 
Supponiamo di desiderare un figlio e, non appena lo si genera, si guarisce dalla malattia nata come 
desiderio. Tutto ciò che facciamo per alleviarle sono le medicine. 

Supponiamo di prendere delle medicine, ma vogliamo che siano dolci. Tuttavia, non dobbiamo cercare la 
dolcezza nelle medicine. Poiché abbiamo coltivato certe abitudini, chiediamo anche il gusto. Prendiamo 
del cibo per curare la malattia della fame. Poiché siamo particolarmente attenti al gusto, possiamo dire 
che il chutney non ha tamarindo e il sambhar non ha sale. Indossiamo un vestito per proteggere il nostro 
corpo dal caldo e dal freddo. Ma al giorno d'oggi ci vestiamo per soddisfare la mania della moda. 
Vogliamo apparire belli e attraenti indossando abiti alla moda. Per attraversare l'oceano del Samsara, 
dovremmo avere fede nella Divinità. 

I miei doni portano il mio potere 

Molte persone hanno una mentalità così debole da non riuscire a comprendere il Sankalpa di Swami. 
Alcuni dicono di non volere alcun dono materiale da Swami. Ma i doni da Me offerti non sono ordinari. 
Nei momenti di pericolo e di angoscia, anche se non pensate a Me, il dono che ho fatto viene da Me in 
un lampo e torna indietro con la mia protezione. Goldstein lo sa bene. L'aereo su cui viaggiava è stato 
dirottato. Ma io dissi a Joga Rao cosa stava per accadere. Gli dissi che i dirottatori avrebbero attaccato, 
ma Goldstein sarebbe stato al sicuro. Quando Goldstein è venuto qui, stava per partire per Bengaluru. 
Gli dissi di non andare. Ma lui mi disse che aveva già prenotato i biglietti. Gli ho assicurato che sarebbe 
venuto qui a trovarmi. Ho ricevuto la sua chiamata di preghiera quando era in pericolo. La 
comunicazione avveniva attraverso l'anello che gli avevo regalato. La gente considera i doni che faccio 
come oggetti materiali. Ma essi portano con sé il potere. Altri sono semplici cose mondane comprate 
con il denaro. Non hanno alcuna attinenza con il cuore. 

Una volta ho regalato un anello a una persona seduta qui. Ha avuto un grave incidente. Il pericolo che 
doveva affrontare è stato infatti ricevuto dall'anello. L'anello si ruppe in due pezzi. L'anello si ruppe, ma 
non accadde nulla al dito che lo portava. Anche S.N. Singh ha avuto un grave incidente. L'auto fu 
distrutta e distrutta in modo irriconoscibile. Ma l'anello che gli avevo dato venne da me, ricevette la mia 
protezione e tornò da lui in un istante. 

Ora sto parlando con tutti voi. Potrei ricevere una comunicazione proprio adesso. La luce delle stelle 
potrebbe impiegare un po' di tempo per raggiungere la Terra. La luce viaggia a una velocità di 1.86.000 
miglia al secondo. Anche questa luce ha un certo limite. Ma la luce di Sai non ha limiti. Può percorrere 
decine di chilometri in un istante. Sono sempre assorbito dall'adempimento di molti doveri. Anche se 
sono impegnato in queste attività, ci sono alcune cose che ritengo molto importanti. Dare protezione ai 
Miei devoti è una di queste cose cruciali. I doni che faccio ai Miei devoti vengono da Me nei momenti di 
pericolo, prendono la Mia protezione e tornano indietro.  

- Dal discorso di Bhagavan a Sai Sruthi, Kodaikanal, il 21 aprile 1987. 
 6

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Ramakatha Rasavahini 

LA STORIA DEL SIGNORE RAMA 

Rama è l'abitante di tutti.  Egli è Atmarama, la fonte della beatitudine in ogni individuo.  Le sue 
benedizioni che scaturiscono da quella sorgente interiore conferiscono pace e beatitudine.  Egli è 
l'incarnazione stessa del Dharma, di tutti i codici di moralità che tengono unita l'umanità nell'amore e 
nell'unità. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Capitolo 1 

RAMA - PRINCIPE E PRINCIPIO 

Il nome Rama è l'essenza dei Veda; la storia di Rama è un oceano di latte, puro e potente. 

Si può affermare che nessun poema di pari grandezza e bellezza è emerso da altre lingue o da altri Paesi 
fino ad oggi; ma ha fornito ispirazione all'immaginazione poetica di ogni lingua e Paese. È il più grande 
tesoro ereditato dalla fortuna di ogni indiano. 

Rama è la divinità custode degli indù. Il suo nome è portato dai corpi in cui abitano e dagli edifici in cui 
questi corpi abitano. Si può tranquillamente affermare che non c'è indiano che non abbia bevuto il 
nettare del Ramakatha, la storia di Rama. 

Il Ramayana, l'epopea che tratta la storia dell'incarnazione di Rama, è un testo sacro che viene recitato 
con riverenza da persone di ogni tipo, dallo studioso come dall'ignorante, dal milionario come dal 
povero. Il Nome che il Ramayana glorifica purifica ogni male. Trasforma il peccatore; rivela la Forma che 
il Nome rappresenta, la Forma che è affascinante come il Nome stesso.  

Come il mare è la fonte di tutte le acque della terra, tutti gli esseri nascono da Rama. Un mare senza 
acqua è irreale. Un essere senza Rama è senza esistenza, né ora né mai. L'oceano azzurro e il Signore 
Onnipotente hanno molto in comune. 

L'oceano è la dimora dell'Onnipotente, come proclamano il mito e la leggenda, che lo descrivono 
sdraiato sull'Oceano di Latte. Questo è il motivo per cui Valmiki (figlio di Prachetas), il grande poeta che 
ha composto l'epica, ha dato il titolo di Kanda a ogni canto. Kanda significa acqua, una distesa d'acqua. 

Significa anche canna da zucchero. Per quanto una canna possa essere curva, qualunque sia la sezione 
che si mastica, la dolcezza è inalterata e uniforme. Il ruscello della storia di Rama serpeggia attraverso 
molte curve e torsioni. Tuttavia, la dolcezza di Karuna (compassione) persiste senza diminuire durante 
tutta la narrazione. Il flusso scorre attraverso la tristezza, la meraviglia, il ridicolo, lo stupore, il terrore, 
l'amore, la disperazione e la dialettica, ma la corrente principale è l'amore per il Dharma (rettitudine) e 
la Karuna che esso promuove. 

Il nettare nella storia di Rama è come il fiume Sarayu che si muove silenziosamente vicino alla città di 
Ayodhya, dove Rama nacque e dove regnò. Il Sarayu ha la sua sorgente nel Manasa-sarovar 

 7

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

dell'Himalaya, come questa storia nasce nel Manasa-sarovar (il lago della mente)! Il ruscello di Rama 
porta la dolcezza di Karuna; il ruscello di Lakshmana (suo fratello e devoto compagno) ha la dolcezza 
della devozione. Come il fiume Sarayu si unisce al Ganga e le acque si mescolano, così anche i flussi di 
tenera compassione e devozione (le storie di Rama e Lakshmana) si mescolano nel Ramayana. Karuna e 
Prema (amore) formano, tra loro, l'immagine composita della gloria di Rama. Questo quadro soddisfa il 
più caro desiderio del cuore di ogni indiano. Raggiungerlo è lo scopo di ogni sforzo spirituale. 

Lo sforzo dell'individuo non è che la metà della ricerca. L'altra metà consiste nella grazia di Dio. L'uomo 
si realizza grazie allo sforzo personale e alle benedizioni divine. La realizzazione lo porta ad attraversare 
l'oscuro oceano delle dualità, verso l'Immanente e il Trascendente. 

Il Ramayana deve essere letto non come il resoconto di una carriera umana, ma come la narrazione 
dell'avvento e delle attività di un Avatar (incarnazione di Dio). L'uomo deve sforzarsi con determinazione 
di realizzare, attraverso la propria esperienza, gli ideali rivelati in questa narrazione. Dio è onnisciente, 
onnipervasivo e onnipotente. Le parole che pronuncia mentre si incarna nella forma umana e gli atti che 
si degna di compiere durante il suo soggiorno terreno sono imperscrutabili e straordinariamente 
significativi. Le preziose sorgenti del Suo Messaggio facilitano il cammino di liberazione per l'umanità. 
Non considerate Rama come un rampollo della dinastia solare, o come il sovrano del regno di Ayodhya, 
o come il figlio dell'imperatore Dasaratha. Questi correlati sono solo accessori e accidentali. Questo 
errore è diventato abituale per i lettori moderni. Essi prestano attenzione solo alle relazioni personali e 
alle affiliazioni tra i personaggi della storia che leggono. Non approfondiscono i valori che rappresentano 
e dimostrano. 

Per elaborare questo errore: il padre di Rama aveva tre mogli; la prima era tale e quale, la seconda era di 
questa natura, la terza aveva questi tratti! Le sue cameriere erano di questo brutto genere... Le guerre 
combattute da Dasaratha, il padre, erano caratterizzate da queste peculiarità... da queste specialità... In 
questo modo, la fantasia porta l'uomo a perdersi nella visione del banale e del pittoresco, facendogli 
trascurare il nocciolo prezioso. Non ci si rende conto che lo studio della storia deve arricchire la vita e 
renderla significativa e degna di nota, piuttosto che soddisfare il gusto per fatti insignificanti e idee 
meschine. La loro validità e il loro valore si trovano nel profondo dei fatti e li nutrono come acqua 
sotterranea. Indossate gli occhiali di Bhakti (adorazione riverente) e Shraddha (dedizione costante); 
allora l'occhio vi doterà della pura saggezza che vi libera e vi concede la beatitudine eterna. 

Come gli uomini spremono il succo dalla canna fibrosa e ne bevono solo la dolcezza, come l'ape succhia 
il miele del fiore, senza curarsi della sua simmetria e del suo colore, come la falena vola verso la 
luminosità della fiamma, ignorando il calore e l'inevitabile catastrofe, il Sadhaka (ricercatore spirituale) 
dovrebbe anelare a impregnarsi del Karunarasa (l'espressione dell'emozione della tenerezza, della pietà 
e della compassione) di cui il Ramayana è saturo, senza prestare attenzione ad altri argomenti. Quando 
si mangia un frutto, si gettano via la buccia, i semi e la fibra. È nella natura stessa della natura che i frutti 
abbiano questi componenti! Tuttavia, nessuno li mangia sostenendo di averli pagati! Nessuno può 
ingoiare i semi e digerirli. Nessuno mastica la scorza esterna. Così anche in questo frutto di Rama 
chiamato Ramayana, i racconti dei Raksha (demoni, orchi e simili) costituiscono la scorza; le azioni 
malvagie di questi uomini malvagi sono i semi duri e indigesti. Le descrizioni e gli eventi sensoriali e 
mondani sono la parte fibrosa non troppo gustosa. Sono le guaine per il nutrimento succoso. 

Chi cerca il Karunarasa nel frutto di Rama dovrebbe concentrarsi più sulla narrazione centrale che sui 
dettagli supplementari che la abbelliscono o la ingombrano. Ascoltate il Ramayana con questo spirito. 
Questa è la forma migliore di Shravana (processo di ascolto spirituale). 

In un'occasione, l'imperatore Parikshit cadde ai piedi del saggio Suka e chiese istruzioni su un punto che 
gli causava forti dubbi. “Maestro! Un enigma mi preoccupa da tempo. So che tu puoi risolverlo per me e 
che nessun altro può farlo. Ho ascoltato le narrazioni delle vite dei miei antenati, dal primo, il grande 

 8

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Manu, fino a quelle dei miei nonni e di mio padre. Ho studiato queste storie con attenzione. Ho 
osservato che nella storia di ognuno di essi si parla di saggi legati al monarca, di dotti santi che sono 
membri della corte, che frequentano i Darbar (tribunali reali) e che condividono gli affari del governo! 
Qual è il vero significato di questa sorprendente associazione di studiosi (che hanno rinunciato a tutti gli 
attaccamenti e i desideri, che hanno capito che il mondo è un'ombra e un'insidia e che l'Uno è l'unica 
Realtà) con i re e i governanti che svolgono ruoli subordinati e li consigliano quando gli viene chiesto? So 
che quei venerati anziani non si impegneranno in alcuna attività senza ragioni sufficienti e adeguate. Il 
loro comportamento sarà sempre puro e irreprensibile. Ma questo rende il mio dubbio irrisolvibile. Ti 
prego di illuminarmi”. 

Suka rise alla domanda. Rispose: “Hai fatto una bella domanda, senza dubbio. Ascolta! I grandi saggi e i 
santi studiosi sono sempre desiderosi di condividere con i loro simili la verità che hanno afferrato, 
l'esperienza santificante che hanno conquistato, le azioni elevate che hanno avuto il privilegio di 
compiere e la Grazia divina che sono stati scelti per ricevere. Cercano di avvicinarsi a coloro che sono 
responsabili dell'amministrazione, a coloro che sono esperti nel governare i popoli, con l'intenzione di 
usarli come strumenti per stabilire e assicurare la pace e la prosperità sulla terra. Imprimono nelle loro 
menti alti ideali e modi sacri per realizzarli. Inducono a compiere azioni rette, in conformità con le leggi 
giuste. Anche i monarchi invitano e accolgono i saggi, cercano gli studiosi e li pregano di essere presenti 
nelle loro corti, in modo da poter imparare da loro l'arte del governo e agire secondo i loro consigli. Il 
monarca era il maestro e il guardiano del popolo; quindi, essi trascorrevano i loro giorni con lui con 
l'apprezzabile scopo di realizzare, attraverso di lui, il desiderio dei loro cuori:  Samasta Lokah Sukhino 
Bhavantu (che tutti i mondi siano felici!). Erano desiderosi di vedere la felicità e la pace diffondersi nel 
mondo. Pertanto, cercarono di dotare i re di tutte le virtù, di riempirli di tutti i codici morali di disciplina, 
di dotarli di tutte le branche dell'apprendimento, in modo che potessero governare il regno in modo 
efficiente, saggio e con conseguenze benefiche per loro stessi e per i loro sudditi. 

“C'erano anche altre ragioni. Ascoltate! Sapendo che il dispensatore di gioia per l'umanità, il mentore 
della morale umana, il leader della linea solare, l'Abitante del Cielo dell'Eterna Beatitudine, nascerà in 
una linea reale, i saggi che hanno avuto la lungimiranza di anticipare gli eventi, hanno ottenuto l'ingresso 
nei Darbar dei governanti in modo da poter sperimentare la beatitudine del contatto con l'Incarnazione, 
quando avverrà. Temevano di non poter ottenere tale accesso in seguito e di perdere la beatitudine che 
avrebbero potuto ottenere. Così, approfittando della loro visione del futuro, si stabilirono nella capitale 
reale, nel cuore della comunità, desiderando l'Avvento. 

“A questo venerabile gruppo appartenevano Vasishtha, Viswamitra, Garga, Agastya e gli altri saggi. Non 
avevano desideri. Erano monarchi della rinuncia. Non nulla da nessuno. Erano sempre soddisfatti. Si 
presentavano nelle sale di udienza degli imperatori di quei tempi, non per le polemiche e lo sfarzo della 
punditry o per raccogliere i costosi doni offerti a tali disputanti e ospiti, o per decorarsi con il titolo 
oneroso che quei patroni conferiscono alle persone che preferiscono. Essi desideravano piuttosto il 
Darshan (visione) del Signore e la possibilità di sostenere il Dharma (rettitudine) negli affari umani. Non 
avevano altri obiettivi. 

“Anche i re a quei tempi erano immersi in pensieri divini! Si avvicinavano agli eremiti e ai saggi nei loro 
ritiri per scoprire da loro i mezzi per rendere i loro sudditi felici e contenti. Spesso li invitavano nei loro 
palazzi e li consultavano sui modi e i mezzi per un buon governo. Erano tempi in cui c'erano saggi senza 
attaccamento a se stessi e studiosi senza brama di potere. Erano questi gli uomini che davano consigli ai 
re. Di conseguenza, alla gente del regno non mancavano né il cibo né i vestiti, né la casa né la salute. 
Tutti i giorni erano giorni di festa. Tutte le porte erano decorate con festoni verdi. Il sovrano sentiva che il 
suo dovere più sacro era quello di promuovere il benessere del suo popolo. Anche i sudditi sentivano 
che il sovrano era il cuore del corpo politico. Avevano piena fiducia che egli fosse prezioso come il loro 
stesso cuore. Lo apprezzavano come tale, lo veneravano e gli rendevano l'omaggio della gratitudine”. 

 9

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Suka spiegò il ruolo dei saggi nelle corti reali in questo modo chiaro e diretto davanti alla grande 
assemblea che era seduta intorno a lui. 

Avete notato questo? Qualunque cosa facciano i grandi, qualunque compagnia scelgano, saranno 
sempre sul sentiero della rettitudine, sul sentiero del Divino. Le loro azioni promuoveranno il benessere 
del mondo intero! Quindi, quando si recita o si legge il Ramayana o altre narrazioni del Divino, 
l'attenzione deve essere rivolta alla maestà e al mistero di Dio, alla Verità e alla schiettezza che vi sono 
insite e alla pratica di queste qualità nella vita quotidiana. Non si deve dare importanza a questioni 
estranee. I mezzi e le modalità di esecuzione del proprio dovere sono la lezione più importante da 
apprendere. 

Dio, quando appare con la Forma per sostenere il Dharma, si comporta in modo umano. È necessario 
che lo faccia! Infatti, Egli deve proporre all'uomo la vita ideale e conferirgli l'esperienza della gioia e della 
pace. I suoi movimenti e le sue attività (Leela) potrebbero apparire ordinari e banali ad alcuni occhi. Ma 
ognuno di essi sarà un'espressione di bellezza, verità, bontà, gioia ed esaltazione. Catturerà il mondo con 
il suo fascino, purificherà il cuore che lo contempla. Supererà e travolgerà tutte le agitazioni della mente. 
Strapperà il velo dell'illusione (Maya). Riempirà la coscienza di dolcezza. Non ci sono luoghi comuni e 
ordinari nella carriera degli Avatar. Tutto ciò che viene visto e considerato di quella natura è davvero 
sovrumano, soprannaturale, meritevole di grande riverenza! 

La storia di Rama non è la storia di un individuo. È la storia dell'universo! Rama è la personificazione 
dell'universale di base in tutti gli esseri. Egli è in tutti, per tutto il tempo, in tutto lo spazio. La storia non 
riguarda un periodo passato, ma il presente e il futuro senza fine, il tempo eterno senza inizio! 

Nessuna formica può mordere senza la volontà di Rama! Nessuna foglia può cadere dal suo ramo senza 
il suggerimento di Rama! Il cielo, il vento, il fuoco, l'acqua e la terra - i cinque elementi che compongono 
l'universo - si comportano così per paura di Lui e in sintonia con i suoi ordini! Rama è il Principio che 
attrae - e che, grazie a questa attrazione, rende più vicini - i diversi elementi della Natura. L'attrazione 
che uno esercita sull'altro è ciò che fa esistere e funzionare l'universo. 

Questo è il principio di Rama, senza il quale il cosmo diventerebbe un caos. Da qui l'assioma: se non c'è 
Rama, non ci sarà Panorama (universo). 

Voi dite che il mondo vi fa soffrire.  Ma non è il mondo a farvi soffrire, bensì siete voi a far 
soffrire il mondo. Anche la Bibbia propone questa verità. Si dice che i devoti sono alla ricerca di 
Dio. Questo non è corretto. Qual è la necessità per un devoto di cercare Dio, che è presente in 
ogni luogo? Non è corretto. In realtà, Dio è alla ricerca di un devoto. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 10

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

MESSAGGIO DI BHAGAVAN PER IL SANKRANTI 

ASCOLTA LA TUA VOCE INTERIORE 

Bharat è la madrepatria di molte anime nobili che si sono guadagnate grande nome e fama in tutti i 
continenti del mondo.Questa è la terra di persone valorose che hanno sconfitto i governanti stranieri e 
raggiunto l'indipendenza.  Questa è la terra che eccelle nella musica, nella letteratura e in altre belle 
arti.  Essendo nati in questa grande terra di Bharat, oh ragazzi e ragazze, è vostro sacro dovere 
proteggere il suo ricco patrimonio culturale. 

(Poesia telugu)  

SVILUPPARE LO SPIRITO DI UNITÀ CON LA SOCIETÀ 

Tutti voi dovreste essere pronti a sostenere il buon nome di Bharat. Molto presto riuscirete nel vostro 
intento. Oggi le persone progrediscono nei campi fisici e mondani, ma non fanno nemmeno un passo 
verso le conquiste etiche, morali e spirituali. Dovrebbero progredire sul sentiero della spiritualità.  

Gli elevati standard etici degli antichi Bharatiya 

Nell'antichità le persone consideravano la spiritualità come il principale obiettivo della loro vita. Ma oggi 
la spiritualità è in declino. Tutti cercano di progredire nella sfera fisica e mondana. Ma questo può dare 
solo una soddisfazione temporanea. Anche la posizione delle donne oggi è in declino, sebbene l'India 
fosse molto rinomata per le donne di grande castità.  

Questa terra di Bharat ha dato i natali a molte donne nobili come Savitri, che riportò in vita il marito 
morto; Chandramati, che estinse il fuoco selvaggio con il potere della verità; Sita, che dimostrò la sua 
castità uscendo indenne dal fuoco ardente e Damayanti, che ridusse in cenere un cacciatore dalla mente 
malvagia con il potere della sua castità.Questa terra di pietà e nobiltà raggiunse l'abbondanza e la 
prosperità e divenne maestra di tutte le nazioni del mondo grazie a queste donne di castità. 

(Poema Telugu) 

Savitri riuscì a ottenere la grazia di Yama e a riportare in vita il marito morto. Dove altro troviamo al 
mondo donne di grande castità? La morte è certa per ogni essere umano. Ma c'è una donna in qualsiasi 
Paese che abbia riportato in vita il marito morto, tranne che a Bharat? Molti Paesi del mondo hanno 
subito una caduta perché hanno deviato dal sentiero del Dharma. Bharat è il luogo di nascita di donne 
nobili e caste come Chandramati e Sita, che hanno portato grande reputazione a Bharat.  

Anche oggi i Bharatiya non si comportano in modo arbitrario come gli abitanti di altri Paesi. Qualunque 
sia la loro vita personale, in pubblico si comportano in modo dignitoso e onorevole. Un figlio, anche 
quando cresce, non osa parlare faccia a faccia con sua madre. Alcuni anni fa ho visto questo a 
Venkatagiri. A quei tempi, il Raja di Venkatagiri e i suoi figli venivano a Puttaparthi. Prima di venire qui, i 
figli chiedevano la benedizione della madre che metteva i piedi in avanti da dietro un paravento. 
Venivano qui dopo aver toccato i piedi della madre.  

I Bharatiya hanno mantenuto un carattere così elevato. Ma oggi ragazzi e ragazze vanno insieme al bazar. 
Se qualcuno li interroga, dicono di essere compagni di classe. A quei tempi, anche la parola “compagno 
di classe” era considerata molto negativa. Non usavano questa parola “compagno di classe”. Dicevano 
che studiavano nella stessa classe. A quei tempi si osservavano regole così rigide. Ma oggi gli studenti 

 11

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

non hanno alcun timore: si chiamano a casa e mangiano insieme. Questa è una grande perversione. 
Questo è l'effetto del Kali Yuga, i cui segni iniziarono a manifestarsi alla fine del regno di Yudhishthira. 
Una sera, Yudhishthira vide un contadino che tornava a casa con un aratro sulle spalle. Quando gliene 
chiese il motivo, il contadino rispose che il giorno precedente aveva lasciato l'aratro nel campo e che gli 
era stato rubato, per cui stava portando l'aratro con sé a casa. Un altro giorno, trovò una persona che 
chiudeva a chiave la porta di casa sua. In un'altra occasione, trovò una donna che parlava con un uomo 
in mezzo alla strada. Era considerato immorale per le donne parlare pubblicamente con gli uomini. 
Vedendo questi segni, Yudhishthira capì che era iniziato il Kali Yuga e pensò che questo fosse 
un'indicazione della fine del suo soggiorno sulla terra.  

Aiutare tutti, non ferire nessuno 

Quello che dobbiamo pensare oggi è: “Siamo esseri umani, animali o bestie”? Solo gli animali hanno 
qualità animali. Voi siete un essere umano. Quindi, dovreste avere qualità umane. Dovreste chiedervi: 
“Ho o non ho qualità umane”? Ci limitiamo a definirci umani, umani. Ma quali sono le qualità umane che 
dovremmo avere? Non dovremmo fare del male a nessuno, non dovremmo ferire nessuno e non 
dovremmo parlare duramente con nessuno. Gli esseri umani sono coloro che sono dotati di 
compassione e rettitudine. Sathya, Dharma, Santhi, Prema e Ahimsa (verità, rettitudine, pace, amore e 
non violenza) sono le cinque qualità umane. Ma le persone non aderiscono a questi valori eppure 
vogliono la pace. Cosa si intende per pace? Si può trovare all'esterno? È presente dentro di voi. Viene 
solo dal vostro cuore. State cercando la pace che è presente dentro di voi. 

Tutto ha una reazione, un riflesso e una risonanza. Quando avete l'odio dentro di voi, vedete l'odio negli 
altri. Fate ingiustizia a coloro che non vi hanno fatto alcun male. Qualsiasi cosa facciate agli altri, dovete 
affrontarne le conseguenze. Non c'è altra ragione se non la reazione, il riflesso e la risonanza di tutto ciò 
che vediamo, sentiamo e sperimentiamo. Voi dimenticate questa verità e accusate gli altri, dicendo che 
così e così vi hanno criticato, ferito o danneggiato. La causa di tutto ciò che è buono o cattivo che 
sperimentate non sono gli altri. Né il bene e il male vi sono dati da Dio. Dio è: Nirgunam, Niranjanam, 
Sanathana Niketanam, Nitya, Shuddha, Buddha, Mukta, Nirmala Swarupinam  (Dio è senza attributi, 
senza macchia, dimora finale, eterno, puro, illuminato, libero e incarnazione della sacralità). Dovreste 
cercare di impregnarvi di queste qualità divine. Solo allora potrete definirvi un vero essere umano. Se 
litigate con gli altri o fate del male agli altri, non potete definirvi un essere umano nel vero senso del 
termine. Pertanto, aiutate tutti. Non fate del male a nessuno.  Paropakara Punyaya, Papaya 
Parapeedanam  (si ottiene il merito servendo gli altri e si commette peccato ferendoli).  Sarva Jiva 
Namaskaram Kesavam Pratigachchhati  (chiunque saluti, raggiunge Dio) e  Sarva Jiva Tiraskaram 
Kesavam Pratigachchhati (chiunque critichi, raggiunge Dio). È una vostra illusione se pensate di insultare 
o maltrattare qualcun altro. In realtà, state insultando e maltrattando voi stessi, perché la stessa cosa vi 
tornerà indietro come reazione, riflesso e risonanza. Allora non potete dire che vi è stata data da Dio. Voi 
stessi ne siete responsabili. Pertanto, se volete che tutto diventi buono per voi, dovete fare del bene agli 
altri.  

Seguire la voce interiore è la vera spiritualità 

L'educazione moderna dà solo conoscenze libresche. Ciò che dovete perseguire non è l'istruzione, ma 
l'educare. Educare significa far emergere ciò che c'è nel cuore, mentre educare significa riempire la testa 
di informazioni raccolte dai libri. Considerate educazione qualsiasi informazione immagazzinate dentro 
di voi e memorizzate. Ma questa non è vera educazione. Dovete ascoltare la vostra voce interiore e 
sviluppare i valori che sono nascosti in voi. Questa è la vera educazione. Partecipate a giochi, sport e 
attività culturali come cantare canzoni devozionali. È così che dovreste fare un uso corretto del vostro 
corpo. Non c'è grandezza nel riporre fede nel corpo. Il corpo è deperibile. È fatto di migliaia di atomi. Ma 
dopo la morte non rimarrà nulla.  

 12

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Il corpo è destinato a compiere azioni. Dovremmo compiere solo azioni buone e compiere il nostro 
dovere con serietà per santificare il nostro corpo. Non fate un uso improprio del vostro corpo. Gli 
insegnanti, i presidi, le direttrici, i direttori, i vicepresidi e i cancellieri sono incaricati di guidare gli 
studenti sulla retta via. È vostro dovere primario mettere in pratica i dettami della vostra Antarvani (voce 
interiore) e seguire le buone qualità che sono dentro di voi. Ma le persone agiscono in modo contrario ai 
loro valori umani innati. Non ignorate mai la vostra voce interiore. È la vostra vera proprietà. Quando 
svilupperete la capacità di ascoltare la vostra voce interiore, farete grandi progressi nella vita. Le persone 
si illudono di poter ottenere tutto con la pratica rituale di Japa, Tapa, Yoga e Dhyana (recitazione, 
penitenza, yoga e meditazione). Ma, in realtà, si può ottenere tutto quando si seguono i valori che 
nascono dal cuore. Sarete immersi nella mondanità quando andrete contro la vostra voce interiore. 
L'indulgenza nella mondanità vi allontanerà dalla voce interiore e dai valori innati. Seguire la voce 
interiore è la vera spiritualità. Non si deve ferire nessuno e non si deve essere feriti nel processo. Il vero 
sistema educativo è quello che insegna questo principio. Chi aderisce alla propria voce interiore, si 
assicura un benessere a tutto tondo. La vera spiritualità prevede che non si agisca in contrasto con la 
propria voce interiore.  

Fate del bene anche a chi vi fa del male 

La spiritualità non si limita a pratiche come Japa e Dhyana. Oggi tutte queste pratiche sono diventate 
meramente ritualistiche. La gente pensa una cosa e ne fa un'altra.  Manasyekam Vachasyekam, 
Karmanyekam Mahatmanam; Manasyanyath Vachasyanyath, Karmanyanyath Duratmanam (coloro i cui 
pensieri, parole e azioni sono in perfetta armonia sono nobili; coloro che mancano di armonia sono 
malvagi). Se non avete l'unità di pensiero, parola e azione, non potete essere chiamati esseri umani. A 
volte ci si arrabbia troppo e si arriva a picchiare qualcuno. Ma questo è un grande peccato. In realtà, non 
si picchia il proprio nemico, ma Dio stesso. Pertanto, dovreste condurre la vostra vita in modo da non 
causare danni a nessuno. È naturale fare del bene a chi fa del bene a voi. Non c'è nulla di eccezionale in 
questo. Ma è solo Sai che fa del bene anche a coloro che cercano di fargli del male. Non prendo in 
considerazione le loro colpe. Non faccio caso al danno che cercano di arrecarmi in qualsiasi modo. 
Dovete sempre rimanere in uno stato di pace suprema. Potete ottenere tutto se avete la pace. La pace è 
dentro di voi, fuori troverete solo pezzi e pezzi! La pace può essere raggiunta solo quando c'è unità. Se 
causate divisione nell'unità, non ci sarà pace. 

Dovete servire i vostri genitori e prendervi cura di loro. In verità, i vostri genitori sono i vostri primi 
insegnanti. Non otterrete alcun beneficio facendo un buon lavoro se causate difficoltà ai vostri genitori. 
Forse non ne sperimenterete subito le conseguenze, ma siete destinati a soffrire in futuro. Pertanto, non 
causate alcuna sofferenza ai vostri genitori. Se li danneggiate, dovrete soffrire dieci volte di più! Allo 
stesso modo, se date qualcosa in beneficenza, vi tornerà indietro dieci volte di più. Pertanto, siate 
sempre pronti ad aiutare gli altri.  

Qualsiasi aiuto possiate dare, dovreste farlo. Quando vi impegnate a fare del bene agli altri, procedete 
sul sentiero del Sathya. Quando procedete sul sentiero del Sathya, questo stesso vi condurrà al Dharma. 
Santhi emergerà dall'unione di Sathya e Dharma. Quando Santhi si combina con Sathya e Dharma, 
avrete l'esperienza di Prema. Quando avrete l'amore in voi, allora non avrete nemici. Si fa del male agli 
altri solo quando manca l'amore. Pertanto, dovreste coltivare l'amore. Per sperimentare l'amore, dovete 
prima raggiungere lo stato di pace. Sathya, Dharma, Santhi, Prema e Ahimsa sono le qualità di un essere 
umano. Ma oggi la violenza è presente ovunque. La gente ha paura persino in casa propria, quando è 
sola. Questo è il risultato del cambiamento dei tempi. Prima la gente considerava l'America un Paese 
molto ricco. Ma ora la situazione sta cambiando con il cambiare dei tempi. Si pensa che il denaro sia 
tutto e che con il denaro si possa comprare qualsiasi cosa. Ma il denaro non è importante: è la vostra 
mente che è importante. Quando la vostra mente è calma e tranquilla, potete sperimentare la pace 
totale. 

 13

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Sviluppare lo spirito di unità con la società 

Studenti! Qualsiasi cosa facciate, fatela come offerta a Dio. È Dio che fa tutto, non voi. Potete portare a 
termine qualsiasi compito solo con la volontà di Dio. Pertanto, siate testimoni di voi stessi. Impegnatevi 
in buone azioni. Parlate solo di ciò che è buono. Dalla vostra lingua deve uscire solo la verità. Tutto ciò 
che fate deve essere per il bene degli altri. Quando vi impegnate al servizio degli altri, sarete sempre 
felici. Non date mai spazio all'ego e alla gelosia. Quando avete queste due cose, tutte le vostre buone 
qualità saranno distrutte e tutto diventerà negativo per voi. Pertanto, siate buoni e aiutate gli altri. Se 
vedete qualcuno in difficoltà, dovete alleviare le sue sofferenze anche a costo di lasciare il vostro lavoro. 
Questo è il dovere principale di un essere umano. Aiutare sempre, non ferire mai. È sufficiente attenersi 
a questo principio. Aiutare sempre. Aiutate il vostro prossimo. Non fare del male nemmeno a chi ti odia. 
Non fare mai del male. Non arrecare alcun disturbo agli altri. Questa è la vera educazione. Alcune 
persone che percepiscono stipendi elevati causano problemi non solo alle persone che lavorano nel loro 
ufficio, ma anche ai loro stessi genitori a casa per il loro ego. Questo è un grosso errore. Quando si 
raggiunge una posizione più elevata nella vita, si dovrebbe abbassare il proprio ego. Solo allora si otterrà 
il giusto rispetto. 

Ricordate sempre la società in cui vivete. Non ignoratela mai. Dovete la vostra esistenza alla società. La 
società non è qualcosa di separato da voi. Voi siete un membro della società. La società è una 
combinazione di individui. Dovreste sviluppare questo spirito di unità con la società. Cercate di condurre 
la vostra vita tenendo sempre presente il benessere della società. Il vostro benessere risiede nel 
benessere dei vostri simili. 

È la madre terra che sostiene tutti gli oggetti e le attività del mondo. Chiunque riponga la propria fede 
nella Madre Terra non avrà mai problemi. In questo modo, dovreste riporre la vostra fede nella madre 
terra, acquisire un'istruzione, accettare un buon lavoro e guadagnarvi un buon nome. Avete ottenuto 
buoni voti e alti livelli, portando così un buon nome a voi stessi, alla vostra famiglia e all'istituzione. 
Questo è ciò che gli studenti dovrebbero fare. Non c'è nulla di eccezionale nell'andare in America e 
guadagnare migliaia di rupie. Anche i mendicanti possono guadagnare. Il denaro va e viene, la moralità 
viene e cresce. Pertanto, sviluppate la moralità. Se avete la moralità, non soffrirete mai nella vita.  

- Dal discorso di Bhagavan sul Sankranti nella Sai Kulwant Hall, Prasanthi Nilayam, il 14 gennaio 2009. 

SETTE DECENNI AI PIEDI DI LOTO DI BHAGAVAN 

Y.N. Gangadhar Setty 

Ora vorrei parlare dei miracoli medici e delle esperienze personali che abbiamo avuto con Bhagavan.  

Esperienze della Divinità di Bhagavan 

A quei tempi, il Darshan di Swami al mattino a Brindavan avveniva alle 9 in punto. Così, quando Swami 
era a Brindavan, noi devoti venivamo a prendere il Darshan prima che arrivasse Swami. Un giorno, dopo 
aver eseguito la Puja a casa, raggiunsi Brindavan. Ma Swami era già arrivato per il Darshan. Vedendomi, 
mi chiese: “Perché sei in ritardo”? Risposi: “Swami, dovevo fare la Puja e sono venuto”. Allora Swami 
fece una dichiarazione rivelatrice: “Ikkada Leda Devudu”? (Dio non è qui?). Voleva farmi capire che Dio è 
proprio qui, in forma fisica.  

 14

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

I doni di Swami sono innumerevoli. La nuora del mio secondogenito Giridar era in famiglia. A quel tempo 
si trovavano negli Stati Uniti. Andai a Puttaparthi per chiedere le benedizioni di Swami per un parto 
sicuro. Swami mi ascoltò e poi andò nella sala dei bhajan e iniziò i bhajan. Swami venne 
improvvisamente da me mentre i bhajan erano in corso e mi chiese di mia nuora. Materializzò una 
catena d'oro e mi disse di mandargliela. Erano in America e Swami aveva materializzato la catena a 
Puttaparthi. Non sapevo come inviare la catena in America. Tornai a Bengaluru e raccontai a mio figlio 
quello che Swami mi aveva detto. Poi venni a sapere che uno dei miei parenti stava tornando in America. 
Accettò di portare con sé la catena d'oro. Mio nipote e sua moglie andarono a casa del mio parente e 
ritirarono la catena. Era la festa propizia di Vinayaka Chaturthi. Quindi, quello che voglio dire è che la 
distanza non è un problema se Swami vuole.  

Il matrimonio del mio quarto figlio, il dottor Kashi Nath, è stato celebrato da Swami a Brindavan. Per 
alcuni anni non ha avuto figli. Quando sono venuti a Bengaluru, ci siamo rivolti a Swami per avere la Sua 
benedizione. Swami materializzò un Lingam e gli consigliò di fare Abhishekam e di prendere Tirtham 
(acqua santificata) da esso. In seguito, la moglie del dottor Kashi Nath concepì e partorì una bambina. 
Quando vennero a chiedere la benedizione di Swami, Swami li benedisse dicendo: “Ora che è nata una 
bambina, avrete anche un bambino”. Mio figlio voleva che venissimo in America a benedire i bambini. 
Era professore associato di psichiatria al Philadelphia College. Andammo a incontrare il ginecologo che 
consultavano regolarmente per mia nuora. Il medico disse: “Era impossibile a livello medico per lei 
concepire, perché l'utero all'interno era in una posizione tale che, a meno che non cambiasse la sua 
posizione, non era possibile per lei concepire”. Sì, è stato senza dubbio un miracolo di Swami”.  

Il giorno del nostro 60° anniversario di matrimonio Swami era a Kodaikanal. Andammo a Kodaikanal per 
cercare le Sue benedizioni. Quando Swami ci chiamò per l'intervista, materializzò una catena d'oro con 
un ciondolo Om per mia moglie. Ma accadde che lei perse la catenina e non riuscì a ritrovarla. Il giorno 
dopo Swami era a Brindavan. Così andammo a fare il Darshan. Durante il Darshan, mia moglie raccontò a 
Swami della catenina scomparsa. Allora Swami le disse: “Oh catena Na Daggara Vachindi” (la catena è 
venuta da Me). Swami materializzò la catena e gliela diede. Mia moglie era così preoccupata dopo aver 
perso la catenina. Così, Swami mostra la Sua Divinità in vari modi per infondere la fede in noi.  

Il potere della grazia di Bhagavan 

Il mio figlio più giovane aveva costruito una casa a Jayanagar, Bengaluru. Il pavimento di marmo della 
nuova casa era in fase di lucidatura. Mio figlio viveva al primo piano della casa. Quando uscì, 
improvvisamente scivolò e cadde, riportando una frattura dell'anca. Il chirurgo ortopedico consigliò un 
intervento immediato, altrimenti avrebbe avuto uno squilibrio nel camminare. Ma mio figlio aveva molta 
fiducia in Swami. Quando andammo da Swami e Lo informammo della frattura all'anca di mio figlio, 
Swami disse con enfasi: “Nessun intervento chirurgico” e diede la Vibhuti da applicare come medicina 
per la cura. Come aveva detto Swami, non fu eseguito alcun intervento chirurgico e a tutt'oggi egli è 
sano e vegeto, senza alcun problema all'anca o alla deambulazione. Mio figlio aveva una fede e una 
convinzione solide in Swami e seguiva i Suoi consigli.  

Io soffrivo di dolori alla schiena che si aggravavano a tal punto da impedirmi di alzarmi e muovermi. Così 
ho consultato molti specialisti ortopedici. Tutti mi dissero che con le medicine sarei stato bene. Ma le 
mie condizioni non miglioravano. Mio figlio più giovane si interessò al mio problema alla schiena. 
Contattò il dottor Kashinath, mio figlio in America. Mi suggerì di consultare un neurochirurgo perché 
poteva trattarsi di un problema neurologico. Così, con tutti i referti e le risonanze, ci recammo al Super 
Speciality Hospital di Whitefield e consultammo il dottor Hegde. Mi disse che il giorno seguente sarebbe 
andato a Puttaparthi e mi avrebbe incontrato dopo aver consultato Swami. Al suo ritorno, il dottor 
Hegde mi chiese se avessi visto Swami di recente. Gli dissi che, pur avendo visto Swami a Puttaparthi, 
non gli avevo parlato del mio problema. Il mio dolore alla schiena divenne forte. Su consiglio del mio 
medico, mio figlio contattò il dottor Satish, un neurochirurgo dell'ospedale Apollo. Voleva vedermi con 

 15

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

tutti i referti e le risonanze. Ma io non ero felice di andare in ospedale senza avere la benedizione e il 
permesso di Swami. Nel frattempo, mio figlio mi disse di aver ricevuto un messaggio da Swami che mi 
diceva di procedere secondo il consiglio del medico. Mi hanno operato alla colonna vertebrale nella 
parte bassa della schiena. Dopo l'intervento, mentre stavo conversando con i miei familiari, 
improvvisamente uno dei medici mi informò che il livello di sodio era sceso in modo allarmante. Il 
medico disse che, se non fosse migliorato, sarebbe stato motivo di preoccupazione. Ancora una volta, la 
mia condizione fu comunicata a Swami ed Egli mi inviò la Vibhuti. Mi fu data la Vibhuti di Swami. Il 
giorno dopo, il medico che venne a visitarmi trovò il mio livello di sodio normale. Il medico non riusciva a 
capire come il mio livello di sodio fosse migliorato e diventato normale. L'amore, la compassione e la 
straordinaria attenzione di Swami hanno reso possibile la mia guarigione e mi hanno permesso di 
condurre una vita normale. Questo è il potere della Grazia di Swami. 

Vorrei fare riferimento a un altro miracolo medico che Swami ha compiuto sul dottor Mohan Chennuru, 
un chirurgo ortopedico di fama e suocero di mio figlio minore Subbaiah. Si era ammalato gravemente ed 
era in condizioni critiche. I medici che lo curavano avevano perso le speranze di sopravvivenza. Io e mia 
moglie eravamo a Prasanthi Nilayam quando ricevemmo una telefonata da sua moglie Susheela 
Chennuru che ci chiedeva di pregare Swami per salvargli la vita. Mia moglie ebbe la possibilità di dirlo a 
Swami. Swami le assicurò che sarebbe guarito dalla malattia. Fedele all'assicurazione di Swami, egli si 
riprese quasi dalla morte e visse per diversi anni. Entrambi vennero a Puttaparthi per esprimere la loro 
gratitudine a Bhagavan e Swami benedisse il dottor Mohan Chennuru con una catena d'oro. La 
dottoressa Susheela Chennuru è in servizio come ginecologa nella squadra medica mobile di Prasanthi 
Nilayam.  

Non ho parole per esprimere il mio senso di gratitudine a Bhagavan per tutto ciò che ha fatto a me e alla 
mia famiglia. 

(Fonte: Samarpan Talk, Brindavan). 

- L'autore, un ardente e vecchio devoto di Bhagavan, ha avuto molte esperienze care durante la sua 
lunga frequentazione con Bhagavan. 

Chinna Katha 

LA REALTÀ DELL'UOMO È L'ATMA 

C'è una piccola storia. Un grande devoto, che era una persona molto ricca, prese molto oro e con 
quell'oro preparò diversi oggetti raffinati, ognuno dei quali era composto da venti tola (234 gm) d'oro. 
Fece un bell'idolo di Krishna, un sedile per metterlo, un ombrello e anche una mucca per accompagnare 
Krishna. Ognuno di questi oggetti pesava venti tole, per un totale di 100 tole (1170 gm) d'oro. In questo 
modo, egli sperimentava la Divinità di Dio nelle forme fatte d'oro.  

Il tempo è tale che le cose cambiano continuamente e, con il passare del tempo, gli capitò la sfortuna e 
la povertà nella sua casa. Arrivò un momento in cui non aveva cibo da mangiare. Fu spinto a vendere le 
cose che adorava. Si recò da una persona che avrebbe comprato questi oggetti e volle far pesare 
ciascuno di essi per sapere quale prezzo avrebbe ottenuto per ogni oggetto. L'altra persona ricca che 
doveva comprare gli oggetti, pesò l'idolo di Krishna. Dopo aver trovato il peso di Krishna, si offrì di 

 16

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

pagare 10.000 dollari per l'idolo. Poi pesò il piedistallo e disse che avrebbe pagato 10.000 dollari per 
quello. Poi pesò la mucca e disse che anche quella avrebbe fruttato 10.000 dollari. Il devoto era molto 
addolorato. Chiese come fosse possibile che Krishna, il piedistallo e la mucca venissero venduti allo 
stesso prezzo di 10.000 dollari. La persona che li avrebbe acquistati non avrebbe ovviamente pagato di 
più perché si trattava della figura di Krishna. Avrebbe pagato semplicemente il costo del peso dell'oro 
per ciascuno degli oggetti e non avrebbe valutato l'idolo di Krishna in modo diverso dalla mucca.  

Così è anche nel caso di un individuo. Il suo valore dipenderà dalla Divinità che è in lui e non dalla sua 
ricchezza o dal suo aspetto o dai suoi beni materiali. La mucca, il piedistallo e la figura di Krishna sono 
diversi solo nelle loro forme e nei loro nomi. L'uomo che li valuterà li valuterà in base alla quantità d'oro 
che è contenuta in ciascuno di essi e che è la stessa in tutti. Il contenuto di base di tutte queste cose è 
l'oro e, anche se ognuna ha una forma diversa, l’oro è lo stesso. Allo stesso modo, in questo mondo 
molte cose sembrano avere nomi e forme diverse e possono creare impressioni diverse su persone 
diverse. Ma ciò che esiste come base comune in tutte queste cose è l'aspetto di Brahman. 
Divyatmaswarupas! È diventato comune riconoscere ogni corpo e la sua forma separatamente e il 
contenuto divino comune non viene visto da nessuno. Guardiamo questi diversi corpi e forme solo in 
modo esteriore, ma la vera connessione e il confronto tra l'uno e l'altro avviene attraverso l'Atma. 

C'è un altro piccolo esempio. C'era un padre che aveva un solo figlio. Il figlio si prendeva molta cura del 
padre e lo serviva con grande affetto. Al sessantunesimo anno di età, il padre morì. Il figlio era seduto 
accanto al corpo morto del padre e piangeva: “Oh padre, mi hai lasciato e te ne sei andato. Chi altro si 
prenderà cura di me in questo mondo”? Dovremmo esaminare attentamente questo punto. Quando 
dice: “Padre, mi hai lasciato e te ne sei andato”, per sessant'anni ha chiamato quel corpo suo padre. Il 
corpo, che è stato descritto come suo padre, è ancora lì. Cos'è che se n'è andato? In verità, se quel corpo 
era suo padre, il corpo è ancora lì e lui può considerarlo come suo padre. No, non è corretto. Ciò che se 
n'è andato e che lui considerava suo padre era la forza vitale che era nel corpo e questa forza vitale ha 
lasciato il corpo ed è andata via. Ciò che ha lasciato il corpo è suo padre e il corpo morto che è rimasto lì 
non è suo padre. È la forza vitale o il Chaitanya nel corpo che gli ha dato la sensazione illusoria che il 
corpo fosse suo padre. 

Vediamo che finché c'è vita nel corpo, promuoviamo i legami e sperimentiamo le relazioni con quel 
corpo, ma nel momento in cui la vita se ne va da quel corpo, esiteremo a tenerlo nella nostra casa. Non 
avremo alcun attaccamento o affetto per quel corpo una volta che la forza vitale se ne sarà andata. 
Questo corpo ha assunto una forma composta da tutti e cinque gli elementi. Si tratta solo di 
un'apparenza casuale e artificiale. C'è una netta differenza tra questo corpo composto dai cinque 
elementi e l'Atma che è nel corpo. Dovremmo acquisire la conoscenza che ci permette di riconoscere la 
differenza distintiva tra il corpo e l'Atma. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 17

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

MESSAGGIO DI BHAGAVAN PER IL NUOVO ANNO 

ADOTTATE IL SERVIZIO E L'AMORE COME I VOSTRI PIÙ ALTI IDEALI 

La gente desidera un tempo piacevole, una buona posizione e una vita felice.  Ma nessuno cerca di 
raggiungere sagacia, saggezza e carattere. Cos'altro si può trasmettere a questa assemblea di dotti? 

(Poesia Telugu) 

L'AMORE INFINITO È L'UNICA RICCHEZZA DI SWAMI 

Incarnazioni dell'amore! 

È un raro privilegio nascere come essere umano. L'uomo è dotato di un cuore gentile e di una mente 
dolce. È dotato di un tempo prezioso. Purtroppo, però, l'uomo non è in grado di riconoscere la sua vera 
natura. Non si può essere definiti esseri umani solo perché si ha un corpo umano. L'uomo è, infatti, la 
forma stessa del Virat Swarupa (la Persona cosmica). È il depositario di tutti i poteri che pervadono il 
cosmo. Ma non è in grado di riconoscere le proprie capacità e non ne sfrutta nemmeno una piccola 
parte.  

Riconoscere innanzitutto il proprio valore 

Oggi l'uomo è privo di pace e felicità. Perché è così? Come mai l'uomo, dotato di una vita preziosa e rara, 
di un cuore tenero, di una mente dolce e di un tempo prezioso, non è in grado di godere dei benefici di 
questi beni preziosi e di godere della pace? Ignorando il suo potenziale innato e dimenticando la sua 
vera natura, l'uomo diventa gretto, egoista e soffre di mancanza di pace mentale. Di fatto, viene divorato 
dal demone dell'egoismo. 

L'uomo antico conduceva una vita molto pacifica e felice. L'inquietudine della mente gli era estranea 
perché aderiva a Sathya e Dharma. Perché oggi l'uomo non ha pace mentale? Cos'è che contribuisce alla 
trasformazione del cuore umano? Come il fuoco, così il fumo; come il fumo, così la nuvola; come la 
nuvola, così la pioggia; come la pioggia, così il raccolto; come il raccolto, così il cibo e come il cibo, così la 
mente. Anche le abitudini alimentari e di consumo degli uomini di oggi non sono corrette. 

Qual è il vero ornamento dell'uomo? I loti sono gli ornamenti dei laghi. Le case e gli edifici sono gli 
ornamenti dei villaggi e delle città. Le onde dell'oceano sono i suoi ornamenti. La luna abbellisce il cielo. 
Il carattere è il vero ornamento dell'uomo. La perdita di questo ornamento è la fonte di tutte le sue 
sofferenze e miserie. L'uomo non si rende conto dello scopo per cui è stato creato da Dio. La creazione 
di Dio è dotata di diverse verità, misteri e ideali. Ma l'uomo ha dimenticato questi ideali. Non è in grado 
di apprezzare il significato della sua eredità. Tra tutti i poteri del mondo, quello umano è il più grande. 
Infatti, è l'uomo che valuta il valore di tutti i materiali del mondo. Chi dà valore a un diamante o, se è per 
questo, all'oro? Chi attribuisce valore alla terra? Non è forse l'uomo? L'uomo assegna un valore a tutto 
ciò che è in questo mondo, ma non è in grado di riconoscere il proprio valore. Allora come potrà mai 
comprendere il valore della Divinità? Prima di tutto, l'uomo deve rendersi conto del valore della vita 
umana. Solo allora sarà in grado di comprendere la Divinità. Dio non risiede nel paradiso o nel Kailash. 
Questi sono i suoi campeggi temporanei. La vera dimora di Dio è il cuore dell'uomo. Non è necessario 
andare alla ricerca di Dio. Egli non si trova in una terra straniera. Allo stesso modo, il peccato non esiste 
in una terra straniera, ma è legato alle vostre azioni. Non essere in grado di riconoscere la propria 
divinità innata è Ajnana (ignoranza). Dovete indagare sulle ragioni di questa ignoranza. Ciò è dovuto 
principalmente al fatto che si segue il Pravritti Marga (sentiero esteriore) per tutta la vita sotto 
l'influenza degli organi di senso, che sono proiettati verso l'esterno. Non fate alcuno sforzo per 

 18

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

intraprendere il cammino interiore (Nivritti Marga). Tutto ciò che vedete, udite o pensate sono atti 
esteriori. In effetti, tutto ciò che fate è esteriore. Quindi, siete completamente presi dalle attività 
esteriori e state trascurando completamente il cammino interiore. 

Incarnazioni dell'amore! 

Dovete sforzarvi di comprendere il valore dell'uomo. Infatti, non esiste altra Divinità se non quella 
presente nell'uomo. Pertanto, è necessario comprendere l'uomo prima di poter tentare di comprendere 
la Divinità. In realtà, non c'è differenza tra l'uomo e la Divinità. L'uomo è Dio; Dio è l'uomo. C'è solo una 
differenza di percezione. Voi vedete il mondo con una visione mondana e non riconoscete la Divinità che 
lo pervade. Dovete sforzarvi di cambiare la vostra visione dall'esterno all'interno per percepire questa 
Divinità. 

La saggezza dissipa l'ignoranza 

Ecco una rosa. Dal punto di vista mondano è solo un fiore. Ma dal punto di vista divino è il fiore del 
cuore. Da dove viene questa capacità di percepire la forma e il profumo di una rosa? Viene dal Divino. La 
vostra incapacità di percepire la Divinità onnipresente è la causa principale di tutti i dolori e le miserie 
che soffrite in questo mondo. 

Madalasa impartì la conoscenza di questa verità fondamentale ai suoi figli fin dall'infanzia. Diceva loro: 
“Cari figli, voi non siete questo corpo fisico. Non scambiate le cose fisiche per realtà spirituali. Non 
diventate vittime dell'illusione a causa del vostro attaccamento. Questa illusione vi dà l'impressione 
errata della realtà fisica. Proprio come lo stato di sogno scompare quando ci si sveglia dal sonno, 
l'illusione causata da Moha (attaccamento) scompare quando ci si risveglia nello stato di Jnana 
(saggezza). Quando si fanno sogni? Si attribuiscono i sogni al cibo o ai pensieri. Ma non è vero. 
Abbandonate l'attaccamento al Samsara (mondo) e svegliatevi dal sonno dell'illusione. Moha vi fa 
dimenticare la vostra vera forma. Se non c'è sonno, non è possibile sognare. Pertanto, il sonno è la causa 
principale dei sogni. Per il sogno di Ajnana (ignoranza), la causa è Avidya (mancanza di vera conoscenza). 
Pertanto, non cadete nel sonno di Avidya”. Insegnando in questo modo, trasformò tutti i suoi figli in 
grandi yogi. 

La nascita umana non è stata donata all'uomo solo per indulgere nei piaceri del mondo. Nessuno dei 
piaceri mondani è in grado di dare vera soddisfazione. Non fanno altro che aumentare sempre di più i 
desideri. Pertanto, l'uomo dovrebbe rinunciare ai desideri mondani e riconoscere il principio della 
divinità.  

Il nuovo anno è di buon auspicio per l'umanità 

Dal punto di vista fisico e mondano, oggi inizia l'anno 2000. Non si tratta di una misura universale del 
tempo, poiché è limitata a un particolare calendario. Inoltre, si applica solo a Vyashti (individuo) e non a 
Samashti (cosmo), perché il cosmo è al di là del tempo mondano, mentre l'individuo è legato al tempo e 
allo spazio. Il cosmo, infatti, è la Divinità stessa. L'individuo è Jiva mentre il cosmo è Deva (Divinità). Dal 
punto di vista della Divinità, 2000 anni sono solo un granello infinitesimale. Nel passato sono trascorsi 
diversi milioni di anni. Da questo punto di vista, quindi, i 2000 anni hanno poco significato. Sono passati 
2000 anni dall'era di Gesù Cristo. Che dire delle centinaia di migliaia di anni che hanno preceduto 
l'avvento di Cristo? Alcuni dei nomi dei mesi del calendario inglese sono legati a vari re romani e a dei e 
dee greci. I periodi di tempo sono stati chiamati con nomi di uomini, ma la verità sulla natura umana 
viene ignorata. 

L'uomo è l'incarnazione stessa della Divinità. Nella parola Manava (uomo), le tre lettere stanno per: 'Ma' 
- Ajnana (ignoranza), 'Na' - senza, 'Va' - agire. Quindi, l'uomo è colui che agisce senza ignoranza. C'è un 
altro modo in cui questa parola può essere interpretata. 'Ma' - non, 'Nava' - nuovo, cioè l'uomo non è 
nuovo. È Purathana (antico) e Sanathana (eterno). L'uomo esiste da innumerevoli anni. 

 19

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Le dispute sulle date non hanno senso. Ogni secondo è la nascita di un nuovo anno. I secondi si 
sommano ai minuti, i minuti alle ore, le ore ai giorni, i giorni ai mesi e i mesi agli anni. Ogni secondo 
della vostra vita è nuovo. Non c'è quindi una particolare sacralità nell'inizio o nella fine di un anno. Ci 
sono persone che attribuiscono un significato speciale a questo giorno e ipotizzano che si verifichino 
eventi straordinari o impressionanti. L'ora o la data non sono la causa della vostra felicità o infelicità. Il 
vostro Karma (azioni) nel passato è la causa della vostra felicità o infelicità. Come il seme, così la pianta e 
il frutto; non possono essere diversi. Non sprecate le vostre energie mentali in speculazioni su questo o 
quell'altro evento.  

Custodite l'oro divino nel vostro cuore 

Oggi i valori umani sono in declino. Non c'è traccia di amore da nessuna parte. La verità e la rettitudine 
sono difficili da trovare. In queste condizioni, come può manifestarsi la pace? Se date un po' d'oro a un 
orafo, potrete ottenere qualsiasi ornamento a vostra scelta. Hiranyagarbha è un altro nome di Dio. 
Hiranya significa oro. Se mettete questo oro divino nel vostro cuore, potete realizzare qualsiasi 
ornamento di vostra scelta, come Santhi (pace), Sathya (verità) e Dharma (rettitudine). Così come non si 
possono creare ornamenti senza oro, non si possono ottenere Santhi, Sathya o Dharma senza la Divinità. 
Hiranyagarbha è immanente in tutti. Ecco perché Swami chiama tutti “Bangaru” (oro). Solo quando 
riconoscerete questa verità e avrete la ferma convinzione dell'immanenza di Dio, otterrete ogni tipo di 
beneficio nella vostra vita. Ma voi avete dimenticato la Divinità che è in voi e state correndo dietro agli 
oggetti esterni. È impossibile avere successo nella vita in questo modo. Perciò, prima di tutto, sviluppate 
la fede in Dio. 

Fin dai tempi antichi, Bharat ha diffuso la conoscenza della Divinità nel resto del mondo. La cultura di 
Bharat è veramente grande. Ma, purtroppo, sono in pochi a riconoscere questo fatto. Anche gli studenti 
non cercano di comprenderne il significato e la sacralità. La nostra cultura è divina, pura e sempre 
nuova. Le sue scritture stabiliscono grandi ideali per l'umanità. Prendiamo, ad esempio, la storia del 
Mahabharata. La priorità dei Pandava era: prima Dio, poi il mondo e infine loro stessi. D'altra parte, la 
priorità dei Kaurava era: prima loro stessi, poi il mondo e infine Dio. Di conseguenza, non solo i Kaurava 
persero Dio, ma anche la loro vita. Dio dovrebbe essere la vostra prima priorità. Con questo 
atteggiamento, nessun pericolo vi toccherà. Con Dio nella mente e nel cuore, servite il vostro Paese.  

Il patriottismo porta alla divinità 

Incarnazioni dell'amore! 

Il vostro Paese e il vostro corpo non sono diversi l'uno dall'altro. Entrambi sono composti dagli stessi 
cinque elementi. Sono inseparabilmente correlati e totalmente interdipendenti. Sono come immagini 
speculari l'uno dell'altro. Cercate di riconoscere questa verità. I giovani di oggi sono i leader del futuro. 
Se il futuro deve essere prospero, la gioventù moderna deve compiere il proprio dovere con una ferma 
fede in Dio. Non siete separati dal Paese, ma ne fate parte. Abbiate la ferma convinzione che questo 
Paese vi appartiene. Ma, purtroppo, il patriottismo è una virtù scarsa nella gioventù di oggi.  

Incarnazioni dell'amore! 

Dio è la base di tutto. È onnipotente, onnisciente e pervade tutta la creazione.  

Chi può dire solo questo è Brahman e quello no. L'unica entità eternamente esistente è Brahman. Il resto 
è tutto evanescente.	 	 	 	 	 	 	 	 	    (Poesia telugu)  

Celebrate questo giorno come l'inizio del nuovo anno 2000. Non pensate che l'anno 2000 sia legato solo 
ai cristiani. Non fate distinzioni così ristrette. L'umanità nel mondo intero è una sola. Tutti gli uomini di 
tutti i Paesi appartengono a un'unica razza, la razza dell'umanità. Tenete questa verità saldamente nel 
vostro cuore. Dovete riconoscere che la nascita umana è un evento raro. Considerate il tempo come un 

 20

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

bene prezioso. Il cuore deve essere tenero e la mente deve essere dolce. La mente umana, che 
dovrebbe essere dolce, oggi è diventata altamente velenosa, perché l'uomo le permette di indulgere in 
piaceri sensuali, che sono come un veleno mortale. Non avvelenate la vostra mente dolce associandola 
agli oggetti dei sensi. Così facendo, rendete il vostro cuore tenero, duro come la pietra. Non sprecate il 
tempo. Il tempo è la forma stessa di Dio. Per questo nei Veda si dice:  Kalaya Namah, Kala Kalaya 
Namah, Kala Darpa Damanaya Namah, Kalatheetaya Namah. Dio è il padrone del tempo. Egli trascende 
il tempo. Perciò, abbiate fede in Dio e non nel vostro corpo. Il corpo è impermanente. Cresce e declina 
con il passare del tempo.  

Nel mondo ci sono molte persone in grande difficoltà. Le persone che sono state sequestrate di recente 
sono state messe a dura prova. La preghiera è l'unico rimedio per alleviare questa miseria. Non c'è nulla 
al mondo che non si possa ottenere con la preghiera. La preghiera scioglie i cuori più duri. Pregate con 
tutto il cuore, Samasta Lokah Sukhino Bhavantu (che tutti i mondi siano felici!). Non pregate solo per il 
benessere della vostra famiglia, degli amici e dei parenti. Queste preghiere dalla mentalità ristretta sono 
inutili. La vostra preghiera deve essere rivolta al benessere di tutte le persone in tutti i Paesi del mondo. 

Iniziare una nuova vita con ideali di servizio e amore 

Incarnazioni d'amore! 

Il principio che dovete sostenere e sviluppare è quello dell'amore. Quando l'amore domina, non c'è 
spazio per l'odio. Se non c'è stato un sentimento d'amore prima, almeno seminate i semi dell'amore 
adesso. Molti si preoccupano e fanno ipotesi su come si svolgerà l'anno 2000. Non ci saranno difficoltà 
formidabili. In questo mondo tutte le cose, buone e cattive, vanno e vengono. Non può esistere un 
mondo privo di felicità e di infelicità. Nulla è negativo per il mondo. Il piacere è un intervallo tra due 
dolori. Come si può provare piacere se non si è mai provato dolore? I dolori vanno e vengono come 
nuvole passeggere. Non bisogna né temere l'uno né desiderare l'altro. Affrontate tutti gli imprevisti con 
amore. Trasformate ogni cosa in amore e riempite la vostra vita d'amore. Allora ci saranno pace e 
stabilità nel mondo. 

Perché ripetete tre volte la parola “Santhi” (pace)? Pregate di avere pace a tutti e tre i livelli - fisico, 
mentale e spirituale - perché non siete un solo individuo, ma tre: quello che pensate di essere (corpo 
fisico), quello che gli altri pensano che siate (corpo mentale) e quello che siete veramente (Atma). Tutti e 
tre gli aspetti del vostro essere devono essere in uno stato di pace. Questo si può ottenere solo 
attraverso l'amore. Swami stesso ne è la prova. L'amore infinito è l'unica ricchezza di Swami. Chi ha 
inviato gli inviti a questa grande assemblea? Il vostro amore verso Swami e l'amore di Swami verso tutti 
voi hanno attirato tutti qui. Perciò, convincetevi che tutto può essere raggiunto con l'amore. I tratti 
malvagi dell'odio, della gelosia e dell'orgoglio devono essere messi da parte. Non sono qualità umane, 
ma tratti animali. Voi siete esseri umani. L'amore è la qualità principale dell'uomo, la verità è la sua base 
e la rettitudine è la sua stessa vita. La combinazione di tutte queste qualità assicura la pace. Se 
possedete tutte queste qualità, la pace vi appartiene di diritto. 

Rinunciate all'egoismo e lavorate per l'unità del vostro Paese. Pregate per il benessere di tutti e 
conducete una vita ideale. La vita umana non vi è stata donata per inseguire gli oggetti del mondo. 
Dovete dare un ideale al mondo. Qual è l'ideale che dovete perseguire? Dovete aiutare tutti al massimo 
delle vostre capacità. Il modo migliore per amare Dio è amare tutti e servire tutti. Adottando il servizio e 
l'amore come i vostri più alti ideali, dovete iniziare una nuova vita da questo momento. Questa è la mia 
benedizione e la mia benedizione per voi”. 

Bhagavan ha concluso il suo discorso con il bhajan “Prema Mudita Manase Kaho...”. 

-  Dal discorso di Capodanno di Bhagavan nella Sai Kulwant Hall di Prasanthi Nilayam il 1° gennaio 
2000. 

 21

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

PELLEGRINAGGIO DEI DEVOTI A PRASANTHI NILAYAM 

Un resoconto 

TELANGANA 

Distretto di Hyderabad 

Un gruppo di oltre 1.800 devoti è venuto in pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam da Hyderabad, Telangana, 
per due giorni e ha presentato musica devozionale e programmi culturali in entrambi i giorni del loro 
soggiorno, il 30 novembre e il 1° dicembre 2024. 

Nella sessione mattutina del 30 novembre 2024, il Sivam Bhajan Group di Hyderabad ha presentato un 
programma di musica devozionale intitolato “Sri Sathya Sai Hridaya Nivasi” (Signore Sai, il residente dei 
cuori dei devoti). I cantanti hanno offerto brani pieni di anima con devozione, gratitudine e amore per 
Bhagavan, sollevando l'intero pubblico e immergendolo in una beata riverenza. Alcuni dei canti eseguiti 
da loro sono stati: “Nee Padamulu Vidajalamaya” (non potremo mai lasciare i Tuoi Piedi di Loto), ‘Eesha 
Gireesha Mahesha’. 

Il programma serale prevedeva un dramma di danza intitolato “Sri Sathya Sai Avatar Vaibhavam” (la 
gloria di Sai Avatar) eseguito dalle ragazze Bal Vikas di Hyderabad. Ambientato in una fantasia divina, il 
dramma di danza rappresentava la discesa del saggio Narada e degli dei dal cielo sulla terra per assistere 
alla gloria divina di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Hanno poi ammirato lo stupendo servizio altruistico 
svolto dall'Organizzazione Sri Sathya Sai Seva, istituita da Bhagavan per l'elevazione dell'umanità. Il 
culmine del dramma è stata la discesa del Signore Siva sulla terra che ha rivelato che Bhagavan Sri 
Sathya Sai Baba è l'Avatar di Siva Shakti che si è incarnato sulla terra per guidare l'umanità a raggiungere 
la realizzazione del Sé. A seguire sono iniziati i bhajan e il programma si è concluso con l'Arati a 
Bhagavan. 

La sessione mattutina del 1° dicembre 2024 è iniziata con un discorso informativo del Presidente del 
Distretto di Hyderabad, che ha descritto dettagliatamente il lavoro Seva svolto dall'Organizzazione Sai di 
Hyderabad. 

È seguito un concerto di musica devozionale. La nota musicista che ha presentato questo programma di 
musica devozionale è stata la signora Soumya Varanasi, che ha interpretato canti pieni di anima, tra cui 
“Saraswati Namostute”, “Khwaja Mere Khwaja” e un ensemble di bhajan in forma di fusione. I bhajan 
sono proseguiti e il programma mattutino si è concluso con l'offerta di Arati a Bhagavan. 

Il programma serale ha visto un dramma di danza intitolato “Shantudu, Gunavantudu, Balavantudu, 
Hanumantudu”, offerto ai Piedi di Loto di Bhagavan dai bambini di Bal Vikas e  

dalla Gioventù Sai di Hyderabad. Il dramma ha illustrato la storia dell'installazione della statua di 
Hanuman da parte di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba a Prasanthi Nilayam e ha mostrato in flashback 
l'incrollabile devozione di Hanuman per il Signore Rama, mettendo in evidenza le sue eccellenti virtù 
grazie alle quali divenne vicino e caro al Signore Rama. La danza dei bambini del Bal Vikas, sulle note 
dell'Hanuman Chalisa, ha arricchito ulteriormente il dramma. 

Distretto di Rangareddy 

Un nutrito contingente di oltre 3.000 devoti è giunto a Prasanthi Nilayam in pellegrinaggio per due 
giorni, il 7 e l'8 dicembre 2024, dal distretto di Rangareddy, in Telangana, e ha presentato musica 

 22

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

devozionale e programmi culturali in entrambi i giorni del loro soggiorno nella divina dimora di 
Bhagavan.  

La mattina del primo giorno di pellegrinaggio, questi devoti hanno presentato un programma di 
esecuzione collettiva di Siva Sto-tras. Il Nome Divino del Signore Siva ha riverberato nella Sai Kulwant 
Hall quando questi devoti hanno cantato i Siva Stotras con profonda devozione e totale perfezione. Gli 
Stotras eseguiti comprendono Viswanathashtakam, Lingashtakam e Sivashtakam. Sono seguiti i bhajan e 
il programma mattutino si è concluso con l'Arati a Bhagavan. In seguito, Sri R.J. Rathnakar, 
amministratore delegato dello Sri Sathya Sai Central Trust, ha distribuito sedie a rotelle, macchine da 
cucire e computer portatili ai beneficiari.  

Il programma della sera prevedeva un dramma di danza intitolato “Sri Krishna Kripa”, presentato dalla 
Gioventù Sai del distretto di Rangareddy. Il dramma ha mostrato la profonda devozione e la fede 
incrollabile del re Parikshit nel Signore Krishna, che gli ha concesso una grazia illimitata e gli ha mostrato 
la via della liberazione. Il dramma ha illustrato l'illustre ed esemplare storia della vita di Parikshit 
mostrando episodi del Bhagavatham affinché tutti sviluppino la devozione come Parikshit per 
raggiungere l'obiettivo della loro vita.  

L'8 dicembre 2024, i bambini Bal Vikas del distretto hanno offerto un balletto di danza intitolato “Nava 
Vidha Bhakti Margalu” (nove sentieri di devozione) ai Piedi di Loto di Bhagavan. I bambini hanno 
presentato nove eccellenti danze sulle note di canti devozionali tematici per illustrare questi nove 
sentieri di devozione: Sravanam (ascolto), Kirtanam (canto), Vishnusmaranam (contemplazione di 
Vishnu), Padasevanam (servizio ai Suoi Piedi di Loto), Vandanam (saluto), Archanam (adorazione), 
Dasyam (servitù), Sneham (amicizia), Atmanivedanam (abbandono di sé). Supportato da un commento 
significativo, il balletto ha sottolineato il significato di questi sentieri per la liberazione dell'uomo, come 
sottolineato da Bhagavan. Sono seguiti i bhajan e il programma mattutino si è concluso con l'Arati a 
Bhagavan.  

In serata, la Gioventù Sai del distretto ha presentato un programma musicale devozionale intitolato 
“Aham Sathya Bodhaka” (Io sono il Maestro della Verità). Con i loro cuori pieni di amore e gratitudine, i 
Giovani Sai hanno offerto un bouquet di canti devozionali ai Piedi di Loto di Bhagavan. Alcuni dei canti 
devozionali eseguiti da loro sono stati: “Sathya Dharmamu, Santhi, Premalato Nee Nithya Jivana Yatra 
Saginchu” (compi il viaggio della tua vita con la verità, la rettitudine, la pace e l'amore come compagni), 
‘Anandam Anandam Andamu Thotidi Anandam’ (Beatitudine! Beatitudine! Ciò che è associato alla 
bellezza è beatitudine) ‘Siva Siva Siva Siva Yanarada’? (perché non canti il nome di Siva?). I bhajan hanno 
seguito questa presentazione musicale devozionale e il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan. 

ANDHRA PRADESH 

Distretto di Guntur 

Più di 1.800 devoti sono venuti in pellegrinaggio per due giorni a Prasanthi Nilayam dal distretto di 
Guntur dell'Andhra Pradesh e hanno offerto musica devozionale e programmi culturali il 10 e l'11 
dicembre 2024. 

Il 10 dicembre 2024, i ragazzi del Bal Vikas di questo distretto hanno presentato danze toccanti sulle 
note dei Sai Bhajan, immergendo gli spettatori nella beatitudine divina. Il programma successivo della 
mattinata è stato un dramma di danza intitolato “Matru Devo Bhava” (riverisci tua madre come Dio). Lo 
spettacolo ha illustrato il tema del dramma rappresentando gli episodi della vita del Signore Ganesh, di 
Sri Rama, di Sri Krishna e di Adi Sankara, che hanno espresso la loro riverenza per le loro madri. Infine, il 
dramma ha mostrato come Bhagavan Sri Sathya Sai Baba abbia esaudito i tre nobili desideri di Madre 

 23

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Easwaramma, istituendo istituzioni educative, ospedali e avviando progetti idrici a beneficio delle 
persone bisognose. Il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan.  

Nel secondo giorno del loro Parthi Yatra, i devoti di Guntur hanno offerto un bouquet di canti 
devozionali ai Piedi di Loto di Bhagavan, mostrando la Gloria Divina di Bhagavan. Alcuni dei canti eseguiti 
sono stati: “Sri Ganesha Sivuni Kumara” (Sri Ganesh, il figlio di Siva), ‘O Maa O Maa, O Maa Sai Maa’, ‘Sai 
Mata Biddalam Andaram’ (tutti sono figli di Madre Sai). Sono seguiti i bhajan e il programma mattutino 
si è concluso con l'Arati a Bhagavan. 

Il programma serale è iniziato con un discorso del Presidente del Distretto di Guntur, che ha parlato del 
lavoro Seva svolto dall'Organizzazione Sai di Guntur. 

Il programma finale della serata è stato un concerto di musica devozionale della Prof.ssa K. Saraswathi 
Vidyarthi, una rinomata cantante. La talentuosa cantante ha presentato una ghirlanda di brani 
devozionali, tra cui: “Palukavemi Naa Daivama” (Non mi parli?), ‘Rangapura Vihara’ (O residente della 
città chiamata Ranga), ‘Maanasa Sancharare’ (Oh mente! intraprendi il tuo pellegrinaggio). Ha concluso 
il suo concerto con il sankirtan del Nome Divino di Bhagavan “Sai Rama Sai Rama”. I bhajan sono 
proseguiti e il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan.  

Distretto di Krishna 

Un folto gruppo di circa 3.000 devoti è giunto a Prasanthi Nilayam per un pellegrinaggio di tre giorni, dal 
14 al 16 dicembre 2024, e ha offerto il proprio amore e la propria gratitudine a Bhagavan sotto forma di 
musica devozionale e programmi culturali dedicati a Bhagavan. 

Il primo giorno del loro pellegrinaggio, questi devoti hanno recitato collettivamente Sri Sathya Sai 
Ashtottarashata Namavali nella sessione mattutina del 14 dicembre 2024. Nella sessione serale, hanno 
offerto una ghirlanda di canti devozionali in Telugu ai Piedi di Loto di Bhagavan con il cuore pieno di 
profonda devozione. Alcuni dei canti eseguiti da loro sono stati: “Sai Namamu Cheyaga Randi” (cantate il 
nome di Sai beatamente), ‘Sevakulam Sairama Sevakulam’ (Seva Dal membri di Sai Ram), ‘Ramuni 
Varamu Makemi Vicharamu’ (non abbiamo preoccupazioni perché apparteniamo a Rama).  

Il secondo giorno del loro pellegrinaggio, i devoti del distretto di Krishna hanno eseguito l'adorazione 
cerimoniale dei Paduka (sandali) di Bhagavan nella sessione mattutina del 15 dicembre 2024. Un gran 
numero di devoti ha eseguito questa Puja offrendo riso santificato sui Paduka, mentre un sacerdote 
recitava i Mantra pertinenti per l'adorazione dei Paduka.  

I bhajan hanno seguito questa cerimonia di adorazione. Durante i bhajan, sono state distribuite 
macchine da cucire e strumenti di sostentamento a 100 famiglie beneficiarie colpite dalle recenti 
inondazioni a Vijayawada. Il programma del mattino si è concluso con l'Arati a Bhagavan. 

Il programma serale è stato caratterizzato da un dramma di danza patriottica eseguito dai bambini del 
Bal Vikas e dalla Gioventù Sai del distretto di Krishna. Il dramma ha mostrato in modo appropriato la 
grandezza di Bharat, la terra sacra in cui si sono incarnati saggi, santi e Avatar. Illustrata dagli 
insegnamenti e dalle poesie patriottiche di Bhagavan, la danza ha mostrato che Bharat è la terra del 
merito, della penitenza e del sacrificio. Le danze scintillanti delle ragazze del Bal Vikas, sulle note di 
canzoni patriottiche, hanno rafforzato il valore di questo imponente dramma sul tema del patriottismo. 
In conclusione, il dramma di danza ha rappresentato la gloria divina dell'Avatar del Kali Yuga, Bhagavan 
Sri Sathya Sai Baba.  

Il terzo e ultimo giorno del loro pellegrinaggio, il 16 dicembre 2024, i devoti del distretto di Krishna 
hanno presentato un programma di Stora. Iniziando la presentazione con lo Stotra “Gananayaka 
Ashtakam” dedicato al Signore Ganesh, i cantanti hanno poi eseguito gli Stotra dedicati a Bhagavan Sri 
Sathya Sai Baba e al Signore Krishna. Hanno concluso la loro presentazione con il canto dell'Hanuman 

 24

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Chalisa. I bhajan hanno seguito questa eccellente presentazione di Stotra e il programma si è concluso 
con l'Arati a Bhagavan. 

SINGAPORE 

Un gruppo di devoti, compresi i bambini dell'Educazione Spirituale Sai, è venuto da Singapore in 
pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam per crogiolarsi nell'ambiente divino di questa sacra dimora di 
Bhagavan il 5 dicembre 2024. In questa occasione, i bambini e i giovani adulti dell'Educazione Spirituale 
Sai di Singapore hanno presentato un dramma di danza ispirante ed edificante intitolato “Il giardino 
magico”. Il giardino magico, sbocciato con bellissimi fiori dei valori umani fondamentali di Sathya, 
Dharma, Santhi, Prema e Ahimsa, è immaginato dai bambini dell'Educazione Spirituale Sai come la 
rappresentazione ideale dell'unità del genere umano, dove tutti possono vivere in armonia, pace e 
amore. Il tema di spicco, l'eccellente recitazione del cast e il buon supporto dei media hanno reso il 
dramma una presentazione ammirevole. 

In precedenza, il programma è iniziato con un discorso ispiratore di Sri K.S. Venkataraman, Coordinatore 
dell'Educazione Spirituale Sai di Singapore, un ex studente di Bal Vikas, che ha descritto le sue 
esperienze di apprendimento della Divinità di Bhagavan e ha offerto gratitudine a Bhagavan per tutte le 
Sue benedizioni e la Sua protezione nel viaggio della sua vita. 

GRANDI CELEBRAZIONI NATALIZIE 

Un resoconto 

Il vero spirito del Natale gioioso e sacro è stato testimoniato a Prasanthi Nilayam quando i devoti di 
molti Paesi sono venuti a celebrare questa festa con unità e amore. L'intera sede di Prasanthi Nilayam ha 
assunto un aspetto festoso con bellissime decorazioni natalizie e illuminazioni notturne. La Sai Kulwant 
Hall, sede delle celebrazioni, era abbagliata da tutti i tipi di decorazioni e illuminazioni natalizie. 

Le celebrazioni sono iniziate il 22 dicembre 2024 con un eccellente programma di musica devozionale 
presentato dalla rinomata cantante Ana Louve. Iniziando la sua presentazione con una canzone dedicata 
al Signore Ganesh, la cantante ha eseguito una varietà di numeri devozionali che includevano canti 
natalizi, canti devozionali e Sai Bhajan, alcuni dei quali erano: “Hark! The herald angels sing”, ‘What child 
is this’, ‘Ayodhya Vasi Ram’ (il Signore Rama, il residente di Ayodhya). Sono seguiti i bhajan e il 
programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan. 

Il programma del secondo giorno delle celebrazioni natalizie a Prasanthi Nilayam comprendeva una 
rappresentazione musicale intitolata “Immanuel: Dio con noi”, presentata dai bambini d'oltremare dello 
Sri Sathya Sai Global Council il 23 dicembre 2024. Basato sugli insegnamenti di Bhagavan Baba e sui 
Vangeli biblici di San Matteo e San Giovanni, il dramma ha rappresentato la storia della nascita di Gesù 
attraverso la recitazione dei bambini unita a un commento tematico e al canto di canzoni natalizie 
pertinenti da parte di uomini e donne d'oltremare. Alla fine, il dramma ha evidenziato gli insegnamenti 
universali di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. L'eccellente sceneggiatura, la buona recitazione dei bambini e 
i canti natalizi hanno reso il dramma una presentazione di grande effetto. 

 25

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

Il programma del 24 dicembre 2024, vigilia della festa di Natale, è iniziato con un discorso ispiratore di 
Victoria Hargreaves, che ha collaborato a lungo con i programmi natalizi di Prasanthi Nilayam. 
Raccontando le sue esperienze di lavoro come scrittrice e direttrice dei programmi a Prasanthi Nilayam, 
l'eminente oratrice ha ricordato che è Bhagavan Baba che, come residente nel nostro cuore, scrive, 
dirige e supervisiona tutti i programmi. Parlando della somiglianza degli insegnamenti di Gesù Cristo e di 
Bhagavan Baba, l’oratrice ha affermato che entrambi hanno sottolineato l'importanza dell'amore, della 
pace e dell'armonia nel mondo. 

Il discorso è stato seguito dai canti natalizi del Coro di Natale dei devoti d'oltremare del Consiglio 
Globale Sri Sathya Sai. Iniziando la loro presentazione con un canto dedicato al Signore Ganesh “Sri 
Ganesha Jai Ganesha”, i cantanti hanno intonato canti natalizi e Sai Bhajans soffocando l'intero ambiente 
con il vero spirito del Natale. Alcuni dei brani cantati dal coro sono stati: “Alleluia al Signore”, ‘La Vergine 
Maria ha avuto un bambino’, ‘Jingle bell, jingle bell, jingle bell rock’. I bhajan hanno seguito l'esecuzione 
di canti natalizi. Il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan. 

Nel giorno sacro del Natale, il programma natalizio ha avuto un inizio di buon auspicio con l'esecuzione 
di canti natalizi da parte dei devoti d'oltremare la mattina del 25 dicembre 2024 alle 6.30. 

La sessione regolare è iniziata alle 8.20 con una vivace esibizione di canti natalizi da parte degli studenti 
della Scuola Primaria Sri Sathya Sai. È seguita un'eccellente esibizione di musica strumentale da parte 
degli studenti dell'Istituto Sri Sathya Sai di istruzione superiore con la loro banda, che ha ravvivato il 
gioioso spirito natalizio. La performance finale della sessione mattutina è stata un programma 
eccezionale di canti natalizi accompagnati da un dialogo illuminante che ha mostrato il significato delle 
celebrazioni natalizie. Presentato dal Gruppo Bhajan del Prasanthi Mandir, il programma comprendeva i 
canti natalizi più scelti, tra cui: “Oh Holy Night”, ‘Joy to the World’, ‘Our God Reigns’, ‘Shine Jesus Shine’. 
Una schiera di Babbi Natale ha danzato e diffuso gioia in tutta la Sai Kulwant Hall durante l'esecuzione di 
questo programma. È seguita una sessione di bhajan e il programma mattutino si è concluso con l'Arati a 
Bhagavan. 

Il programma serale è iniziato con un discorso penetrante e stimolante di Sri Gene Massey, Vice 
Presidente della Regione California del Consiglio Globale Sri Sathya Sai, che ha raccontato la sua 
esperienza di come Bhagavan Baba lo abbia preso nel Suo ovile conducendolo sul sentiero della 
spiritualità, del servizio disinteressato e dell'unità di tutte le fedi attraverso i bhajan, i circoli di studio e 
le opportunità di servizio nell'Organizzazione Sai. Ha anche sottolineato la somiglianza degli 
insegnamenti di Gesù Cristo e di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. 

È seguito un eccellente programma di canti natalizi da parte del Coro dei bambini d'oltremare del 
Consiglio Globale Sri Sathya Sai, che ha cantato la gloria del Signore Gesù e di Bhagavan Baba eseguendo 
canti natalizi e canzoni devozionali. Alcuni dei canti eseguiti sono stati: “Gesù ama i bambini piccoli”, ‘Joy 
to the World’, ‘So this is Christmas’. 

Il gran finale delle celebrazioni natalizie è stato il discorso illuminante di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, 
trasmesso dall'impianto di diffusione pubblica. Nel Suo discorso, Bhagavan ha detto che l'amore è la 
base dell'intero universo e che l'universo è pieno d'amore. Facendo un esempio, Bhagavan ha detto che 
così come la qualità del fuoco è quella di bruciare, l'amore è la qualità di un essere umano e se l'uomo 
non ha amore, non è un essere umano. Gesù, ha detto Bhagavan, era l'incarnazione dell'amore e della 
compassione che si prendeva cura dei bisognosi e dei poveri. Non abbandonò la sua compassione 
nemmeno quando fu sottoposto a grandi sofferenze, ha aggiunto Bhagavan. Bhagavan ha concluso il suo 
discorso con il bhajan “L'amore è la mia forma”. I bhajan hanno seguito questo discorso dolcissimo di 
Bhagavan e il programma si è concluso con l'offerta di Arati a Bhagavan. 

 26

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

La filosofia vedica attribuisce grande importanza al Vairagya. Vairagya non significa scappare di 
casa lasciando moglie e figli.  Lasciare i cattivi pensieri è il vero Vairagya.  Questo è il vero 
Yoga. Anche quando si è impegnati nelle faccende quotidiane, si dovrebbe riempire il cuore di 
sentimenti divini in ogni momento.  Non date spazio ad Ahamkara (ego) e Mamakara 
(attaccamento). Due cose sono responsabili di tutte le difficoltà dell'uomo: “io” e “mio”. Tenere 
in mano qualcosa è difficile, mentre lasciarla cadere è facile.  Il Vedanta dice: Thyagenaike 
Amrutattwamanasu (è solo il sacrificio che conferisce l’immortalità). 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Il sentiero spirituale porta alla beatitudine 

Ci sono stati molti re potenti, che erano i padroni di grandi ricchezze, potere e ricchezza. Hanno 
governato regni potenti. Dove sono ora e cosa hanno sperimentato? Hanno cercato di 
raggiungere la beatitudine in questi oggetti mondani, ma tutto è stato inutile. La beatitudine è 
presente solo sul sentiero spirituale, in nessun altro luogo. L'uomo dovrebbe compiere tutte le 
azioni per compiacere Dio. Leggiamo molti testi, andiamo a incontrare molte anime nobili, 
facciamo molte pratiche spirituali, ma non otteniamo alcun risultato. Perché? Perché siamo eroi 
nelle parole e zeri nella pratica. 

 Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

 27

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Gennaio 2025

 28

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam


