
JANUAR 2025 

Inhalt 
Sais Licht ist grenzenlos, Sri Sathya Sai Baba, 21. April 1987 
Ramakatha Rasavahini, Kapitel 1, Rama - Prinz und Prinzip, Sri Sathya Sai Baba 
Hört auf eure innere Stimme, Sri Sathya Sai Baba, 14. Januar 2009 
Sieben Jahrzehnte zu den Lotosfüßen von Bhagavan, Gangadhar Setty 
Chinna Katha, Die Realität des Menschen ist das Selbst 
Nehmt Dienst und Liebe als eure höchsten Ideale an, Sri Sathya Sai Baba, 1. Januar 2000 
Pilgerreise der Devotes nach Prasanthi Nilayam, ein Bericht 
Große Weihnachtsfeiern, ein Bericht 



Sanathana Sarathi Januar 2025 

 2
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Avatar Vani 

SAIS LICHT IST GRENZENLOS 

Die Nähe zum Göttlichen verstärkt unser Glück 

Bildung sollte eine Art intensive spirituelle Disziplin (tapas) sein. Studenten sollten Sucher des Lichtes 
(vidyārthin) sein, und nicht Sucher sinnlicher Freuden (vishayārthin). Das Dharma eines Vidyārthin 
besteht im Studieren. Studenten sollten sich während ihres Studiums nicht an Politik beteiligen und 
auch keinen sonstigen schlechten Praktiken folgen. Tatsächlich ist die gesamte Bhagavadgita eine 
Abhandlung über Dharma. Das erste Wort im ersten Vers ist Dharma. Das letzte Wort im letzten Vers ist 
mama. Beide Worte zusammen bilden „mama Dharma“, „mein Dharma“. „Mein Dharma“ ist die 
Hauptbotschaft der Gita. Jeder Einzelne muss die ihm auferlegte Pflicht erfüllen. Es gibt verschiedene 
Arten von Dharma: Das Dharma der Familie (grihastha dharma), das Dharma des weltlichen Lebens 
(samsāra dharma), Das Dharma in Notsituationen (apat Dharma), Purusha Dharma usw. Krishna 
verkündete in der Bhagavadgita, er verkörpere sich für die Wiederverankerung von Dharma. Arjuna 
erklärte: „Ich werde deiner Anweisung gehorchen.“ Arjuna hatte einen Punkt erreicht, an dem er sich 
Krishna ergeben musste. Die Bhagavadgita liefert die Essenz aller Upanischaden. 

Die Veden und Upanischaden sind die Quelle des spirituellen Wissens 

Der Begriff Upanishad besteht aus drei Silben: upa, ni und shad. Upa bedeutet nahe, ni unten und shad 
sitzen. Also bedeutet Upanischad, dass man sich unten neben den Meister setzt. Unten neben dem 
Meister zu sitzen bedeutet nicht die körperliche Ebene. Der Meister befindet sich auf einer höheren 
Ebene. Der Platz des Schülers ist niedriger als der des Meisters. Der Status des Meisters ist der einer 
Autorität, während der des Schülers Demut und Gehorsam ist. Der Schüler muss Fragen stellen und der 
Meister muss sie beantworten. Der Schüler muss der Klärung seiner Zweifel aufmerksam zuhören. In 
den Upanischaden gibt es den Begriff „asi“. Nehmt als Beispiel den großen Lehrsatz (mahāvākya) „Tat 
tvam asi - Das bist du“. Tat bedeutet „das“. Im Englischen benutzen wir es, um auf Dinge in der Nähe zu 
verweisen. Tat ist das Eine, das jenseits der Sinne ist. Tvam ist das, was unter der Sinnesebene liegt. Asi 
ist das, was beide zusammenbringt und in subtiler Einheit verbindet. 

In den Veden gibt es vier große Lehrsätze (mahāvākya): Prajnānam brahma – Brahman ist das höchste 
Bewusstsein; aham brahmāsmi – ich bin Brahman; tat tvam asi – das bist du; ayam ātmā brahman – 
dieses Selbst ist Brahman. Sie alle sprechen von der Einheit, der Nichtdualität, Advaita. Der Sucher 
sollte sich anfangs an die Dualität (dvaita) halten. Als erstes sollte er dem Gefühl „aham dehāsmi, ich 
bin der Körper“, folgen. Danach sollte er dem Prinzip von „aham jīvāsmi, ich bin ein Individuum“ folgen. 
Später sollte er das Empfinden „aham brahmāsmi, ich bin Brahman“, nähren. So sollte die Linie des 
eigenen Fortschritts sein. 

Rama fragte Hanuman einmal: „Hanuman, wie verehrst du mich?“ Hanuman antwortete: „Herr, wenn 
ich mich mit dem Körper identifiziere (dehātmabuddhi) bin ich dein Diener. Wenn ich dich verehre, 
während ich mich mit meinem individuellen Wesen identifiziere, betrachte ich dich als das Objekt und 
mich als dein Abbild. Wenn ich mich mit dem Atman identifiziere fühle ich, dass du und ich eins sind.“ 

Die Upanischaden werden kollektiv Vedanta genannt. Sie bilden den Jnāna-Abschnitt der Veden und 
befassen sich mit dem höheren Wissen. Ananto vai veda – die Veden sind unendlich. Anfangs gab es 
viele Veden. Der Weise Vedavyāsa unterteilte sie in vier Kategorien in der Annahme, sie seien 
ansonsten zu weitläufig, um studiert oder rezitiert zu werden. 

Der Rigveda enthält Mantras und der Yajurveda Informationen über Rituale. Nehmt Namakam und 
Chamakam als Beispiel. Namakam bedeutet „Ich verehre dieses, ich verehre jenes“. Es ist von 

 3
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Opfergeist und Hingabe an den Herrn geprägt. Chamakam bedeutet „ich will dies, ich will das“. „Ich will 
eine kühle Brise, ich will kühles Wasser“, usw. Es ist von Wünschen geprägt. So wie der menschliche 
Körper aus vier Hauptbestandteilen besteht, und zwar Kopf, Rumpf, Oberschenkel und Füße, ebenso 
sind die Veden in vier unterteilt. Wir haben Mantras, um die Herrlichkeit Gottes zu beschreiben. Wir 
haben Rituale, um Gottes Gaben zu erlangen. Wir haben Musik, um Gottes Herrlichkeit zu besingen 
und wir haben Waffen, um den menschlichen Körper zu beschützen. Der Rigveda enthält Mantras, der 
Yajurveda Informationen über Rituale und Opferhandlungen, der Samaveda besingt Gottes Herrlichkeit 
und der Atharvaveda ist voll mit Information über Selbstverteidigung. 

Leben auf anderen Planeten 

Es gibt Lebewesen im Wasser, die nur im Wasser leben können. Aus eurer Sicht gibt es so viele 
Galaxien, Sonnen, Sterne usw. Aber Gottes Auge sieht nicht auf diese Weise. Für ihn gibt es nur Eines. 
Das ist der Atman, und er existiert überall. Atman ist überall in den Tausenden Galaxien gegenwärtig.  

So wie Lebewesen im Wasser existieren, so gibt es Wesen, die sogar im Feuer existieren. So wie es 
Geschöpfe gibt, die im Wasser leben können, so gibt es Geschöpfe die fähig sind, im Feuer zu leben. Es 
gibt Geschöpfe, die im Klang, in der Luft und im Feuer leben. Diese Lebewesen sind so strukturiert, dass 
sie geeignet sind in der Umgebung zu leben, in welche sie platziert sind. 

Nehmt beispielsweise die Sonne. Die Löcher in der Sonne sind so riesig, dass man den Planeten Erde in 
so ein Loch herablassen könnte, so wie man einen Eimer in einen Brunnen herablässt und wieder 
hochzieht.  Der Grund liegt darin, dass auch die Erde aus der Sonne hervorging. Ihr könntet jetzt fragen, 
wie Lebewesen auf der Sonne existieren können. So wie Leben auf der Erde existiert, so existiert auch 
Leben auf der Sonne. In der Erde befindet sich Feuer. Es gibt auch Vulkane. Unsere Körpertemperatur 
ist in Übereinstimmung mit der Entfernung zwischen Sonne und Erde. Die Körpertemperatur passt sich 
den Temperaturschwankungen an, die durch die Sonne erzeugt werden. Wie sind wir fähig, so viel Hitze 
auszuhalten? Wir befinden uns zwischen der Hitze oben und dem Feuer unten. Ebenso gibt es 
Lebewesen in der Sonne, die sich entsprechend an die Umgebung angepasst haben. 

Zwischen Wissenschaft und Spiritualität herrscht Eintracht. Einstein sagte: „Spiritualität ohne 
Wissenschaft ist lahm. Wissenschaft ohne Spiritualität ist blind.“ Wenn der Lahme und der Blinde 
zusammenkommen, können sie einander helfen. Der Blinde hat viel Intelligenz, weil er seine Energie 
bewahrt, und der Lahme hat weniger Energie, da er seine Energie zerstreut. 

Geisteskontrolle führt den Menschen auf den rechten Pfad 

Hier ist eine Geschichte. Ein blinder und ein lahmer Mann trafen zufällig in einem Gasthaus 
aufeinander. Der Lahme sagte: „Ich kann nicht laufen“, und der Blinde sagte: „Ich kann nicht sehen“. Sie 
beschlossen, Freunde zu werden und gemeinsam betteln zu gehen. Der Blinde sagte zum Lahmen: „Da 
du sehen kannst, kannst du die Richtung angeben und mich rechts und links führen. Ich habe Beine und 
du hast Augen. Ich werde dich auf meinen Schultern tragen und du leitest mich auf dem Weg.“ Der 
Lahme setzte sich auf den Blinden und sie begannen ihre Reise. 

Sie sammelten Nahrung ein und aßen, bis sie satt waren. Als sie so liefen erblickte der Lahme Gurken 
auf einem Bauernhof. „Hallo, Bruder, lass uns Gurken im Hof essen und dann unsere Reise fortsetzen“, 
sagte der Lahme zum Blinden. Der Blinde fragte den Lahmen: „Ist dort ein Zaun? Ist dort ein Wächter, 
der darüber wacht?“ Der Lahme antwortete: „Dort sind weder ein Zaun noch ein Wächter.“ Der Blinde 
antwortete: „Die Gurken scheinen bitter zu sein, da keiner sie bewacht und es auch keinen Zaun gibt. 
Würde sonst irgendjemand die Gurken unbewacht lassen?“ Das beweist, dass der Blinde intelligenter 
als der Lahme ist, denn er bewahrt seine geistige Kraft, ohne sie durch Sehen zu zerstreuen. 

Energie wird durch Sehen und Hören verschwendet. Die Blutzellen werden zerstört, wenn man Energie 
verwendet. Nehmt beispielsweise die Batterie in einem Wagen. Wenn wir das Licht, die Bremse, die 
Hupe und den Motor im Wagen zu ausgiebig benutzen, dann verringert sich der Säuregehalt in der 

 4
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Batterie. Ähnlich gleicht unser Körper einem Wagen. Die Augen sind wie die Scheinwerfer, der Mund 
wie die Hupe, der Magen wie der Benzintank und der Geist wie das Lenkrad. Die vier Lebensziele, 
nämlich Dharma, Wohlstand (artha), Wunscherfüllung (kāma) und Befreiung (moksha), gleichen den 
vier Reifen des Wagens. Die Reifen können sich ohne Luft nicht bewegen. Genauso kann sich der 
menschliche Körper nicht bewegen, wenn nicht die Luft des Selbstvertrauens in ihn gepumpt wurde. 
Nur wenn wir den Schalter des Unterscheidungsvermögens (buddhi) drücken und die Bremse der 
Selbstbeherrschung einsetzen und aktivieren, kann das Gaspedal, nämlich die Intelligenz, den 
menschlichen Körper mobilisieren. Das Lenkrad ist jedoch innen und die Reifen sind außen. Ihr müsst 
das Lenkrad in die richtige Richtung drehen, damit die Reifen nachfolgen können. Die Reifen werden 
sich nicht richtig bewegen, wenn ihr versucht, sie von außen zu drehen. Der Geist (mind) ist das 
Lenkrad. Deshalb heißt es: Der Geist ist die Ursache für Bindung und Befreiung des Menschen. 

Der Geist ist die Ursache für unsere Freude. Er dient dazu, uns zu der Bestimmung des Lebens zu 
bringen. Wir müssen unseren Geist zügeln. Wie neu ein Wagen auch sein mag, er muss Bremsen 
haben. Wie jugendlich man auch sein mag, man muss Sinneskontrolle haben. Ohne diese wird das 
Leben eine reine Vergeudung sein. Ein Bulle ohne Joch, ein Pferd ohne Zaumzeug und ein Mensch ohne 
Sinneskontrolle werden immer in Gefahr sein. 

Wenn jemand etwas sagt, ärgern wir uns und werden sofort wütend. Dieser Wutanfall erhitzt die 
Blutzellen. Das Blut kocht und braucht drei Monate, um wieder normal zu werden. Der Mensch wird 
kraftlos und schwach, wenn sein Zorn zunimmt. Seine Nerven zittern und der Blutdruck erhöht sich. 
Der normale Blutdruck beträgt 120/80. Jeder Anstieg des Blutdrucks erhöht den Herzschlag und 
verursacht Diabetes. Das eine schwächt das Herz von innen und das andere von außen. Zusammen 
führt es zu Herzschwäche. Darüber hinaus führt es im menschlichen System zur Schwächung des 
Nervensystems und verringert die Energie in den Blutzellen. Es verursacht ein Ungleichgewicht im 
menschlichen System und Gedächtnisverlust. Jeder Verlust des Erinnerungsvermögens erzeugt 
Verwirrung, und Verwirrung erzeugt Depression. Verwirrung und Depression zusammen schwächen 
den Geist. Wir müssen deshalb sicherstellen, dass wir nicht von Zorn ergriffen werden. Zorn ist eine 
größere Gefahr für den, der ihn hat, als für andere. Denkt über niemanden schlecht. Je mehr ihr 
schlecht über andere denkt, desto schwächer werdet ihr. 

Die Notwendigkeit, Wünsche unter Kontrolle zu halten 

Wir täuschen uns selbst indem wir glauben, wir würden Luxus genießen. Wir glauben, wir würden 
große Häuser errichten, mit dem Auto fahren und üppige Nahrung essen. Nicht wir genießen die 
Luxusgegenstände, sondern die Luxusgegenstände genießen uns. Je mehr wir genießen desto 
schwächer werden wir, und die Wünsche nehmen zu. Wenn wir Mäßigung und Einfachheit bewahren, 
erhöht sich unsere Lebenserwartung. Wir müssen unsere Wünsche reduzieren. Weniger Gepäck schafft 
mehr Bequemlichkeit und macht das Reisen zum Vergnügen. Das Leben ist eine lange Reise. Wenn wir 
auf der langen Lebensreise Wünsche anhäufen, werden wir rastlos und fühlen uns unbehaglich. Wenn 
ein Zug fünf Minuten lang an einem Bahnhof anhält, werden wir nicht in der Lage sein auszusteigen, 
wenn wir mit zu viel Gepäck beladen sind. Der Zug wird weiterfahren, während wir noch am Aussteigen 
sind. Das verursacht Verwirrung und Sorgen. Aus diesem Grund müssen wir unsere Wünsche zügeln 
und sie in Grenzen halten. Wenn wir keine Kontrolle über unsere Wünsche ausüben, wird uns das wenn 
nicht heute, dann morgen in Gefahr bringen. 

Wenn wir spazieren gehen gibt es für unser Laufen eine Begrenzung. Wenn wir einkaufen gehen halten 
wir uns an eine Grenze. Wenn wir für kleine Dinge, wo es sich um ein paar Minuten handelt, Grenzen 
einhalten, sollten wir dann nicht auch in unserem Leben, das Jahre währt, Grenzen einhalten? Für das 
Streben nach dem Göttlichen gibt es jedoch keine Begrenzung. Die weltlichen Dinge haben jedoch ein 
Ende und eine Begrenzung. 

Der Mensch wächst in Jahren, aber seine Intelligenz nimmt von Tag zu Tag ab. Angenommen, dort ist 
ein fünfjähriger Junge und die Leute sagen, er sei gesund. Der Junge wächst physisch, aber seine 

 5
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Lebensspanne nimmt täglich ab. Die Leute bemerken nur ihr Wachstum, nicht aber, dass ihre 
Lebensspanne täglich abnimmt. Das eine nimmt zu, aber das andere nimmt ab. Wir müssen jedoch 
diesbezüglich das Prinzip des Ausgleichs beachten. Wir können dieses Gleichgewicht nur erreichen, 
wenn wir unsere weltlichen Wünsche reduzieren. Wir müssen unsere weltlichen Wünsche innerhalb 
einer gewissen Grenze halten. Deshalb heißt es: Ohne Disziplin kann es kein Wohlergehen geben. Aber 
Spiritualität ist grenzenlos. Sie ist jenseits der Sinne und des Verstands. Je mehr wir fortschreiten, desto 
näher kommen wir dem Göttlichen. 

Wenn wir dem Göttlichen immer näherkommen, erfahren wir größeres Glück. Unser Glück wächst, 
nicht unser Leid. Wenn wir in einem Flugzeug höher und höher steigen spüren wir Hitze. Da wir in einer 
Welt leben, die an Grenzen gebunden ist, sollten wir in unserem Leben gewisse Grenzen einhalten. Es 
sollte eine Grenze geben, was unsere Nahrungsaufnahme und unser Sehen betreffen. Auch unser 
Blutdruck sollte sich in Grenzen halten. Unsere Sicht sollte ebenfalls eine Grenze haben. Wenn wir beim 
Sehen eine Grenze überschreiten, verbrennt unsere Retina. Unser Trommelfell wird beschädigt, wenn 
unser Hören eine Grenze überschreitet. Die normale Körpertemperatur beträgt 98,4 Fahrenheit. Wenn 
diese Temperatur 99 Grad erreicht, beginnt Fieber. Unser Leben ist eine Gesellschaft mit beschränkter 
Haftung. In diesem unserem begrenzten Leben werden wir krank, wenn unsere Wünsche eine Grenze 
überschreiten. Jeder Anstieg des Blutdrucks erzeugt Krankheit. Wenn unsere Freiheit eine gewisse 
Grenze übersteigt, erzeugt das ebenfalls Krankheit. 

Unser Leben ist voller Krankheiten. Wir nehmen Medizin ein, um frei von Krankheiten zu werden. 
Hunger ist eine Krankheit. Nahrung ist die Medizin dafür. Durst ist eine Krankheit. Wasser ist die 
Medizin, die diese Krankheit heilt. Angenommen, ihr hegt den Wunsch zu heiraten, dann ist der 
Wunsch befriedigt sobald ihr heiratet. Angenommen, ihr wünscht euch einen Sohn; sobald ihr ihn 
gezeugt habt, seid ihr von der Krankheit in Gestalt des Wunsches geheilt. Alles was wir tun, um diese zu 
lindern, sind wie Medizin. 

Angenommen, wir nehmen Medizin ein, wollen aber, dass die Medizin süß ist. Wir sollten bei Medizin 
nicht nach Süße suchen. Weil wir bestimmte Gewohnheiten kultiviert haben, fordern wir auch den 
Geschmack. Wir nehmen Nahrung ein, um die Krankheit des Hungers zu heilen. Weil wir einen 
bestimmten Geschmack wollen sagen wir vielleicht, das Chutney enthalte keine Tamarinde und der 
Sambhar kein Salz. Wir ziehen Kleidung an, um unseren Körper vor Hitze und Kälte zu schützen. Aber 
heutzutage ziehen wir Kleidung an, um das Verlangen nach Mode zu befriedigen. Wir wollen hübsch 
und anziehend wirken, indem wir modische Kleidung tragen. Wir sollten den Glauben an das Göttliche 
nähren, um das Meer des weltlichen Lebens (samsāra) zu überqueren. 

Meine Geschenke beinhalten meine Kraft 

Manche Leute sind so schwach gesinnt, dass sie Swamis Willen (sankalpa) nicht verstehen können. 
Manche Leute sagen, sie wollten keine materiellen Geschenke von Swami. Aber die von mir gegebenen 
Gaben sind keine gewöhnlichen. In Zeiten der Gefahr und Not kommt das Geschenk, das ich gegeben 
habe, blitzschnell zu mir zurück und kehrt mit meinem Schutz zurück, sogar wenn ihr nicht an mich 
denkt. Goldstein weiß das sehr gut. Das Flugzeug, in dem er reiste, wurde entführt. Ich sagte Joga Rao, 
was geschehen würde. Ich sagte ihm, dass die Kidnapper angreifen würden, Goldstein aber sicher wäre. 
Als Goldstein hier herkam und nach Bangalore aufbrechen wollte riet ich ihm, er solle nicht gehen. Aber 
er sagte mir, er habe die Tickets bereits gebucht. Ich versicherte ihm, er würde wieder hierherkommen 
und mich sehen. Ich erhielt seinen Gebetsruf, als er in Gefahr war. Die Kommunikation kam durch den 
Ring, den ich ihm gegeben hatte. Die Leute halten die Geschenke, die ich ihnen gebe, für materielle 
Objekte. Aber sie tragen Kraft in sich. Andere Objekte sind bloß weltliche Dinge. die mit Geld gekauft 
wurden. Sie haben keine Auswirkung auf das Herz. 

Einmal gab ich jemandem, der gerade hier sitzt, einen Ring. Er hatte einen schweren Unfall. Die Gefahr, 
der er ausgesetzt war, wurde in Wirklichkeit von dem Ring aufgefangen. Der Ring zerbrach in zwei 
Stücke. Der Ring brach, aber nichts geschah dem Finger, der ihn trug. S.N. Singh hatte ebenfalls einen 

 6
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

schweren Unfall. Sein Wagen wurde zerschmettert und bis zur Unkenntlichkeit zerstört. Aber der Ring, 
den ich ihm gegeben hatte, kam zu mir, erhielt meinen Schutz und kehrte augenblicklich zu ihm zurück. 

Ich spreche jetzt zu euch allen. Ich könnte in diesem Augenblick eine Kommunikation erhalten. Das 
Sternenlicht braucht vielleicht eine bestimmte Zeit, um die Erde zu erreichen. Das Licht bewegt sich mit 
einer Geschwindigkeit von 186 000 Meilen pro Sekunde. Selbst dieses Licht hat eine bestimmte 
Begrenzung. Aber Sais Licht ist ohne Begrenzung. Es kann in einem Augenblick Abermillionen von 
Meilen zurücklegen. Ich bin immer damit beschäftigt, viele Pflichten zu erfüllen. Obwohl ich mit diesen 
Aktivitäten beschäftigt bin gibt es gewisse Dinge, die mir sehr wichtig sind. Meine Devotees zu schützen 
ist eine dieser zentralen Aufgaben. Die Geschenke, die ich meinen Devotees gebe, kommen in Zeiten 
der Gefahr zu mir, erhalten meinen Schutz und kehren zurück. 

- Aus Bhagavans Ansprache in Sai Sruthi, Kodaikanal, am 21. April 1987. 

Ramakatha Rasavahini 

DIE GESCHICHTE VON SRI RAMA 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Rama ist der Bewohner in einem jeden. Er ist Atmarama, die Quelle der Glückseligkeit in jedem 
Individuum. Seine Segnungen, die aus dieser inneren Quelle entspringen, schenken Frieden und 
Glückseligkeit. Er ist die Verkörperung des Dharma, all der Moralkodizes, die die Menschheit in Liebe 
und Einheit zusammenhalten. 	 	 	 	 	 	      Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Kapitel 1 

RAMA – PRINZ UND PRINZIP 

Der Name Rama ist die Essenz der Veden. Die Geschichte von Rama ist ein Ozean aus Milch, rein und 
kraftvoll. Man kann behaupten, dass bis heute keine Dichtung von gleicher Größe und Schönheit aus 
anderen Sprachen oder anderen Ländern hervorgegangen ist; Sie hat indes die poetische 
Vorstellungskraft jeder Sprache und jedes Landes inspiriert. Sie ist der größte Schatz, den jeder Inder 
das Glück hat, geerbt zu haben. 

Rama ist der Schutzgott der Hindus. Namen werden von den Körpern, in denen sie wohnen, und den 
Gebäuden, in denen diese Körper wohnen, getragen. Man kann mit Sicherheit sagen, dass es keinen 
Inder gibt, der nicht den Nektar von Ramakatha, der Geschichte von Rama, getrunken hat. 

Das Ramayana, das Epos, das die Geschichte der Inkarnation Ramas erzählt, ist ein heiliger Text, der 
von Menschen unterschiedlichster Prägung, vom Gelehrten bis zum Ungebildeten, vom Millionär bis 
zum Bettler, ehrfürchtig rezitiert wird. Der Name, den das Ramayana verherrlicht, reinigt von allem 
Bösen. Er verwandelt den Sünder, er offenbart die Form, die der Name repräsentiert, die Form, die so 
bezaubernd ist wie der Name selbst.  

 7
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

So wie das Meer die Quelle allen Wassers auf der Erde ist, so werden alle Wesen aus Rama geboren. 
Ein Meer ohne Wasser kann es nicht geben. Ein Wesen ohne Rama kann niemals existieren. Der 
azurblaue Ozean und der allmächtige Herr haben viel gemeinsam. 

Der Ozean ist der Wohnort des Allmächtigen, wie Mythen und Legenden verkünden. Sie beschreiben 
ihn als auf dem Milchozean ruhend. Dies ist der Grund für den Titel, den Valmiki (Sohn von Pracetas), 
der große Dichter, der das Epos verfasste, jedem einzelnen Gesang gab: Kanda. Kanda bedeutet Wasser, 
eine Wasserfläche. 

Es bedeutet auch Zuckerrohr. Wie krumm ein Rohr auch sein mag, welchen Abschnitt man auch kaut, 
die Süße bleibt unverändert und überall gleich. Der Strom von Ramas Geschichte schlängelt sich durch 
viele Kurven und Windungen. Dennoch bleibt die Süße des Mitgefühls (karuna) unvermindert durch die 
gesamte Erzählung bestehen. Der Strom fließt und windet sich durch Traurigkeit, Staunen, Spott, 
Ehrfurcht, Schrecken, Liebe, Verzweiflung und Disput, aber der Hauptstrom ist die Liebe zu Dharma 
(rechtes Handeln) und das von ihr genährte Mitgefühl. 

Der Nektar in der Geschichte von Rama ist wie der Sarayu-Fluss, der sich still durch die Stadt Ayodhya 
schlängelt, wo Rama geboren wurde und regierte. Der Sarayu entspringt im Manasasarovar im 
Himalaya, denn diese Geschichte entspringt im Manasasarovar (dem See des Geistes)! Der Rama-Strom 
trägt die Süße von Karuna; der Strom von Lakshmana (seinem Bruder und ergebenen Gefährten) trägt 
die Süße der Hingabe. So wie der Sarayu-Fluss in den Ganges mündet und sich die Gewässer 
vermischen, so vermischen sich auch die Ströme des zärtlichen Mitgefühls und der Hingabe (die 
Geschichten von Rama und Lakshmana) im Ramayana. Karuna und Prema (Liebe) ergeben zusammen 
das Bild der Herrlichkeit Ramas. Dieses Bild erfüllt die heißeste Sehnsucht im Herzen eines jeden 
Inders. Es zu erlangen ist das Ziel jedes spirituellen Strebens. 

Das Bemühen des Einzelnen ist nur die Hälfte dessen, was notwendig ist. Die andere Hälfte besteht in 
der Gnade Gottes. Der Mensch erfüllt sich selbst durch eigene Anstrengung sowie durch göttlichen 
Segen. Die Erfüllung führt ihn über den dunklen Ozean der Dualitäten zum Immanenten und 
Transzendenten. 

Das Ramayana sollte nicht als Aufzeichnung eines menschlichen Lebens gelesen werden, sondern als 
Erzählung von der Ankunft und den Aktivitäten eines Avatars (Inkarnation Gottes). Der Mensch muss 
sich mit Entschlossenheit bemühen, die in dieser Erzählung offenbarten Ideale durch eigene Erfahrung 
zu verwirklichen. Gott ist allwissend, allgegenwärtig und allmächtig. Die Worte, die er spricht, während 
er in menschlicher Gestalt verkörpert ist, und die Handlungen, die er während seines irdischen 
Aufenthalts zu begehen geruht, sind unergründlich und außerordentlich bedeutsam. Das kostbare 
Verkünden seiner Botschaft erleichtert der Menschheit den Weg der Befreiung. Betrachtet Rama nicht 
als Spross der Sonnen-Dynastie, als Herrscher des Königreichs Ayodhya oder als Sohn des Kaisers 
Dasharatha. Diese Zusammenhänge sind nebensächlich und zufällig. Dieser Fehler ist bei modernen 
Lesern zur Gewohnheit geworden. Sie achten nur auf die persönlichen Beziehungen und Verbindungen 
zwischen den Figuren der Geschichte, die sie lesen. Sie beschäftigen sich nicht mit den Werten, die sie 
repräsentieren und aufzeigen. 

Um diesen Fehler zu verdeutlichen: Der Vater von Rama hatte drei Ehefrauen. Die erste war so und so, 
die zweite war von dieser Art, die dritte hatte jene Eigenschaften! Ihre Dienerinnen waren von dieser 
hässlichen Art ... Die Kriege, die von Dasharatha, dem Vater, geführt wurden, waren durch diese 
Besonderheiten gekennzeichnet ... diese Eigenarten ... Auf diese Weise führt die Phantasie den 
Menschen in das Reich des Trivialen und Phantasievollen und lässt ihn den wertvollen Kern 
vernachlässigen. Die Menschen erkennen nicht, dass das Studium der Geschichte das Leben bereichern 
und ihm einen Sinn und Wert verleihen muss, anstatt das Verlangen nach dürftigen Fakten und 
kleinlichen Ideen zu stillen. Ihre Gültigkeit und ihr Wert liegen tief in den Fakten verborgen und 
befruchten sie wie unterirdisches Wasser. Setzt die Brille von Bhakti (ehrfürchtige Verehrung) und 

 8
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Shraddha (beständige Hingabe) auf; dann wird das Auge euch mit der reinen Weisheit ausstatten, die 
euch befreit und ewige Glückseligkeit schenkt. 

So wie Menschen den Saft aus dem faserigen Zuckerrohr pressen und nur die Süße trinken, so wie die 
Biene den Honig aus der Blüte saugt, ohne auf deren Symmetrie und Farbe zu achten, so wie die Motte 
auf die Helligkeit der Flamme zufliegt und dabei die Hitze und die unvermeidliche Katastrophe 
ignoriert, sollte der spirituell Suchende (sadhaka) danach streben, die Essenz des Mitgefühls 
(karunarasa) in sich aufzunehmen, von dem das Ramayana durchdrungen ist, und sich nicht um andere 
Themen kümmern. Wenn eine Frucht gegessen wird, werfen wir die Schale, die Kerne und die Fasern 
weg. Es liegt im Wesen der Natur, dass Früchte diese Bestandteile haben! Dennoch wird niemand diese 
Bestandteile essen, mit dem Argument, dass er dafür bezahlt hat! Niemand kann die Samen schlucken 
und verdauen. Niemand wird die äußere Schale kauen wollen. So bilden auch in dieser Rama-Frucht, 
die Ramayana genannt wird, die Geschichten von Dämonen (rakshasa) die Schale, die bösen Taten 
dieser bösen Menschen sind die harten, unverdaulichen Samen. Sinnliche und weltliche 
Beschreibungen und Ereignisse sind das nicht allzu schmackhafte faserige Zeug. Sie sind die Hüllen für 
die saftige Nahrung. 

Diejenigen, die das Karunarasa in der Rama-Frucht suchen, sollten sich mehr auf den Kern der 
Erzählung konzentrieren als auf ergänzende Details, die sie verschönern oder belasten. Hört euch das 
Ramayana in dieser Stimmung an. Das ist die beste Art, der höchsten Wahrheit zu lauschen. 

Einmal fiel Kaiser Parikshit dem Weisen Shuka zu Füßen und bat darum, in einem Punkt, der ihm große 
Zweifel bereitete, Belehrung zu erhalten. „Meister! Ein Rätsel beschäftigt mich schon seit Langem. Ich 
weiß, dass nur du es für mich lösen kannst und niemand sonst. Ich habe mir die Erzählungen über das 
Leben meiner Vorfahren angehört, angefangen beim ersten, dem großen Manu, bis hin zu dem meiner 
Großväter und meines Vaters. Ich habe diese Geschichten sorgfältig studiert. Mir ist aufgefallen, dass in 
der Geschichte jedes einzelnen von ihnen Weise erwähnt werden, die dem Herrscher verbunden 
waren, einige gelehrte Heilige, die Mitglieder des Hofes waren, die an Staatsempfängen teilnahmen 
und die Regierungsgeschäfte mittrugen! Was ist die wahre Bedeutung dieser erstaunlichen Verbindung 
der Gelehrten (die allen Bindungen und Wünschen entsagt hatten, die erkannt hatten, dass die Welt 
ein Schatten und eine Falle ist und dass das Eine die einzige Realität ist) mit Königen und Herrschern, in 
der sie eine untergeordnete Rolle spielten und sie berieten, wenn sie darum gebeten wurden? Ich 
weiß, dass diese verehrten Ältesten sich nicht ohne ausreichende und angemessene Gründe auf 
irgendeine Tätigkeit einlassen. Ihr Verhalten wird immer rein und makellos sein. Aber das macht 
meinen Zweifel unlösbar. Bitte belehre mich.“ 

Shuka lachte über die Frage. Er antwortete: „Ihr habt zweifellos eine gute Frage gestellt. Hört zu! Die 
großen Weisen und heiligen Gelehrten sind immer bestrebt, die Wahrheit, die sie erkannt haben, die 
heiligende Erfahrung, die sie gewonnen haben, die erhebenden Taten, die sie ausführen durften, und 
die göttliche Gnade, die sie empfangen durften, mit ihren Mitmenschen zu teilen. Sie suchen die Nähe 
derer, die Regierungsämter innehaben, derer, die es verstehen, über Völker zu herrschen, mit der 
Absicht, sie als Werkzeuge zur Schaffung und Sicherung von Frieden und Wohlstand auf Erden zu 
nutzen. Sie vermitteln ihnen hohe Ideale und heilige Wege, diese umzusetzen. Sie regen dazu an, 
rechtschaffene Handlungen in Übereinstimmung mit gerechten Gesetzen zu vollbringen. Auch die 
Monarchen laden die Weisen ein und heißen sie willkommen, suchen die Gelehrten auf und bitten sie, 
an ihren Höfen zu bleiben, damit sie von ihnen die Kunst des Regierens erlernen und nach ihrem Rat 
handeln können. Der Monarch war der Herr und Beschützer des Volkes, deshalb verbrachten sie ihre 
Tage mit ihm zu dem lobenswerten Zweck, durch ihn die Sehnsucht ihrer Herzen zu verwirklichen: 
Samasta Lokah Sukhino Bhavantu (Mögen alle Welten glücklich sein!). Sie waren begierig darauf, Glück 
und Frieden auf der Welt zu verbreiten. Deshalb versuchten sie, die Könige mit allen Tugenden 
auszustatten, sie mit allen moralischen Regeln der Disziplin zu erfüllen und sie mit allen 

 9
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Wissenszweigen auszurüsten, damit sie das Reich wirksam, weise und mit positiven Folgen für sich 
selbst und ihre Untertanen regieren können. 

Es gab auch andere Gründe. Hört zu! In dem Wissen, dass derjenige, der der Menschheit Freude 
schenkt, der Mentor menschlicher Moral, der Führer der Sonnendynastie, der Bewohner des Himmels 
ewiger Glückseligkeit, in einer königlichen Dynastie geboren werden wird, verschafften sich die Weisen, 
die künftige Ereignisse vorhersehen konnten, Zugang zu den Höfen der Herrscher, um die Glückseligkeit 
des Kontakts mit der Inkarnation, wenn sie geschehen sollte, zu erleben,. Sie fürchteten, dass sie später 
keinen solchen Zugang mehr erhalten würden, dass sie die Glückseligkeit verpassen könnten, die sich 
daraus ergeben würde. So zogen sie aus ihrer Zukunftsvision Nutzen und ließen sich in der königlichen 
Hauptstadt nieder, mitten unter dem Volk, und sehnten sich nach der Ankunft. 

Zu dieser ehrwürdigen Gruppe gehörten Vasishtha, Visvamitra, Garga, Agasthya und andere Weise. Sie 
hatten keine Bedürfnisse. Sie waren Könige der Entsagung. Sie verlangten von niemandem etwas. Sie 
waren immer zufrieden. Sie erschienen in den Audienzsälen der damaligen Kaiser, nicht um Polemik 
und den Pomp der Gelehrsamkeit zu betreiben oder um die kostbaren Geschenke zu sammeln, die 
solchen Disputanten und Gästen angeboten wurden, oder um sich mit den lästigen Titeln zu 
schmücken, die diese Gönner den von ihnen bevorzugten Personen verleihen. Sie sehnten sich 
vielmehr nach dem Darshan (Vision) des Herrn und nach einer Chance, Dharma (Rechtschaffenheit) in 
den menschlichen Angelegenheiten aufrechtzuerhalten. Sie hatten kein anderes Ziel. 

Auch die Könige jener Tage waren von göttlichen Gedanken erfüllt! Sie suchten Einsiedler und Weise in 
ihren Klöstern auf, um von diesen zu erfahren, wie sie ihre Untertanen glücklich und zufrieden machen 
konnten. Oft luden sie sie in ihren Palast ein und befragten sie über die Wege und Mittel guten 
Regierens. In jenen Tagen gab es Weise, die nicht an ihrem Selbst hingen, und Gelehrte, die nicht nach 
Macht strebten. Solche Männer waren es, die den Königen Ratschläge erteilten. Infolgedessen 
mangelte es den Menschen im Reich nicht an Nahrung oder Kleidung, an Wohnraum oder guter 
Gesundheit. Alle Tage waren Festtage. Alle Türen waren mit grünen Girlanden geschmückt. Der 
Herrscher betrachtete es als seine heiligste Pflicht, das Wohlergehen seines Volkes zu fördern. Und die 
Untertanen betrachteten den Herrscher als das Herz des Gemeinwesens. Sie waren fest davon 
überzeugt, dass er genauso wertvoll war wie ihr eigenes Herz. Sie schätzten ihn als solches, verehrten 
ihn und huldigten ihm in Dankbarkeit.“ 

Auf diese klare, direkte Weise erklärte Shuka die Rolle der Weisen an den Königshöfen vor der großen 
Versammlung, die um ihn herum saß. 

Habt ihr das bemerkt? Was auch immer die Großen tun, in welcher Gesellschaft sie sich auch befinden, 
sie werden immer auf dem Pfad der Rechtschaffenheit, auf dem Pfad des Göttlichen sein. Ihre 
Handlungen werden das Wohlergehen der ganzen Welt fördern! Wenn also das Ramayana oder andere 
Erzählungen über das Göttliche rezitiert oder gelesen werden, muss die Aufmerksamkeit auf die 
Majestät und das Mysterium Gottes gerichtet werden, auf die Wahrhaftigkeit und Geradlinigkeit, die 
ihnen innewohnen, und auf das Umsetzen dieser Eigenschaften im täglichen Leben. Äußerlichen 
Angelegenheiten sollte keine Bedeutung beigemessen werden. Die Mittel und die Art und Weise der 
Pflichterfüllung sind die wichtigste Lektion, die es zu lernen gilt. 

Wenn Gott in menschlicher Gestalt erscheint, um Dharma aufrechtzuerhalten, verhält er sich wie ein 
Mensch. Er muss dies tun! Denn er muss den Menschen das ideale Leben zeigen und ihnen die 
Erfahrung von Freude und Frieden vermitteln. Seine Bewegungen und Aktivitäten (lila) mögen in 
manchen Augen gewöhnlich und alltäglich erscheinen. Aber eine jede seiner Handlungen ist ein 
Ausdruck von Schönheit, Wahrheit, Güte, Freude und Jubel. Eine jede verzaubert die Welt mit ihrer 
Anmut, reinigt jedes Herz, das sie betrachtet. Sie beruhigt und überwältigt alle Aufregungen des 
Geistes. Sie zerreißt den Schleier der Illusion (Maya). Sie erfüllt das Bewusstsein mit Süße. Im 

 10
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Lebenslauf von Avataren kann es nichts Gewöhnliches und Alltägliches geben. Was auch immer dafür 
gehalten wird, ist in Wirklichkeit übermenschlich, übernatürlich und verdient hohe Verehrung! 

Die Geschichte von Rama ist nicht die Geschichte eines Individuums. Sie ist die Geschichte des 
Universums! Rama ist die Verkörperung des grundlegenden Universellen in allen Wesen. Er ist in allem, 
für alle Zeiten, in allen Welten. Die Geschichte handelt nicht von einer vergangenen Zeit, sondern von 
der Gegenwart und Zukunft ohne Ende, von der ewigen Zeit ohne Anfang! 

Keine Ameise kann beißen ohne Ramas Willen! Kein Blatt kann von seinem Zweig fallen ohne Ramas 
Aufforderung! Himmel, Wind, Feuer, Wasser und Erde – die fünf Elemente, aus denen das Universum 
besteht – verhalten sich so, wie sie es tun, aus Furcht vor ihm und im Einklang mit seinen Befehlen! 
Rama ist das Prinzip, das die unterschiedlichen Elemente in der Natur anzieht – und dadurch teuer 
macht. Die Anziehung, die das eine auf das andere ausübt, lässt das Universum existieren und 
funktionieren. 

Das ist das Rama-Prinzip, ohne das der Kosmos zu Chaos wird. Daher der Grundsatz: Gäbe es Rama 
nicht, gäbe es kein Panorama (Universum). 

*** 

Ihr sagt, dass ihr von der Welt in Leiden versetzt werdet. Aber es ist nicht die Welt, die euch 
leiden lässt, sondern ihr lasst die Welt leiden. Auch die Bibel verkündet diese Wahrheit. Es wird 
gesagt, dass die Anhänger auf der Suche nach Gott sind. Das ist nicht richtig. Warum muss ein 
Gottgeweihter nach Gott suchen, der überall gegenwärtig ist? Das ist nicht richtig. In 
Wirklichkeit ist Gott auf der Suche nach einem Gottgeweihten.  

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Bhagavans Botschaft an Sankranti 

HÖRT AUF EURE INNERE STIMME 

Bharat ist das Mutterland vieler edler Seelen, 

die sich auf allen Kontinenten der Welt einen großen Namen und Ruhm erworben haben. 

Dies ist das Land der tapferen Menschen, die die Fremdherrscher vertrieben  

und Unabhängigkeit erreicht haben. 

Dies ist das Land, das sich in Musik, Literatur und anderen schönen Künsten hervortat. 

Da ihr in diesem großen Land Bharat geboren seid, ist es, oh Jungen und Mädchen, 

eure heilige Pflicht, sein reiches kulturelles Erbe zu schützen. 

 11
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Entwickelt den Geist der Einheit mit der Gesellschaft 

Ihr alle solltet bereit sein, Bharats guten Namen aufrechtzuerhalten. Sehr bald werdet ihr bei eurem 
Unternehmen erfolgreich sein. Heutzutage machen die Leute in den physischen und weltlichen 
Bereichen Fortschritte, aber sie machen nicht einmal einen Schritt in Richtung ethische, moralische und 
spirituelle Errungenschaften. Sie sollten auf dem Weg der Spiritualität Fortschritte machen. 

Die hohen ethischen Standards der alten Bharatiyas 

In alten Zeiten betrachteten die Leute Spiritualität als das Hauptziel des Lebens. Aber heutzutage ist die 
Spiritualität auf dem Rückzug. Jeder versucht, in den physischen und weltlichen Sphären 
voranzukommen. Aber das kann nur vorübergehende Befriedigung geben. Auch was die Position der 
Frauen angeht ist heutzutage ein Verfall zu verzeichnen, obwohl Indien für Frauen von großer 
Tugendhaftigkeit hoch angesehen war.  

Dieses Land Bharat war das Geburtsland vieler edler Frauen 

wie Sāvitrī, die ihren toten Ehemann ins Leben zurückbrachte; 

Candramati, die ein wildes Feuer mit der Kraft der Wahrheit auslöschte; 

Sita, die ihre Keuschheit bewies, indem sie unversehrt aus dem lodernden Feuer hervorkam; 

und Damayantī, die einen übel gesinnten Jäger mit der Kraft ihrer Keuschheit zu Asche verbrannte. 

Dieses fromme und edle Land erlangte Fülle und Wohlstand 

und wurde aufgrund solch tugendhafter Frauen zum Lehrer aller Nationen der Welt. 

Sāvitrī konnte Yamas (der Todesgott) Gnade gewinnen und ihren toten Ehemann ins Leben 
zurückbringen. Wo sonst auf der Welt finden wir solche Frauen von großer Tugendhaftigkeit? Tod ist 
jedem Menschen gewiss. Aber gibt es außer in Bharat in irgendeinem Land irgendeine Frau, die ihren 
verstorbenen Ehemann ins Leben zurückholte? Viele Länder der Welt haben einen Abstieg erlitten, weil 
sie vom Pfad des Dharma abwichen. Bharat ist der Geburtsplatz edler und tugendhafter Frauen wie 
Candramati und Sita, die Bharat einen großen Ruf einbrachten. 

Selbst heute noch verhalten sich die Bharatiyas nicht auf willkürliche Weise wie die Einwohner anderer 
Länder. Wie immer ihr persönliches Leben auch sein mag, in der Öffentlichkeit verhalten sie sich auf 
eine würdevolle und ehrbare Weise. Ein Sohn wagt es nicht einmal wenn er heranwächst, mit seiner 
Mutter von Angesicht zu Angesicht zu sprechen. Vor ein paar Jahren beobachtete ich es auch in 
Venkatagiri. In jenen Tagen pflegten der Raja von Venkatagiri und seine Söhne nach Puttaparthi zu 
kommen. Ehe sie hierherkamen ersuchten sie den Segen ihrer Mutter, die von hinter einem Vorhang 
ihre Füße hervorstreckte. Sie pflegten hierherzukommen, nachdem sie die Füße ihrer Mutter berührt 
hatten. 

Die Bharatiyas haben einen so hochstehenden Charakter bewahrt. Aber heutzutage gehen Jungen und 
Mädchen gemeinsam auf den Markt. Wenn jemand sie anspricht sagen sie, sie seien 
Klassenkameraden. Damals wurde sogar das Wort „Klassenkamerad“ als schlecht angesehen. Sie 
benutzten dieses Wort nicht. Sie sagten, sie studieren in derselben Klasse. Zu jener Zeit wurden so 
strenge Regeln eingehalten. Aber heutzutage haben die Schüler und Studenten keinerlei Furcht; sie 
besuchen einander zuhause und essen gemeinsam. Das ist eine große Perversion. Dies ist die 
Auswirkung des Kalizeitalters, dessen Vorzeichen sich gegen Ende von Yudhishthiras Herrschaft 
abzeichneten. Eines Abends beobachtete Yudhishthira, wie ein Bauer mit einem Pflug auf seinen 
Schultern nach Hause zurückkehrte. Als er ihn nach dem Grund fragte antwortete der Bauer, er habe 

 12
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

am Vortag seinen Pflug auf dem Feld gelassen und er wurde gestohlen; deshalb trage er den Pflug mit 
sich nach Hause zurück. An einem anderen Tag sah er, wie jemand die Tür seines Hauses verschloss. Bei 
einer Gelegenheit sah er, wie eine Frau mitten auf der Straße mit einem Mann sprach. Es galt als 
unethisch für Frauen, in der Öffentlichkeit mit Männern zu reden. Als Yudhishthira diese Zeichen 
wahrnahm erkannte er, dass das Kalizeitalter eingetreten war und er dachte, das sei ein Anzeichen für 
das Ende seiner Lebensreise auf Erden. 

Helft jedem, verletzt niemanden 

Wir sollten heutzutage folgendermaßen nachdenken: „Sind wir Menschen, Tiere oder Bestien?“ Nur 
Tiere haben tierische Eigenschaften. Als Mensch solltet ihr menschliche Eigenschaften haben. Ihr solltet 
euch fragen: „Besitze ich menschliche Eigenschaften oder nicht?“ Wir bezeichnen uns bloß als Mensch.. 
Aber welches sind die menschlichen Eigenschaften, die wir an den Tag legen sollten? Wir sollten 
niemandem schaden, wir sollten niemanden verletzen und wir sollten mit niemandem barsch reden. 
Diejenigen sind Menschen, die mit Mitgefühl und Rechtschaffenheit ausgestattet sind. Wahrheit 
(satya), Dharma, Frieden (shānti), Liebe (prema) und Gewaltlosigkeit (ahimsā) sind die fünf 
menschlichen Eigenschaften. Die Menschen halten sich jedoch nicht an diese Werte und wollen 
dennoch Frieden. Was ist unter Frieden zu verstehen? Kann er im Außen gefunden werden? Er ist in 
euch anwesend. Er kommt nur aus eurem Herzen. Ihr sucht nach Frieden, der in euch ist. 

Alles hat eine Reaktion, eine Widerspiegelung und einen Widerhall. Wenn ihr Hass in euch tragt, nehmt 
ihr in anderen Hass wahr. Ihr fügt anderen, die euch keinen Schaden zugefügt haben, Unrecht zu. Was 
immer ihr anderen antut, ihr müsst die Konsequenzen tragen. Für alles was wir sehen, hören und 
erfahren gibt es keinen anderen Grund als Reaktion, Widerspiegelung und Widerhall. Ihr vergesst diese 
Wahrheit und beschuldigt andere, indem ihr sagt, so und so habe euch kritisiert, verletzt oder 
geschadet. Die Ursache für alles Gute oder Schlechte, das ihr erfahrt, sind nicht die anderen, noch 
werden euch Gutes und Schlechtes von Gott gegeben. Gott ist eigenschaftslos, makellos, der letztliche 
Wohnsitz, ewig, rein, erleuchtet, frei und die Verkörperung der Heiligkeit. Ihr solltet versuchen, diese 
göttlichen Eigenschaften in euch aufzunehmen. Nur dann könnt ihr euch als wahre Menschen 
bezeichnen. Wenn ihr mit anderen streitet oder anderen schadet, könnt ihr euch nicht Mensch im 
wahren Sinn des Wortes nennen. Helft deshalb jedem. Verletzt niemanden. Man erlangt Verdienst, 
indem man anderen dient, und begeht Sünde, indem man sie verletzt. Wen immer ihr grüßt, es erreicht 
Gott, und wen immer ihr kritisiert, es erreicht Gott. Es ist eure Illusion zu glauben, ihr würdet jemand 
anderen beleidigen oder verunglimpfen. Tatsächlich beleidigt und verhöhnt ihr euch selbst, denn das 
Gleiche wird zu euch als Reaktion, Widerspiegelung und Echo zurückkommen. Dann könnt ihr nicht 
behaupten, es wäre euch von Gott gegeben worden. Ihr selbst seid dafür verantwortlich. Wenn ihr also 
wollt, dass alles für euch gut wird, solltet ihr anderen Gutes tun. 

Der inneren Stimme zu folgen ist wahre Spiritualität 

Die moderne Bildung vermittelt nur Buchwissen. Ihr solltet nicht Bildung, sondern Educare anstreben. 
Educare bedeutet, das hervorzubringen, was in eurem Herzen ist; Bildung hingegen bedeutet, euren 
Kopf mit Informationen aus Büchern zu füllen. Ihr haltet alle Informationen, die ihr in euch gesammelt 
habt und erinnert, für Bildung. Aber das ist keine wahre Bildung. Ihr solltet auf eure innere Stimme 
hören und die Werte entwickeln, die in euch verborgen sind. Das ist wahre Bildung. Ihr nehmt an 
Spielen, Sport und kulturellen Aktivitäten teil, wie das Singen andachtsvoller Lieder. Das ist die Weise, 
wie ihr euren Körper richtig einsetzen solltet. Es liegt keine Größe darin, sein Vertrauen in den Körper 
zu setzen. Der Körper ist vergänglich. Er besteht aus Abermillionen von Atomen. Aber nach dem Tod 
bleibt nichts zurück. 

Der Körper ist dazu gedacht, Handlungen durchzuführen. Wir sollten nur gute Handlungen durchführen 
und unsere Pflicht ernsthaft erfüllen, um unseren Körper zu heiligen. Benutzt euren Körper nicht auf 
unangemessene Weise. Lehrer, Schulleiter und -leiterinnen, Rektoren, Vizekanzler und Kanzler werden 
ernannt, um die Schüler auf den rechten Pfad zu führen. Es ist eure oberste Pflicht, die Anweisungen 

 13
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

eurer inneren Stimme (antarvāni) in die Tat umzusetzen und den guten Eigenschaften, die in euch 
liegen, zu folgen. Aber die Menschen handeln im Gegensatz zu ihren angeborenen menschlichen 
Werten. Ignoriert niemals eure innere Stimme. Sie ist euer wahrer Besitz. Wenn ihr die Fähigkeit 
entwickelt auf eure innere Stimme zu hören, werdet ihr im Leben großen Fortschritt machen. Die Leute 
täuschen sich, wenn sie glauben, sie könnten alles durch rituelle Praktiken wie Japa, Askese (tapas), 
Yoga und Meditation (dhyāna) erreichen. Aber in Wirklichkeit könnt ihr alles erreichen, wenn ihr den 
Werten folgt, die aus eurem Herzen hervorgehen. Wenn ihr gegen eure innere Stimme handelt, werdet 
ihr in Weltlichkeit ertrinken. Sich der Weltlichkeit hinzugeben wird euch von eurer inneren Stimme und 
den angeborenen Werten wegbringen. Der inneren Stimme zu folgen ist wahre Spiritualität. Ihr solltet 
niemanden verletzen noch solltet ihr bei diesem Prozess verletzt werden. Das wahre Bildungssystem ist 
das, welches euch dieses Prinzip lehrt. Wer seiner inneren Stimme folgt, dessen Wohlergehen ist 
gesichert. Wahre Spiritualität umfasst, dass ihr nicht im Gegensatz zu eurer inneren Stimme handeln 
solltet.  

Erweist sogar jenen Gutes, die euch schaden 

Spiritualität ist nicht nur auf Praktiken wie Japa und Meditation beschränkt. Heutzutage sind all diese 
Praktiken zu reinen Ritualen geworden. Die Leute denken eine Sache und tun etwas anderes. Jene, 
deren Gedanken, Worte und Taten in perfekter Harmonie sind, sind edel; jene, denen diese 
Übereinstimmung fehlt, sind schlecht. Wenn eure Gedanken, Worte und Taten nicht in Einklang sind, 
könnt ihr nicht als Mensch bezeichnet werden. Manchmal werdet ihr zu wütend und könntet sogar 
jemanden schlagen. Aber das ist eine große Sünde. Tatsächlich schlagt ihr nicht euren Feind, sondern 
Gott selbst. Ihr solltet deshalb euer Leben auf eine solche Weise führen, dass ihr niemandem Schaden 
zufügt. Es ist natürlich, jenen Gutes zu tun, die euch Gutes tun. Das ist nichts Außergewöhnliches. Aber 
Sai allein tut sogar jenen Gutes, die versuchen ihm zu schaden. Ich ziehe ihre Fehler nicht in Betracht. 
Ich schenke dem Schaden, den sie mir zufügen wollen, keinerlei Aufmerksamkeit. Ihr solltet immer in 
einem Zustand des höchsten Friedens verweilen. Ihr könnt alles erreichen, wenn ihr Frieden habt. 
Friede (peace) liegt in euch, im Außen werdet ihr nur Zerstreuung (pieces) finden. Friede kann nur 
erlangt werden, wo Einheit herrscht. Wenn ihr Spaltung in der Einheit verursacht, wird es keinen 
Frieden geben. 

Ihr solltet euren Eltern dienen und euch um sie kümmern. Wahrhaft gesprochen sind eure Eltern eure 
ersten Lehrer. Ihr werdet keinen Nutzen aus euren guten Taten beziehen, wenn ihr euren Eltern 
Schwierigkeiten bereitet. Ihr mögt die Konsequenzen nicht sofort erfahren, aber ihr werdet sie 
sicherlich in der Zukunft erleiden. Fügt euren Eltern deshalb keinerlei Leid zu. Wenn ihr ihnen Schaden 
zufügt, werdet ihr als Ergebnis davon zehnmal mehr zu leiden haben! Genauso wird, wenn ihr etwas in 
Barmherzigkeit gebt, dieses zehnmal mehr zu euch zurückkommen. Seid deshalb immer bereit, 
anderen zu helfen. 

Welche Hilfe auch immer ihr leisten könnt, ihr solltet sie tun. Wenn ihr damit befasst seid anderen 
Gutes zu tun, könnt ihr auf dem Weg der Wahrheit voranschreiten. Wenn ihr auf dem Weg der 
Wahrheit vorwärts geht, wird euch das zu Dharma führen. Aus der Vereinigung von Wahrheit und 
Dharma wird Frieden hervorgehen. Wenn Frieden sich mit Wahrheit und Dharma verbindet, werdet ihr 
Liebe, Prema erfahren. Wenn ihr Liebe in euch tragt, werdet ihr keine Feinde haben. Ihr fügt anderen 
nur dann Schaden zu, wenn es euch an Liebe mangelt. Ihr solltet deshalb Liebe kultivieren. Um Liebe zu 
kultivieren, müsst ihr zuerst den Zustand des Friedens erlangen. Wahrheit, Dharma, Frieden, Liebe und 
Gewaltlosigkeit sind die Eigenschaften eines Menschen. Aber heutzutage findet ihr wo ihr auch 
hinschaut Gewalt. Die Leute fürchten sich sogar in ihrem eigenen Haus, wenn sie allein sind. Das ist das 
Ergebnis des Wandels der Zeit. Früher hielten die Leute Amerika für ein sehr reiches Land. Aber jetzt 
verändert sich die Situation mit dem Wandel der Zeit. Ihr glaubt, Geld sei alles und man könne alles 
und jedes kaufen, wenn man Geld hat. Aber Geld ist nicht wichtig; euer Geist (mind) ist wichtig. Wenn 
euer Geist ruhig und still ist, könnt ihr vollkommenen Frieden erfahren. 

 14
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Entwickelt den Geist der Einheit mit der Gesellschaft 

Studenten! Was immer ihr tut, tut es als eine Gabe für Gott. Gott ist der Handelnde in allem, nicht ihr. 
Ihr könnt jede Aufgabe nur mit Gottes Willen vollbringen. Seid deshalb euer eigener Zeuge. Engagiert 
euch in guten Taten. Sprecht nur das, was gut ist. Von eurer Zunge sollte nur die Wahrheit kommen. 
Alles, was ihr tut, sollte zum Wohle der anderen sein. Wenn ihr euch im Dienst an anderen engagiert, 
werdet ihr immer glücklich sein. Gebt Ego und Eifersucht niemals Raum. Wenn ihr diese beiden habt, 
werden all eure guten Eigenschaften zerstört und alles wird schlecht für euch werden, Seid deshalb gut 
und helft anderen. Wenn ihr jemanden in Schwierigkeiten seht, solltet ihr sein Leiden lindern, sogar 
wenn ihr eure Arbeit stehen lassen müsst. Das ist die oberste Pflicht eines Menschen. Helft immer, 
verletzt nie. Es genügt, wenn ihr euch an dieses Prinzip haltet. Helft immer. Helft euren Mitmenschen. 
Schadet nicht einmal jenen, die euch hassen. Verletzt nie. Verursacht anderen keinerlei Ungemach. Das 
ist wahre Bildung. Manche Leute beziehen hohe Gehälter und bereiten aufgrund ihres Egos nicht nur 
den Leuten in ihrem Büro, sondern auch ihren eigenen Eltern zuhause Probleme. Das ist ein großer 
Fehler. Wenn ihr eine höhere Position im Leben erreicht, solltet ihr euer Ego verringern. Nur dann 
werdet ihr gebührenden Respekt erhalten. 

Denkt immer an die Gesellschaft, in der ihr lebt. Ignoriert sie niemals. Ihr verdankt der Gesellschaft 
eure Existenz. Die Gesellschaft ist nicht etwas von euch Getrenntes. Ihr seid ein Mitglied der 
Gesellschaft. Die Gesellschaft ist eine Kombination von Individuen. Ihr solltet diesen Geist der Einheit 
mit der Gesellschaft entwickeln. Versucht euer Leben so zu führen, dass ihr immer das Wohlergehen 
der Gesellschaft im Auge habt. Euer Wohlergehen liegt im Wohlergehen eurer Mitmenschen. 

Es ist Mutter Erde, die alle Dinge und Aktivitäten auf der Welt unterstützt. Keiner, der sein Vertrauen in 
Mutter Erde setzt, wird jemals zu Schaden kommen. Auf diese Weise solltet ihr euer Vertrauen in 
Mutter Erde setzen, Bildung erlangen, eine gute Anstellung annehmen und euch einen guten Ruf 
verdienen. Ihr habt gute Noten und hohe Grade erreicht und dadurch euch selbst, eurer Familie und 
dem Institut einen guten Ruf verschafft. Das ist es, was die Studenten tun sollten. Es liegt nichts Großes 
darin, nach Amerika zu gehen und Hunderttausende von Rupien zu verdienen. Selbst Bettler können 
Geld verdienen. Geld kommt und geht, Moral kommt und wächst. Entwickelt deshalb Moral. Wenn ihr 
Moral habt, werdet ihr im Leben niemals leiden. 

- Aus Bhagavans Ansprache an Sankranti in der Sai Kulwant Halle, Prashanti Nilayam, am 14. Januar 
2009. 

SIEBEN JAHRZEHNTE ZU DEN LOTOSFÜSSEN VON BHAGAVAN 

Y.N. Gangadhar Setty 

Nun möchte ich über die medizinischen Wunder und die persönlichen Erfahrungen sprechen, die wir 
mit Bhagavan gemacht haben.  

Erfahrungen mit Bhagavans Göttlichkeit 

Damals fand Swamis Darshan in Brindavan morgens um 9 Uhr statt. Wenn Swami also in Brindavan war, 
kamen wir Devotees zum Darshan, bevor Swami kam. Eines Tages fuhr ich nach Brindavan, nachdem ich 
zu Hause meine Puja durchgeführt hatte. Aber Swami war bereits zum Darshan gekommen. Als er mich 
sah, fragte er: „Warum kommst du so spät?“ Ich antwortete: „Swami, ich musste erst Puja machen.“ 

 15
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Daraufhin machte Swami eine aufschlussreiche Bemerkung: „Ikkada Leda Devudu“? (Ist Gott nicht 
hier?). Er wollte mir damit klarmachen, dass Gott hier in physischer Form gegenwärtig ist. 

Swamis Gaben sind ohne Zahl. Die Schwiegertochter meines zweiten Sohnes Giridar war schwanger. Sie 
waren zu dieser Zeit in den USA. Ich ging nach Puttaparthi, um Swami um seinen Segen für eine sichere 
Entbindung zu bitten. Swami erhörte mich und ging dann in die Bhajan-Halle, wo die Bhajans 
begannen. Während die Bhajans erklangen, kam Swami plötzlich zu mir und erkundigte sich nach 
meiner Schwiegertochter. Er materialisierte eine Goldkette und sagte mir, ich solle sie ihr schicken. Sie 
waren in Amerika und Swami hatte die Kette in Puttaparthi materialisiert. Ich wusste nicht, wie ich die 
Kette nach Amerika schicken sollte. Ich kehrte nach Bengaluru zurück und erzählte meinem Sohn, was 
Swami zu mir gesagt hatte. Dann erfuhr ich, dass einer meiner Verwandten nach Amerika zurückkehrte. 
Er erklärte sich bereit, die Goldkette mitzunehmen. Mein Enkel und seine Frau gingen zum Haus meines 
Verwandten und holten die Kette ab. Es war das glückverheißende Fest von Vinayaka Chaturthi. Was ich 
hiermit verdeutlichen möchte, ist, dass die Entfernung keine Rolle spielt, wenn Swami es will.  

Die Hochzeit meines vierten Sohnes Dr. Kashi Nath wurde von Swami in Brindavan gefeiert. Er hatte 
einige Jahre lang keine Kinder. Als sie nach Bengaluru kamen, baten wir Swami um seinen Segen. Swami 
materialisierte einen Lingam und riet ihm, Abhishekam durchzuführen und das geweihte Wasser zu 
trinken. Später wurde Dr. Kashi Naths Frau schwanger und brachte ein kleines Mädchen zur Welt. Als 
sie kamen, um Swamis Segen zu erbitten, segnete Swami sie und sagte: „Jetzt, da ein Mädchen geboren 
wurde, werdet ihr auch einen Jungen bekommen.“ Mein Sohn wollte, dass wir nach Amerika kommen 
und die Kinder segnen. Er war außerordentlicher Professor für Psychiatrie am Philadelphia College. Wir 
besuchten den Gynäkologen, den sie regelmäßig wegen meiner Schwiegertochter aufsuchten. Der Arzt 
sagte: „Es war medizinisch unmöglich, dass sie schwanger wurde, weil die Gebärmutter in einer solchen 
Position war, dass es nicht möglich war, schwanger zu werden, es sei denn, sie änderte ihre Position. Ja, 
es war zweifellos ein Wunder Swamis.“  

An unserem 60. Hochzeitstag war Swami in Kodaikanal. Wir fuhren nach Kodaikanal, um seinen Segen 
zu erbitten. Als Swami uns zu einem Gespräch rief, materialisierte er eine Goldkette mit einem Om-
Anhänger für meine Frau. Doch leider verlegte sie die Kette und konnte sie nicht wiederfinden. Am 
nächsten Tag war Swami in Brindavan. Also gingen wir zum Darshan. Im Darshan erzählte meine Frau 
Swami von der verschwundenen Kette. Daraufhin sagte Swami zu ihr: „Oh chain Na Daggara Vachindi“ 
(Die Kette ist zu mir gekommen). Swami materialisierte die Kette und gab sie ihr. Meine Frau war sehr 
besorgt, nachdem sie die Kette verloren hatte. So zeigt Swami seine Göttlichkeit auf verschiedene 
Weise, um uns Vertrauen zu vermitteln.  

Die Kraft von Bhagavans Gnade 

Mein jüngster Sohn hatte ein Haus in Jayanagar, Bengaluru, gebaut. Der Marmorboden des neuen 
Hauses wurde gerade poliert. Mein Sohn lebte im ersten Stock des Hauses. Als er herauskam, rutschte 
er plötzlich aus, fiel hin und brach sich die Hüfte. Der Orthopäde riet zu einer sofortigen Operation, da 
es sonst beim Gehen zu einem Ungleichgewicht kommen würde. Aber mein Sohn hatte großes 
Vertrauen in Swami. Als wir zu Swami gingen und ihn über den Hüftbruch meines Sohnes informierten, 
sagte Swami mit Nachdruck: „Keine Operation“, und gab Vibhuti, das als Heilmittel aufgetragen werden 
sollte. Wie Swami sagte, wurde keine Operation durchgeführt, und bis heute ist er gesund und munter, 
ohne Hüft- oder Gehprobleme. Mein Sohn hatte diesen festen Glauben und dieses Vertrauen in Swami, 
seinem Rat zu folgen.  

Ich hatte Schmerzen im unteren Rückenbereich, die sich so sehr verschlimmerten, dass ich nicht mehr 
aufstehen und mich bewegen konnte. Also konsultierte ich viele Orthopäden. Sie alle sagten, dass ich 
mit Medikamenten wieder gesund werden würde. Aber mein Zustand besserte sich nicht. Mein 
jüngster Sohn befasste sich intensiv mit meinem Rückenproblem. Er kontaktierte meinen Sohn in 
Amerika, Dr. Kashi Nath. Dieser schlug vor, einen Neurochirurgen zu konsultieren, da es sich um ein 

 16
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

neurologisches Problem handeln könnte. Also gingen wir mit all den Berichten und Scans zum Super 
Speciality Hospital in Whitefield und konsultierten Dr. Hegde. Er sagte mir, dass er am nächsten Tag 
nach Puttaparthi fahren würde und mich nach einem Gespräch mit Swami treffen würde. Bei seiner 
Rückkehr fragte mich Dr. Hegde, ob ich Swami kürzlich gesehen hätte. Ich sagte ihm, dass ich Swami in 
Puttaparthi gesehen hätte, aber mein Problem nicht erwähnt hätte. Meine Rückenschmerzen wurden 
immer schlimmer. Auf Anraten meines Arztes kontaktierte mein Sohn Dr. Satish, einen Neurochirurgen 
im Apollo-Krankenhaus. Er wollte mich mit allen Berichten und Scans sehen. Aber ich war nicht 
glücklich darüber, ohne den Segen und die Erlaubnis von Swami ins Krankenhaus zu gehen. In der 
Zwischenzeit teilte mir mein Sohn mit, dass er eine Nachricht von Swami erhalten habe, dass ich mich 
an den Rat des Arztes halten könne. Ich unterzog mich einer Wirbelsäulenoperation im unteren Bereich 
meiner Wirbelsäule. Nach der Operation unterhielt ich mich mit meiner Familie, als plötzlich einer der 
Ärzte mitteilte, dass der Natriumspiegel bedenklich gesunken sei. Der Arzt sagte, dass dies Anlass zur 
Sorge sei, wenn er sich nicht verbessere. Wieder wurde Swami über meinen Zustand informiert und er 
schickte mir Vibhuti. Ich bekam Swamis Vibhuti. Am nächsten Tag stellte der Arzt, der mich 
untersuchte, einen normalen Natriumspiegel fest. Der Arzt konnte nicht verstehen, warum sich mein 
Natriumspiegel verbesserte und normal wurde. Swamis Liebe, Mitgefühl und seine außergewöhnliche 
Fürsorge ermöglichten meine Genesung und ermöglichten es mir, ein normales Leben zu führen. Das ist 
die Kraft von Swamis Gnade. 

Ich möchte auf ein weiteres medizinisches Wunder hinweisen, das Swami an Dr. Mohan Chennuru 
vollbracht hat, einem renommierten Orthopäden und Schwiegervater meines jüngsten Sohnes 
Subbaiah. Er wurde schwer krank und sein Zustand war kritisch. Die behandelnden Ärzte gaben die 
Hoffnung auf, dass er überleben würde. Meine Frau und ich waren in Prashanti Nilayam, als wir einen 
Anruf von seiner Frau Susheela Chennuru erhielten, in dem sie uns bat, zu Swami zu beten, um sein 
Leben zu retten. Meine Frau hatte die Gelegenheit, Swami davon zu erzählen. Swami versicherte ihr, 
dass er von der Krankheit genesen werde. Swamis Zusicherung bewahrheitete sich, er erholte sich und 
lebte noch mehrere Jahre. Beide kamen nach Puttaparthi, um Bhagavan ihre Dankbarkeit 
auszudrücken, und Swami segnete Dr. Mohan Chennuru mit einer Goldkette. Dr. Susheela Chennuru 
arbeitet als Gynäkologin im mobilen medizinischen Team in Prasanthi Nilayam.  

Mir fehlen die Worte, um meine Dankbarkeit gegenüber Bhagavan für alles, was er für mich und meine 
Familie getan hat, auszudrücken. 

(Quelle: Samarpan-Vortrag, Brindavan.) 

- Der Autor, ein leidenschaftlicher und langjähriger Devotee von Bhagavan, hat während seiner 
langen Zusammenarbeit mit Bhagavan viele wertvolle Erfahrungen gemacht. 

Chinna Katha 

DIE REALITÄT DES MENSCHEN IST DAS SELBST 

Es gibt eine kleine Geschichte. Ein großer Devotee, der sehr wohlhabend war,  hatte viel Gold und 
fertigte daraus mehrere feine Gegenstände an, jeder von ihnen zwanzig Tolas (234 g) schwer. Er stellte 
eine feine Krishna-Statue her, einen Sitz für diese Statue, einen Schirm und auch eine Kuh, die Krishna 

 17
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

begleitete. Jedes dieser Stücke wog zwanzig Tolas, insgesamt also 100 Tolas (1170 g). Auf diese Weise 
erfuhr er die Göttlichkeit Gottes in den aus Gold gefertigten Formen.  

Doch es ist das Wesen der Zeit, dass sich die Dinge ständig ändern, und im Laufe der Zeit kam Unglück 
über ihn und in seinem Haus herrschte Armut. Es kam eine Zeit, in der er nichts zu essen hatte. Er war 
gezwungen, die goldenen Dinge, die er verehrte, zu verkaufen. Er ging zu jemandem, der diese 
Gegenstände kaufen würde, und verlangte, dass jedes einzelne von ihnen gewogen würde, um 
herauszufinden, welchen Preis er für jeden Gegenstand erhalten würde. Der andere wohlhabende 
Mann, der die Gegenstände kaufen sollte, wog die Krishna-Statue. Nachdem er das Gewicht von 
Krishna ermittelt hatte, bot er an, 10.000 Rupien dafür zu zahlen. Danach wog er den Sockel und sagte, 
dass er dafür 10.000 Rupien zahlen würde. Dann wog er die Kuh und sagte, dass auch sie 10.000 Rupien 
einbringen würde. Der Devotee war sehr verzweifelt. Er fragte, wie es sein könne, dass Krishna, der 
Sockel und die Kuh alle jeweils 10.000 Rupien einbringen würden. Der potentielle Käufer würde 
offensichtlich nicht mehr Geld bezahlen, weil es sich um die Figur von Krishna handelte. Er würde 
lediglich den Goldwert der einzelnen Gegenstände bezahlen und die Krishna-Statue nicht anders 
bewerten als die Kuh.  

So verhält es sich auch mit einem Menschen. Sein Wert hängt von der Göttlichkeit ab, die in ihm ist, 
und nicht von seinem Reichtum, seinem Aussehen oder seinem materiellen Besitz. Die Kuh, der Sockel 
und die Statue von Krishna unterscheiden sich nur in ihrer Form und in ihrem Namen. Der Mensch, der 
ihren Wert ermittelt, wird dies auf der Grundlage der Menge an Gold, die in jedem von ihnen enthalten 
ist, tun, und die ist bei allen gleich. Der grundlegende Inhalt all dieser Dinge ist Gold, und obwohl jedes 
eine andere Form hat, ist es dasselbe Gold. Auf die gleiche Weise scheinen in dieser Welt viele Dinge 
unterschiedliche Namen und Formen zu haben und können bei verschiedenen Menschen einen 
unterschiedlichen Eindruck hinterlassen. Aber die gemeinsame Basis in all diesen Dingen ist der Aspekt 
von Brahman.  

Divyatmasvarupas! Es ist üblich geworden, jeden Körper und seine Form getrennt zu betrachten, und 
der gemeinsame göttliche Inhalt wird von niemandem gesehen. Wir betrachten diese verschiedenen 
Körper und Formen nur von außen, aber die wirkliche Verbindung und der Vergleich zwischen den 
einzelnen Körpern und Formen erfolgt durch das Selbst. 

Hierzu gibt es noch ein kleines Beispiel. Es gab einen Vater, der nur einen Sohn hatte. Der Sohn 
kümmerte sich sehr liebevoll um seinen Vater und diente ihm mit großer Zuneigung. Im Alter von 61 
Jahren verstarb der Vater. Der Sohn saß neben dem toten Körper seines Vaters und weinte: „Oh Vater, 
du hast mich verlassen und bist gegangen. Wer wird sich in dieser Welt noch um mich kümmern?“ Wir 
sollten dies sorgfältig untersuchen. Wenn er sagt: „Vater, du hast mich verlassen und bist gegangen“, 
dann hat er diesen Körper sechzig Jahre lang seinen Vater genannt. Der Körper, der als sein Vater 
beschrieben wurde, ist immer noch da. Was ist denn gegangen? Wenn dieser Körper sein Vater war, so 
ist der Körper immer noch da und er kann diesen Körper weiter als seinen Vater betrachten. Nein, das 
ist nicht richtig. Was gegangen ist und was er als seinen Vater betrachtete, war die Lebenskraft, die in 
dem Körper war, und diese Lebenskraft hat den Körper verlassen und ist gegangen. Was den Körper 
verlassen hat, ist sein Vater, und der tote Körper, der dort zurückbleibt, ist nicht sein Vater. Es ist die 
Lebenskraft oder das Caitanya im Körper, das ihm das illusorische Gefühl gab, dass der Körper sein 
Vater sei. 

Wir sehen hier, dass wir, solange Leben im Körper ist, die Verbindungen fördern und wir erfahren die 
Beziehungen zu diesem Körper, aber in dem Moment, in dem das Leben aus diesem Körper weicht, 
zögern wir, diesen Körper in unserem Haus zu behalten. Wir haben weder Bindung an noch Zuneigung 
zu diesem Körper, sobald die Lebenskraft verschwunden ist. Dieser Körper hat eine Form angenommen, 
die aus allen fünf Elementen besteht. Dies ist nur eine nebensächliche und unwirkliche Erscheinung. Es 
gibt einen deutlichen Unterschied zwischen diesem Körper, der aus den fünf Elementen besteht, und 

 18
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

dem Atman, der sich im Körper befindet. Wir sollten uns das Wissen aneignen, mit dem wir den 
deutlichen Unterschied zwischen dem Körper und dem Atman erkennen können. 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Neujahrsbotschaft von Bhagavan 

NEHMT DIENST UND LIEBE ALS EURE HÖCHSTEN IDEALE AN 

Die Menschen wünschen sich eine angenehme Zeit, eine gute Position und ein glückliches Leben. Aber 
niemand versucht, Klugheit, Weisheit und Charakter zu erlangen. Was soll dieser Versammlung 
gelehrter Menschen noch vermittelt werden? 

(Telugu-Gedicht) 

UNENDLICHE LIEBE IST SWAMIS EINZIGER REICHTUM 

Verkörperungen der Liebe! 

Es ist ein seltenes Privileg, als Mensch geboren zu werden. Der Mensch ist mit einem sanften Herzen 
und einem liebenswürdigen Geist ausgestattet. Er ist mit kostbarer Zeit beschenkt. Leider ist der 
Mensch jedoch nicht in der Lage, seine wahre Natur zu erkennen. Man kann nicht einfach als Mensch 
bezeichnet werden, nur weil man einen menschlichen Körper hat. Der Mensch ist in der Tat die Form 
des Virat Swarupa (der kosmischen Person). Er ist der Träger aller Kräfte, die den Kosmos durchdringen. 
Aber er ist nicht in der Lage, seine eigenen Fähigkeiten zu erkennen und nutzt nicht einmal einen 
kleinen Teil davon.  

Erkenne zuerst deinen eigenen Wert 

Der Mensch von heute ist frei von Frieden und Freude. Warum ist das so? Wie kommt es, dass der 
Mensch, der mit einem kostbaren und seltenen Leben, einem weichen Herzen, einem sanften Geist 
und wertvoller Zeit ausgestattet ist, nicht in der Lage ist, die Vorteile dieser wertvollen Besitztümer zu 
genießen und Frieden zu finden? Da er sich seines angeborenen Potenzials nicht bewusst ist und seine 
wahre Natur vergisst, wird der Mensch engstirnig, selbstsüchtig und leidet unter einem Mangel an 
geistigem Frieden. Tatsächlich wird er vom Dämon des Egoismus verschlungen. 

Der Mensch in der Antike führte ein sehr friedliches und glückliches Leben. Unruhe im Geist war ihm 
fremd, weil er sich an Sathya und Dharma hielt. Warum fehlt dem Menschen heute der innere Frieden? 
Was trägt zur Wandlung des menschlichen Herzens bei? Wie das Feuer, so der Rauch; wie der Rauch, so 
die Wolke; wie die Wolke, so der Regen; wie der Regen, so die Ernte; wie die Ernte, so die Nahrung und 
wie die Nahrung, so der Geist. Selbst die Gewohnheiten des Essens und Trinkens der Menschen von 
heute sind nicht angemessen. 

Was ist die wahre Zierde des Menschen? Lotusblumen sind die Zierde von Seen. Häuser und Gebäude 
sind die Zierde von Dörfern und Städten. Die Wellen des Ozeans sind seine Zierde. Der Mond 

 19
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

verschönert den Himmel. Der Charakter ist die wahre Zierde des Menschen. Der Verlust dieser Zierde 
ist die Quelle all seines Leidens und Elends. Der Mensch erkennt nicht den Zweck, für den er von Gott 
erschaffen wurde. Gottes Schöpfung ist mit mehreren Wahrheiten, Geheimnissen und Idealen 
ausgestattet. Aber der Mensch hat diese Ideale vergessen. Er ist nicht in der Lage, die Bedeutung seines 
Erbes zu würdigen. Von allen Mächten in der Welt ist die menschliche Macht die größte. Tatsächlich ist 
es der Mensch, der den Wert aller Materialien der Welt einschätzt. Wer gibt einem Diamanten oder, 
Gold einen Wert? Wer misst dem Land einen Wert bei? Ist es nicht der Mensch? Der Mensch misst 
allem in dieser Welt einen Wert bei, aber er ist nicht in der Lage, seinen eigenen Wert zu erkennen. Wie 
kann er dann jemals den Wert des Göttlichen verstehen? Zunächst muss der Mensch den Wert des 
menschlichen Lebens erkennen. Nur dann wird er in der Lage sein, das Göttliche zu verstehen. Gott 
wohnt nicht im Paradies oder in Kailash. Dies sind seine vorübergehenden Wohnstätten. Der wahre 
Wohnort Gottes ist das Herz des Menschen. Ihr müsst Gott nicht suchen. Er ist nicht in einem fremden 
Land. Ebenso existiert die Sünde nicht in einem fremden Land; sie ist mit euren Handlungen 
verbunden. Nicht in der Lage zu sein, eure angeborene Göttlichkeit zu erkennen, ist Ajnana 
(Unwissenheit). Ihr müsst den Grund für diese Unwissenheit erforschen. Dies liegt hauptsächlich daran, 
dass ihr euer ganzes Leben lang dem Pravritti Marga (äußeren Pfad) unter dem Einfluss der 
Sinnesorgane folgt, die nach außen gerichtet werden. Ihr bemüht euch nicht, die Reise nach innen 
anzutreten (Nivritti Marga). Alles, was ihr seht, hört oder denkt, sind äußere Handlungen. Tatsächlich 
ist alles, was ihr tut, äußerlich. Daher seid ihr völlig in die äußeren Aktivitäten vertieft und 
vernachlässigt den inneren Weg völlig. 

Verkörperungen der Liebe! 

Ihr müsst euch bemühen, den Wert des Menschen zu verstehen. Tatsächlich gibt es keine andere 
Göttlichkeit als die, die im Menschen gegenwärtig ist. Daher ist es zunächst notwendig, den Menschen 
zu verstehen, bevor man überhaupt versuchen kann, die Göttlichkeit zu verstehen. Tatsächlich gibt es 
keinen Unterschied zwischen Mensch und Göttlichkeit. Der Mensch ist Gott; Gott ist Mensch. Es gibt 
nur einen Unterschied in der Wahrnehmung. Ihr seht die Welt mit einer weltlichen Sichtweise und 
erkennt nicht die Göttlichkeit, die sie durchdringt. Ihr müsst euch bemühen, eure Sichtweise von außen 
nach innen zu ändern, um diese Göttlichkeit wahrzunehmen. 

Weisheit vertreibt Unwissenheit 

Hier ist eine Rose. Aus weltlicher Sicht ist sie nur eine Blume. Aus göttlicher Sicht ist sie jedoch die 
Blume des Herzens. Woher kommt die Fähigkeit, die Form und den Duft einer Rose wahrzunehmen? Sie 
kommt vom Göttlichen. Eure Unfähigkeit, die allgegenwärtige Göttlichkeit wahrzunehmen, ist die 
Hauptursache für all das Leid und Elend, das ihr in dieser Welt erfahrt. 

Madalasa vermittelte ihren Kindern von Kindheit an das Wissen um diese grundlegende Wahrheit. Sie 
sagte ihnen: „Meine lieben Kinder, ihr seid nicht dieser physische Körper. Verwechselt nicht physische 
Dinge mit spirituellen Realitäten. Werdet nicht Opfer von Täuschung aufgrund eurer Anhaftung. Diese 
Täuschung vermittelt euch den falschen Eindruck der physischen Realität. So wie der Traumzustand 
verschwindet, wenn man aus dem Schlaf erwacht, verschwindet die durch Moha (Anhaftung) 
verursachte Täuschung, wenn man in den Zustand von Jnana (Weisheit) erwacht. Wann bekommt man 
Träume? Man schreibt Träume seiner Nahrung oder seinen Gedanken zu. Aber das ist nicht wahr. Gebt 
diese Anhaftung an Samsara (Welt) auf und erwacht aus dem Schlaf der Täuschung. Moha lässt euch 
eure wahre Form vergessen. Wenn es überhaupt keinen Schlaf gibt, ist kein Traum möglich. Deshalb ist 
Schlaf die Hauptursache für Träume. Für den Traum von Ajnana (Unwissenheit) ist Avidya (Mangel an 
wahrem Wissen) die Ursache. Deshalb solltet ihr nicht in den Schlaf von Avidya fallen. Mit dieser Lehre 
verwandelte sie all ihre Kinder in große Yogis. 

Die Geburt als Mensch ist nicht dazu da, um sich weltlichen Vergnügungen hinzugeben. Keine der 
weltlichen Freuden kann wahre Befriedigung verschaffen. Sie steigern nur immer mehr die eigenen 

 20
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Wünsche. Deshalb sollte der Mensch weltliche Wünsche aufgeben und das Prinzip der Göttlichkeit 
erkennen.  

Neujahrs-Auguren verheißen Gutes für die Menschheit 

Aus physischer und weltlicher Sicht markiert der heutige Tag den Beginn des Jahres 2000. Dies ist 
jedoch kein universelles Zeitmaß, da es nur auf einen bestimmten Kalender beschränkt ist. Darüber 
hinaus gilt es nur für Vyashti (Individuum) und nicht für Samashti (Kosmos), da der Kosmos jenseits des 
weltlichen Zeitrahmens liegt, während das Individuum an Zeit und Raum gebunden ist. Der Kosmos ist 
in der Tat die Göttlichkeit selbst. Das Individuum ist Jiva, während der Kosmos Deva (Göttlichkeit) ist. 
Aus der Sicht der Göttlichkeit sind 2000 Jahre nur ein winziges Körnchen. In der Vergangenheit sind 
mehrere Millionen Jahre vergangen. Daher haben 2000 Jahre aus dieser Perspektive wenig Bedeutung. 
Seit der Zeit von Jesus Christus sind 2000 Jahre vergangen. Was ist mit den Hunderttausenden von 
Jahren, die der Ankunft Christi vorausgingen? Einige der Monatsnamen des englischen Kalenders sind 
mit verschiedenen römischen Königen und griechischen Göttern und Göttinnen verbunden. Zeiträume 
wurden nach Menschen benannt, aber die Wahrheit über die menschliche Natur wird ignoriert. 

Der Mensch ist die Verkörperung des Göttlichen. Im Wort Manava (Mensch) stehen die drei 
Buchstaben für: „Ma“ – Ajnana (Unwissenheit), „Na“ – ohne, „Va“ – handeln. Der Mensch ist also 
jemand, der ohne Unwissenheit handelt. Es gibt noch eine andere Möglichkeit, dieses Wort zu 
interpretieren. „Ma“ – nicht, „Nava“ – neu, d. h. der Mensch ist nicht neu. Er ist Purathana (alt) und 
Sanathana (ewig). Der Mensch existiert seit unzähligen Jahren. 

Streitigkeiten über Daten sind bedeutungslos. Jede Sekunde ist die Geburt eines neuen Jahres. 
Sekunden summieren sich zu Minuten, Minuten zu Stunden, Stunden zu Tagen, Tage zu Monaten und 
Monate zu Jahren. Jede Sekunde eues Lebens ist neu. Daher gibt es keine besondere Heiligkeit in Bezug 
auf den Beginn oder das Ende eines Jahres. Es gibt Menschen, die diesem Tag eine besondere 
Bedeutung beimessen und über einige außergewöhnliche oder großartige Ereignisse spekulieren, die 
stattfinden werden. Die Zeit oder das Datum ist nicht der Grund für euer Glück oder euer Leid. Euer 
eigenes Karma (eure Handlungen) in der Vergangenheit ist die Ursache für euer Glück und euer Leid. 
Wie der Same, so die Pflanze und die Frucht; sie können nicht unterschiedlich sein. Verschwendet eure  
mentale Energie nicht mit Spekulationen über dieses oder jenes Ereignis.  

Schätzt das göttliche Gold in eurem Herzen 

Heutzutage sind menschliche Werte auf dem Rückzug. Es gibt nirgendwo eine Spur von Liebe. Wahrheit 
und Rechtschaffenheit sind schwer zu finden. Wie kann sich unter diesen Bedingungen Frieden 
manifestieren? Wenn ihr einem Goldschmied etwas Gold gebt, könnt ihr jedes Schmuckstück nach 
euren Wünschen anfertigen lassen. Hiranyagarbha ist ein anderer Name für Gott. Hiranya bedeutet 
Gold. Wenn ihr dieses göttliche Gold in euer Herz legt, könnt ihr jeden beliebigen Schmuck wie Santhi 
(Frieden), Sathya (Wahrheit) und Dharma (Rechtschaffenheit) herstellen. So wie ohne Gold kein 
Schmuck hergestellt werden kann, könnt ihr Santhi, Sathya oder Dharma nicht ohne Göttlichkeit 
erlangen. Hiranyagarbha ist in jedem Menschen gegenwärtig. Deshalb nennt Swami jeden „Bangaru“ 
(Gold). Nur wenn ihr diese Wahrheit erkennt und fest an die Immanenz Gottes glaubt, werdet ihr alle 
möglichen Vorteile in eurem Leben erlangen. Aber ihr habt die innewohnende Göttlichkeit vergessen 
und lauft äußeren Objekten hinterher. Auf diese Weise ist es unmöglich, im Leben erfolgreich zu sein. 
Deshalb solltet ihr zunächst Vertrauen in Gott entwickeln. 

Seit Urzeiten hat Bharat das Wissen über die Göttlichkeit in der restlichen Welt verbreitet. Die Kultur 
Bharats ist wahrhaft großartig. Leider erkennen nur sehr wenige diese Tatsache an. Auch die Schüler 
versuchen nicht, ihre Bedeutung und Heiligkeit zu verstehen. Unsere Kultur ist göttlich, rein und immer 
neu. Ihre Schriften setzen der Menschheit große Ideale. Nehmen wir zum Beispiel die Geschichte des 
Mahabharata. Für die Pandavas stand Gott an erster Stelle, dann die Welt und zuletzt sie selbst. Für die 
Kauravas hingegen standen sie selbst an erster Stelle, dann die Welt und zuletzt Gott. Infolgedessen 

 21
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

verloren die Kauravas nicht nur Gott, sondern auch ihr Leben. Gott sollte für euch an erster Stelle 
stehen. Mit einer solchen Einstellung werdet ihr von keiner Gefahr berührt. Mit Gott in eurem Geist 
und Herzen dient ihr eurem Land.  

Patriotismus führt zu Göttlichkeit 

Verkörperungen der Liebe! 

Euer Land und euer Körper sind nicht voneinander verschieden. Beide bestehen aus denselben fünf 
Elementen. Sie sind untrennbar miteinander verbunden und völlig abhängig voneinander. Sie sind wie 
Spiegelbilder voneinander. Versucht diese Wahrheit zu erkennen. Die Jugend von heute sind die 
Führungspersönlichkeiten der Zukunft. Wenn die Zukunft erfolgreich sein soll, sollte die moderne 
Jugend ihre Pflichten mit festem Glauben an Gott erfüllen. Sie sind nicht vom Land getrennt, sondern 
ein Teil davon. Seid fest davon überzeugt, dass dieses Land euch gehört. Leider ist Patriotismus bei der 
Jugend von heute eine seltene Tugend.  

Verkörperungen der Liebe! 

Gott ist die Grundlage von allem. Er ist allmächtig, allwissend und durchdringt die gesamte Schöpfung.  

Wer kann sagen, dass nur dies Brahman ist und jenes nicht? Das einzige ewig existierende Wesen ist 
Brahman. Der Rest ist vergänglich. 

(Telugu-Gedicht)  

Ihr feiert diesen Tag als den Beginn des neuen Jahres 2000. Denkt nicht, dass das Jahr 2000 nur für die 
Christen von Bedeutung ist. Macht keine so engen Unterscheidungen. Die Menschheit auf der ganzen 
Welt ist eins. Alle Menschen aller Länder gehören einer Rasse an, der Rasse der Menschheit. Behaltet 
diese Wahrheit fest in eurem Herzen. Ihr müssen erkennen, dass die Geburt eines Menschen ein 
seltenes Ereignis ist. Betrachtet die Zeit als äußerst wertvoll. Das Herz muss weich und der Geist sanft 
sein. Der menschliche Geist, der eigentlich sanft sein sollte, ist heute hochgradig vergiftet, weil der 
Mensch ihm erlaubt, sich sinnlichen Freuden hinzugeben, die wie tödliches Gift sind. Vergiftet euren 
nektargleichen Geist nicht, indem ihr ihn mit den Objekten eurer Sinne in Verbindung bringt. Dadurch 
macht ihr auch euer weiches Herz hart wie Stein. Verschwendet keine Zeit. Zeit ist die eigentliche Form 
Gottes. Daher heißt es in den Veden:  Kalaya Namah, Kala Kalaya Namah, Kala Darpa Damanaya 
Namah, Kalatheetaya Namah. Gott ist der Meister der Zeit. Er transzendiert die Zeit. Habt daher festen 
Glauben an Gott und nicht an euren Körper. Der Körper ist unbeständig. Er wächst und schwindet im 
Laufe der Zeit.  

Es gibt viele Menschen auf der Welt, die in großer Not sind. Die Menschen, die kürzlich entführt 
wurden, waren einer schweren Belastung ausgesetzt. Das Gebet ist das einzige Mittel, um solches 
Elend zu lindern. Es gibt nichts auf der Welt, was nicht durch ein Gebet erreicht werden kann. Das 
Gebet bringt selbst die härtesten Herzen zum Schmelzen. Betet von ganzem Herzen:  Samasta Lokah 
Sukhino Bhavantu  (Mögen alle Welten glücklich sein!). Betet nicht nur für das Wohlergehen eurer 
Familie, Freunde und Verwandten. Solche engstirnigen Gebete sind zwecklos. Ihr Gebet sollte dem 
Wohlergehen aller Menschen in allen Ländern der Welt gelten. 

Beginnt ein neues Leben mit den Idealen des Dienens und der Liebe 

Verkörperungen der Liebe! 

Das einzige Prinzip, das ihr aufrechterhalten und weiterentwickeln müsst, ist das der Liebe. Wenn die 
Liebe dominiert, gibt es keinen Platz für Hass. Wenn es früher kein Gefühl der Liebe gab, dann sät die 
Samen der Liebe zumindest jetzt. Viele Menschen machen sich Sorgen und spekulieren darüber, wie 
sich das Jahr 2000 entwickeln wird. Es wird keine gewaltigen Schwierigkeiten geben. In dieser Welt 
kommen und gehen alle Dinge, gute und schlechte. Eine Welt ohne Glück und Leid kann nicht 

 22
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

existieren. Nichts ist schlecht für die Welt. Freude ist eine Pause zwischen zwei Schmerzen. Wie kann 
man Freude empfinden, wenn man noch nie Schmerz empfunden hat? Diese kommen und gehen wie 
vorüberziehende Wolken. Man sollte weder das eine fürchten noch sich nach dem anderen sehnen. 
Begegne allen Eventualitäten mit Liebe. Verwandle alles in Liebe und erfülle dein Leben mit Liebe. Dann 
wird es Frieden und Stabilität in der Welt geben. 

Warum wiederholt ihr das Wort „Santhi“ (Frieden) dreimal? Ihr bittet, dass ihr auf allen drei Ebenen 
Frieden haben mögen – auf der körperlichen, der mentalen und der spirituellen Ebene – denn ihr seid 
nicht ein Individuum, sondern drei – das, was ihr zu sein glaubt (physischer Körper), das, was andere zu 
sein glauben (mentaler Körper) und das, was ihr wirklich seid (Atma). Alle drei Aspekte eures Wesens 
müssen sich in einem Zustand des Friedens befinden. Dies kann nur durch Liebe erreicht werden. 
Swami selbst ist der Beweis dafür. Unendliche Liebe ist Swamis einziger Reichtum. Wer hat zu dieser 
großen Versammlung eingeladen? Eure Liebe zu Swami und Swamis Liebe zu euch allen hat euch alle 
hierher gebracht. Überzeugt euch daher selbst davon, dass alles mit Liebe erreicht werden kann. Die 
bösen Eigenschaften von Hass, Eifersucht und Stolz sollten abgelegt werden. Dies sind keine 
menschlichen Eigenschaften, sondern tierische Züge. Ihr seid Menschen. Liebe ist die wichtigste 
Eigenschaft des Menschen, Wahrheit ist seine Grundlage und Rechtschaffenheit ist sein eigentliches 
Leben. Die Kombination all dieser Eigenschaften sorgt für Frieden. Wenn ihr all dies besitzt, gehört der 
Frieden euch. 

Gebt den Egoismus auf und arbeitet für die Einheit eures Landes. Betet für das Wohlergehen aller und 
führt ein ideales Leben. Das menschliche Leben ist euch nicht gegeben, um nach weltlichen Dingen zu 
streben. Ihr müsst der Welt ein Ideal setzen. Welches Ideal müsst ihr setzen? Ihr müsst allen nach 
Kräften helfen. Die beste Art, Gott zu lieben, ist, alle zu lieben und allen zu dienen. Wenn ihr euch Dienst 
und Liebe als eure höchsten Ideale zu eigen macht, müsst ihr von diesem Moment an ein neues Leben 
beginnen. Dies ist mein Segen und meine Segnung für euch. 

Bhagavan beendete seine Rede mit dem Bhajan „Prema Mudita Manase Kaho ...“ 

– Aus Bhagavans Neujahrsansprache in der Sai Kulwant Hall in Prasanthi Nilayam am 1. Januar 2000. 

PILGERREISEN VON DEVOTEES NACH PRASANTHI NILAYAM 

Ein Bericht  

TELANGANA 

Hyderabad-Distrikt 

Eine Gruppe von mehr als 1.800 Devotees kam für zwei Tage aus Hyderabad, Telangana, auf einer 
Pilgerreise nach Prasanthi Nilayam und präsentierte an den beiden Tagen ihres Aufenthalts, dem 30. 
November und dem 1. Dezember 2024, hingebungsvolle Musik und kulturelle Programme. 

In der Vormittagsveranstaltung am 30. November 2024 präsentierte die Sivam Bhajan Group aus 
Hyderabad ein Andachts-Musikprogramm mit dem Titel „Sri Sathya Sai Hridaya Nivasi“ (Sri Sai, der 
Bewohner der Herzen der Devotees). Die Sänger brachten mit Hingabe, Dankbarkeit und Liebe zu Sai 
Baba gefühlvolle Stücke dar, die die gesamte Versammlung erbauten und sie in glückselige Ehrfurcht 

 23
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

versetzten. Einige der von ihnen vorgetragenen Lieder waren: „Nee Padamulu Vidajalamaya“ (Wir 
werden Deine Lotosfüße niemals verlassen), „Eesha Gireesha Mahesha“. 

Auf dem Abendprogramm stand ein Tanztheater mit dem Titel „Sri Sathya Sai Avatar Vaibhavam“ (Der 
Ruhm des Sai Avatars), aufgeführt von den Balvikas-Mädchen aus Hyderabad. Das Tanztheater spielte in 
einer göttlichen Fantasiewelt und zeigte die Herabkunft des Weisen Narada und der Götter vom 
Himmel auf die Erde, um den göttlichen Ruhm von Sri Sathya Sai Baba zu bezeugen. Sie bestaunten 
dann den eenormen selbstlosen Dienst, den die von Sai Baba zur Förderung der Menschheit 
gegründete Sri Sathya Sai Seva Organisation leistet. Der Höhepunkt des Stücks war die Herabkunft von 
Sri Shiva auf die Erde, der offenbarte, dass Bhagavan Sri Sathya Sai Baba der Shiva-Shakti Avatar ist, der 
auf der Erde inkarnierte, um die Menschheit zur Selbsterkenntnis  zu führen. Danach begannen die 
Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

Das Vormittagstreffen am 1. Dezember 2024 begann mit einem informativen Vortrag des 
Distriktpräsidenten von Hyderabad, der die Seva-Arbeit der Sai Organisation von Hyderabad ausführlich 
beschrieb. 

Als Nächstes folgte ein hingebungsvolles Musikkonzert. Die bekannte Musikerin, die dieses 
Musikprogramm präsentierte, war Frau Soumya Varanasi, die gefühlvolle Stücke wie „Saraswati 
Namostute“, „Khwaja Mere Khwaja“ und ein Medley von Bhajans darbot. Danach folgten Bhajans und 
das Vormittagsprogramm endete mit dem Darbringen von Arati an Sai Baba. 

Das Abendprogramm beinhaltete ein Tanzdrama mit dem Titel „Shantudu, Gunavantudu, Balavantudu, 
Hanumantudu“, das von den Balvikas-Kindern und der Sai-Jugend von Hyderabad zu Sai Babas 
Lotosfüßen aufgeführt wurde. Das Stück handelte von dem Aufstellen der Hanuman-Statue durch Sri 
Sathya Sai Baba in Prashanti Nilayam und zeigte in Rückblenden die unerschütterliche Hingabe 
Hanumans an Sri Rama, wobei seine herausragenden Tugenden hervorgehoben wurden, durch die er 
Sri Rama nahe und lieb wurde. Der schillernde Tanz der Balvikas-Kinder zur Melodie von Hanuman 
Chalisa bereicherte das Tanzdrama zusätzlich. 

Rangareddy-Distrikt  

Eine große Gruppe von mehr als 3.000 Devotees kam am 7. und 8. Dezember 2024 auf ihrer 
zweitägigen Pilgerreise aus dem Rangareddy-Distrikt in Telangana nach Prashanti Nilayam und 
präsentierte an beiden Tagen ihres Aufenthalts in der göttlichen Wohnstätte Sai Babas hingebungsvolle 
Musik und kulturelle Programme.  

Am Morgen des ersten Tages ihrer Pilgerreise führten diese Devotees ein Programm mit einer 
gemeinsamen Darbietung von Shiva-Stotras durch. Der göttliche Name von Sri Shiva hallte in der Sai 
Kulwant Hall wider, als diese Devotees die Shiva-Stotras mit tiefer Hingabe und vollkommener 
Perfektion sangen. Zu den von ihnen vorgetragenen Stotras gehörten Viswanathashtakam, 
Lingashtakam und Shivashtakam. Darauf folgten Bhajans und das Vormittagsprogramm endete mit Arati 
an Sai Baba. Danach verteilte Sri R.J. Rathnakar, geschäftsführender Treuhänder des Sri Sathya Sai 
Central Trust, Rollstühle, Nähmaschinen und Laptops an Bedürftigte.  

Das Abendprogramm bestand aus einem Tanztheaterstück mit dem Titel „Sri Krishna Kripa“, das von 
der Sai-Jugend des Distrikts Rangareddy aufgeführt wurde. Das Stück zeigte die tiefe Hingabe und den 
unerschütterlichen Glauben von König Parikshit an Sri Krishna, der ihn grenzenlos mit Gnade 
überschüttete und ihm den Weg der Befreiung zeigte. Anhand von Episoden aus dem Bhagavatam 
veranschaulichte das Stück die illustre und beispielhafte Lebensgeschichte von Parikshit, damit alle 
Menschen eine ähnliche Hingabe wie Parikshit entwickeln, um das Ziel ihres Lebens zu erreichen.  

Am 8. Dezember 2024 führten die Balvikas-Kinder des Distrikts ein Tanzballett mit dem Titel „Nava 
Vidha Bhakti Margalu“ (Neun Pfade der Hingabe) zu Sai Babas Lotosfüßen auf. Die Kinder zeigten neun 

 24
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

hervorragende Tänze zu den Melodien entsprechender Andachtslieder, um diese neun Pfade der 
Hingabe zu veranschaulichen, nämlich Shravanam (Zuhören), Kirtanam (Singen), Vishnusmaranam 
(Nachsinnen über Vishnu), Padasevanam (Seinen Lotosfüßen dienen), Vandanam (Gruß), Arcanam 
(Anbetung), Dasyam (Dienstbarkeit), Sneham (Freundschaft), Atmanivedanam (Selbsthingabe). Das 
Tanzballett wurde von einem aussagekräftigen Kommentar begleitet und unterstrich die Bedeutung 
dieser Wege für die Befreiung des Menschen, wie von Sai Baba betont. Als Nächstes folgten Bhajans 
und das Morgenprogramm endete mit Arati an Sai Baba.  

Am Abend präsentierte die Sai-Jugend des Distrikts ein hingebungsvolles Musikprogramm mit dem Titel 
„Aham Sathya Bodhaka“ (Ich bin der Lehrer der Wahrheit). Mit Herzen voller Liebe und Dankbarkeit 
opferten die Sai-Jugendlichen einen Strauß hingebungsvoller Lieder zu Sai Babas Lotosfüßen. Einige der 
von ihnen vorgetragenen hingebungsvollen Lieder waren: „Sathya Dharmamu, Santhi, Premalato Nee 
Nithya Jivana Yatra Saginchu“ (Lasse auf der Reise deines Lebens Wahrheit, Rechtschaffenheit, Frieden 
und Liebe deine Begleiter sein), ‚Anandam Anandam Andamu Thotidi Anandam‘ (Glückseligkeit! 
Glückseligkeit! Das, was mit Schönheit verbunden ist, ist Glückseligkeit) ‚Siva Siva Siva Siva Yanarada‘? 
(Warum singt ihr nicht den Namen Shivas?). Auf diese hingebungsvolle Musikpräsentation folgten 
Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

ANDHRA PRADESH 

Distrikt Guntur 

Mehr als 1.800 Devotees aus dem Distrikt Guntur in Andhra Pradesh kamen an zwei Tagen zu einer 
Pilgerreise nach Prasanthi Nilayam und boten am 10. und 11. Dezember 2024 hingebungsvolle Musik 
und kulturelle Programme dar. 

Am 10. Dezember 2024 führten Balvikas-Jungen aus diesem Distrikt ergreifende Tänze zu den Melodien 
von Sai-Bhajans auf, die die Zuschauer mit göttlicher Glückseligkeit erfüllten. Das nächste Programm 
am Morgen war ein Tanztheater mit dem Titel „Matru Devo Bhava“ (Verehre deine Mutter wie Gott). 
Das Thema des Stücks wurde durch Ereignisse aus dem Leben von Sri Ganesh, Sri Rama, Sri Krishna und 
Adi Shankara veranschaulicht, die zeigten, wie sie ihre Ehrfurcht vor ihren Müttern zum Ausdruck 
brachten. Schließlich zeigte das Stück, wie Sri Sathya Sai Baba die drei edlen Wünsche von Mutter 
Easwaramma erfüllte, indem er Bildungseinrichtungen und Krankenhäuser gründete und 
Wasserprojekte zum Wohle bedürftiger Menschen ins Leben rief. Es folgten Bhajans und das Programm 
endete mit Arati an Sai Baba.  

Am zweiten Tag ihrer Parthi Yatra brachten die Devotees aus Guntur einen Strauß hingebungsvoller 
Lieder zu den Lotosfüßen von Sai Baba dar und zeigten so die göttliche Herrlichkeit von Sai Baba. Einige 
der von ihnen vorgetragenen Lieder waren: „Sri Ganesha Sivuni Kumara“ (Sri Ganesh, der Sohn von 
Shiva), ‚O Maa O Maa, O Maa Sai Maa‘, ‚Sai Mata Biddalam Andaram‘ (Alle sind die Kinder von Mutter 
Sai). Darauf folgten Bhajans und das Morgenprogramm endete mit Arati an Sai Baba. 

Das Abendprogramm begann mit einer Rede des Distriktpräsidenten von Guntur, der über die Seva-
Arbeit der Sai Organisation von Guntur sprach. 

Den Abschluss des Abendprogramms bildete ein hingebungsvolles Musikkonzert von Prof. K. Saraswathi 
Vidyarthi, einer renommierten Sängerin. Die talentierte Sängerin präsentierte eine Reihe 
hingebungsvoller Lieder, darunter: „Palukavemi Naa Daivama“? (Willst du nicht mit mir reden?), 
„Rangapura Vihara“ (Oh Bewohner der Stadt Ranga), „Maanasa Sancharare“ (Oh Geist! Begib dich auf 
eine Pilgerreise). Sie beendete ihr Konzert mit dem Sankirtan des göttlichen Namens von Sai Baba „Sai 
Rama Sai Rama“. Danach wurden Bhajans gesungen und das Programm endete mit Arati an Sai Baba.  

 25
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Krishna-Distrikt 

Eine große Gruppe von etwa 3.000 Devotees kam vom 14. bis 16. Dezember 2024 zu einer dreitägigen 
Pilgerreise nach Prasanthi Nilayam und brachte Sai Baba ihre Liebe und Dankbarkeit in Form von 
hingebungsvoller Musik und kulturellen Programmen dar, die Sai Baba gewidmet waren. 

Am ersten Tag ihrer Pilgerreise rezitierten diese Devotees am Morgen des 14. Dezembers 2024 
gemeinsam das Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali. In der Abendveranstaltung brachten sie eine 
Girlande aus frommen Liedern auf Telugu zu den Lotosfüßen von Sai Baba dar, mit Herzen voller tiefer 
Hingabe. Einige der von ihnen vorgetragenen Lieder waren: „Sai Namamu Cheyaga Randi“ (Singt den 
Namen Sai voller Glückseligkeit), „Sevakulam Sairama Sevakulam“ (Sevadal-Mitglieder von Sai Ram), 
„Ramuni Varamu Makemi Vicharamu“ (Wir haben keine Sorgen, da wir Rama gehören). 

Am zweiten Tag ihrer Pilgerreise führten die Devotees des Krishna-Distrikts am Morgen des 15. 
Dezember 2024 die zeremonielle Verehrung der Padukas (Sandalen) von Sai Baba durch. Eine große 
Anzahl von Devotees führte diese Puja durch, indem sie geweihten Reis auf die Padukas legten, 
während ein Priester die entsprechenden Mantras für die Verehrung der Padukas rezitierte.  

Auf diese Anbetungszeremonie folgten Bhajans. Während der Bhajans wurden Nähmaschinen und 
Werkzeugkits zur Sicherung des Lebensunterhalts an 100 bedürftige Familien verteilt, die von den 
jüngsten Überschwemmungen in Vijayawada betroffen waren. Das Vormittagsprogramm endete mit 
Arati an Sai Baba. 

Das Abendprogramm beinhaltete ein patriotisches Tanztheater, das von Balvikas-Kindern und Sai-
Jugendlichen aus dem Distrikt Krishna aufgeführt wurde. Das Stück zeigte auf angemessene Weise die 
Größe von Bharat, dem heiligen Land, in dem Weise, Heilige und Avatare inkarnieren. Durch die Lehren 
und patriotischen Gedichte von Sai Baba veranschaulicht, zeigte der Tanz, dass Bharat das Land der 
Verdienste, der Buße und der Opferbereitschaft ist. Die glanzvollen Tänze der Balvikas-Mädchen zu den 
Klängen einschlägiger patriotischer Lieder erhöhten den Wert dieses beeindruckenden Stücks zum 
Thema Patriotismus. Abschließend stellte das Tanztheater die göttliche Herrlichkeit des Avatars des 
Kaliyuga, Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, dar.  

Am dritten und letzten Tag ihrer Pilgerreise, dem 16. Dezember 2024, präsentierten die Devotees des 
Krishna-Distrikts ein Programm von Stotras. Sie begannen ihre Darbietung mit dem „Gananayaka 
Ashtakam“-Stotra, das Sri Ganesh gewidmet ist, und sangen anschließend die Stotras, die Sri Sathya Sai 
Baba und Sri Krishna gewidmet sind. Sie beendeten ihre Darbietung mit dem Singen von Hanuman 
Chalisa. Auf diese hervorragende Stotra-Darbietung folgten Bhajans, und das Programm endete mit 
Arati an Sai Baba. 

SINGAPUR 

Eine Gruppe von Gläubigen, darunter auch Kinder der Sai Spiritual Education, kam am 5. Dezember 
2024 aus Singapur nach Prashanti Nilayam, um in der göttlichen Atmosphäre dieser heiligen Stätte Sai 
Babas zu verweilen. Bei dieser Gelegenheit führten die Kinder der Sai Spiritual Education und junge 
Erwachsene aus Singapur ein inspirierendes und erhebendes Tanztheaterstück mit dem Titel „Der 
magische Garten“ auf. Der magische Garten, in dem die wunderschönen Blumen der menschlichen 
Grundwerte Satya, Dharma, Shanti, Prema und Ahimsa blühen, wird von den Kindern der Sai Spiritual 
Education als ideale Darstellung der Einheit der Menschheit gesehen, in der jeder in Harmonie, Frieden 
und Liebe leben kann. Das erhebende Thema, die hervorragende schauspielerische Leistung der 
Darsteller und die gute Medienunterstützung machten das Stück zu einer bewundernswerten 
Darbietung. 

 26
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Zuvor begann das Programm mit einer inspirierenden Rede von Sri K.S. Venkataraman, dem 
Koordinator für spirituelle Erziehung in Singapur, einem ehemaligen Balvikas-Schüler, der seine 
lebenslangen Lernerfahrungen mit Sai Babas Göttlichkeit beschrieb und Sai Baba für all seinen Segen 
und Schutz auf seinem Lebensweg dankte. 

GROSSE WEIHNACHTSFEIERN 

Ein Bericht 

Der wahre Geist eines freudigen und heiligen Weihnachtsfestes war in Prasanthi Nilayam zu spüren, als 
Devotees aus vielen Ländern kamen, um dieses Fest in Einigkeit und Liebe zu feiern. Das gesamte 
Gelände von Prasanthi Nilayam präsentierte sich mit wunderschöner Weihnachtsdekoration und 
nächtlicher Beleuchtung in festlichem Glanz. Die Sai Kulwant Hall, der Ort der Feierlichkeiten, erstrahlte 
in allen Arten von Weihnachtsdekorationen und -beleuchtung. 

Die Feierlichkeiten begannen am 22. Dezember 2024 mit einem hervorragenden Programm religiöser 
Musik, das von der bekannten Sängerin Ana Louve präsentiert wurde. Die Sängerin begann ihre 
Darbietung mit einem Lied, das Sri Ganesh gewidmet war, und sang eine Vielzahl religiöser Stücke, 
darunter Weihnachtslieder, religiöse Lieder und Sai-Bhajans, unter anderem „Hark! The herald angels 
sing“, ‚What child is this‘, ‚Ayodhya Vasi Ram‘ (Sri Rama, der Bewohner von Ayodhya). Es folgten Bhajans 
und das Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

Das Programm am zweiten Tag der Weihnachtsfeierlichkeiten in Prashanti Nilayam umfasste ein 
Musikstück mit dem Titel „Immanuel: Gott mit uns“, das am 23. Dezember 2024 von Kindern des Sri 
Sathya Sai Global Council aus Übersee aufgeführt wurde. Basierend auf den Lehren von Bhagavan Baba 
und den biblischen Evangelien von Matthäus und Johannes wurde in dem Theaterstück die Geschichte 
der Geburt Jesu durch die Kinder dargestellt, ergänzt von einem entsprechenden Kommentar und von 
passenden Weihnachtsliedern durch Frauen und Männer aus dem Ausland. Am Ende wurden in dem 
Theaterstück die universellen Lehren von Sri Sathya Sai Baba hervorgehoben. Ein ausgezeichnetes 
Drehbuch, die gute schauspielerische Leistung der Kinder und erhebende Weihnachtslieder machten 
das Theaterstück zu einer beeindruckenden Darbietung. 

Das Programm am 24. Dezember 2024, dem Vorabend des Weihnachtsfestes, begann mit einem 
inspirierenden Vortrag von Frau Victoria Hargreaves, die seit langem mit Weihnachtsprogrammen in 
Prasanthi Nilayam verbunden ist. Die renommierte Rednerin berichtete von ihren Erfahrungen als 
Autorin und Regisseurin der Programme in Prasanthi Nilayam und erwähnte, dass es Bhagavan Baba ist, 
der als Bewohner unseres Herzens alle Programme schreibt, leitet und überwacht. Die Rednerin sprach 
über die Ähnlichkeit der Lehren von Jesus Christus und Bhagavan Baba und erklärte, dass beide die 
Bedeutung von Liebe, Frieden und Harmonie in der Welt betonten. 

Auf diesen Vortrag folgten Weihnachtslieder des Weihnachts-Chors der ausländischen Devotees des Sri 
Sathya Sai Global Council. Die Sänger begannen ihre Darbietung mit einem Lied, das Sri Ganesh 
gewidmet war, „Sri Ganesha Jai Ganesha“, und sangen dann Weihnachtslieder und Sai-Bhajans, die die 
gesamte Umgebung mit dem wahren Geist von Weihnachten erfüllten. Einige der vom Chor 
gesungenen Lieder waren: „Hallelujah to the Lord“, „The Virgin Mary had a baby boy“, „Jingle bell, jingle 
bell, jingle bell rock“. Auf die Weihnachtslieder folgten Bhajans. Das Programm endete mit Arati an Sai 
Baba. 

 27
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Am heiligen Weihnachtstag begann das Weihnachtsprogramm verheißungsvoll mit dem Singen von 
Weihnachtsliedern durch ausländische Devotees am Morgen des 25. Dezember 2024 um 6:30 Uhr. 

Die reguläre Veranstaltung begann um 8:20 Uhr mit einer schwungvollen Darbietung von 
Weihnachtsliedern durch die Schüler der Sri Sathya Sai Primary School. Als Nächstes folgte eine 
hervorragende Instrumentalmusik-Darbietung der Schüler des Sri Sathya Sai Institute of Higher 
Learning mit ihrer Band, die die freudige Weihnachtsstimmung belebte. Der letzte Auftritt am 
Vormittag war ein herausragendes Programm mit Weihnachtsliedern, begleitet von einem 
aufschlussreichen Dialog, der die Bedeutung der Weihnachtsfeierlichkeiten hervorhob. Das von der 
Prasanthi Mandir Bhajan Group präsentierte Programm umfasste die schönsten Weihnachtslieder, 
darunter „Oh Holy Night“, „Joy to the World“, „Our God Reigns“ und „Shine Jesus Shine“. Eine Schar von 
Weihnachtsmännern tanzte während der Aufführung dieses Programms und verbreitete überall in der 
Sai Kulwant Hall Freude. Als Nächstes folgten Bhajans und das Vormittagsprogramm endete mit Arati 
an Sai Baba. 

Das Abendprogramm begann mit einem aufschlussreichen und inspirierenden Vortrag von Sri Gene 
Massey, Vizepräsident der Region Kalifornien des Sri Sathya Sai Global Council, der von seinen 
Erfahrungen berichtete, wie Bhagavan Baba ihn unter seine Fittiche nahm, indem er ihn durch Bhajans, 
Studienkreise und Seva-Möglichkeiten in der Sai Organisation auf den Weg der Spiritualität, des 
selbstlosen Dienens und der Einheit aller Glaubensrichtungen führte. Er betonte auch die Ähnlichkeit 
der Lehren von Jesus Christus und Sri Sathya Sai Baba. 

Darauf folgte ein ausgezeichnetes Programm mit Weihnachtsliedern des Kinderchors aus Übersee, Sri 
Sathya Sai Global Council, der die Herrlichkeit von Jesus und Bhagavan Baba durch Weihnachtslieder 
und Andachtslieder besang. Einige der von ihnen vorgetragenen Lieder waren: „Jesus loves the little 
children“, „Joy to the world“ „So this is Christmas“. 

Das große Finale der Weihnachtsfeierlichkeiten war die erleuchtende Rede von Sri Sathya Sai Baba, die 
über die Lautsprecheranlage übertragen wurde. In seiner Rede erwähnte Sai Baba, dass Liebe die 
Grundlage des gesamten Universums ist und das Universum voller Liebe ist. Als Beispiel führte er an, 
dass die Eigenschaft des Feuers darin besteht, zu brennen, und dass Liebe die Eigenschaft eines 
menschlichen Wesens ist. Wenn ein Mensch keine Liebe hat, ist er kein Mensch. Jesus, so Sai Baba, war 
die Verkörperung von Liebe und Mitgefühl, und kümmerte sich um die Bedürftigen und Armen. Er habe 
sein Mitgefühl auch dann nicht verloren, als er großes Leid erfuhr, fügte er hinzu. Sai Baba beendete 
seine Rede mit dem Bhajan „Love is My Form“. Auf diese nektargleiche Rede von Sai Baba folgten 
Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

In der vedischen Philosophie wird Vairagya große Bedeutung beigemessen. Vairagya bedeutet 
nicht, dass man von zu Hause weglaufen und Frau und Kinder zurücklassen soll. Das Verlassen 
schlechter Gedanken ist wahres Vairagya. Das ist wahrer Yoga. Selbst wenn man mit der 
täglichen Arbeit beschäftigt ist, sollte man das Herz immer mit göttlichen Gefühlen füllen. Gib 
Ahamkara (Ego) und Mamakara (Anhaftung) keinen Raum. Zwei Dinge sind für alle 
Schwierigkeiten des Menschen verantwortlich: 'Ich' und 'mein'. Etwas in der Hand zu halten ist 
schwierig, und es fallen zu lassen ist einfach. Der Vedanta sagt: Thyagenaike 
Amrutattwamanasu (nur das Opfer verleiht Unsterblichkeit). 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 28
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Januar 2025 

Der spirituelle Pfad führt zur Glückseligkeit 

Es gab viele mächtige Könige, die Herrscher über großen Reichtum, Macht und Pfründe waren. 
Sie herrschten über mächtige Königreiche. Wo sind sie jetzt und was haben sie erlebt? Sie 
versuchten, Glückseligkeit in diesen weltlichen Dingen zu erlangen, aber alles vergeblich. 
Glückseligkeit gibt es nur auf dem spirituellen Weg, nirgendwo sonst. Der Mensch sollte alle 
Handlungen ausführen, um Gott zu gefallen. Wir lesen viele Texte, wir gehen zu vielen edlen 
Seelen, wir machen so viele spirituelle Praktiken, aber es gibt überhaupt kein Ergebnis. Und 
warum? Weil wir Helden in der Rede und Nullen in der Praxis sind. 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 29
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam


