
 

FEBBRAIO 2025 

Contenuto 

Raggiungere la beatitudine in questa stessa vita, Sri Sathya Sai Baba, il 22 aprile 1987  
Fare della nostra vita il messaggio di Bhagavan, I.S.N. Prasad e Vandita Sharma 
Significato del canto del nome divino in occasione del Sivarathri, Sri Sathya Sai, il 4 marzo 2000 
Incontro annuale di Sport e Cultura 2025, un resoconto 
Ramakatha Rasavahini, Capitolo 2, La Linea imperiale, Sri Sathya sai Baba 
Incontro degli ex alunni di Premabandham 2025 
Le mie esperienze della divinità di Bhagavan, M.S. Prakasa Rao 
Pellegrinaggio dei devoti a Prasanthi Nilayam, un rapporto 
24° Anniversario di SSSIHMS 



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

 2

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Avatar Vani 

RAGGIUNGERE LA BEATITUDINE IN QUESTA STESSA VITA 

LE VIRTÙ SI SVILUPPANO SACRIFICANDO I VIZI 

Supponiamo che qualcuno vi chieda a quale nazione appartenete. Se rispondete che appartenete al 
Tamil Nadu, nessuno sarà in grado di capire. Oggi la gente si preoccupa solo dello sviluppo dello Stato, 
ma non del progresso della nazione. La nazione è come un corpo. Se continuate a dividere il corpo, il 
corpo esisterà? Se si recide la mano, si provoca un dolore immenso e un'emorragia, con conseguente 
perdita di forza. Sospinti dal puro egoismo di ottenere portafogli, i politici sostengono la formazione di 
nuovi Stati. Non hanno l'ampio sentimento che tutti sono fratelli e sorelle.  

La conquista dei sensi è la vera conquista 

Si conquista il mondo intero senza conquistare il mondo dei sensi. Conquistate il mondo interiore. 
Cercate rifugio sotto il vostro nome. Rifugiatevi sotto il nome di Hari. Dovreste cercare il cuore mentre 
volete cercare il mondo. 

In realtà, l'intero mondo è dentro di voi. Questa è la forma cosmica. Le montagne che vedete, i centri di 
pellegrinaggio che visitate, i fiumi in cui vi bagnate sono tutti dentro di voi. Se chiudete gli occhi e 
pensate a Badrinath, vi apparirà davanti agli occhi. Questo dimostra che Badrinath è dentro di voi. Le 
cose di cui avete sentito parlare, le cose che avete visto sono tutte racchiuse dentro di voi. La persona 
cosmica è quella in cui riposa l'intera creazione. 

Faccio un esempio. Voi siete qui ora. Supponiamo che abbiate una casa a Delhi. Se chiudete gli occhi e 
pensate alla vostra casa a Delhi, questa vi apparirà immediatamente. Se pensate ad Amarnath, vi balza 
in mente all'istante. La casa è Bahyarupa (forma esterna). La casa nell'occhio della mente è Bhavarupa 
(immagine o sentimento). Il sentimento è permanente, mentre la materia è transitoria. Lasciate che ve 
lo illustri. Siamo seduti in questa sala. Da quanto tempo siamo seduti in questa sala? Siamo qui da 
un'ora. Dopo un po' di tempo lasciamo la sala. Poi andiamo a Bengaluru e da Bengaluru andiamo a 
Puttaparthi. Se vi capita di ricordare quest'ora con Swami anche dopo molti anni, l'intera scena sarà in 
voi. Ora siete nella sala. Quando chiudete gli occhi e pensate alla sala, essa è in voi. La scena vi apparirà 
subito. 

Quindi, tutto è in voi. Voi siete Viswa Virata Swarupa (forma cosmica). Tutto: il cibo, le canzoni e i 
panorami sono in voi. Vi spiego come. Prendete, ad esempio, un grammofono con i suoi piatti. Le 
canzoni e la musica contenute nel piatto non sono visibili a noi, anche se è rotto in mille pezzi. Ma 
quando accendiamo l'alimentazione elettrica e mettiamo la puntina sulla piastra, possiamo ascoltare le 
canzoni e la musica in essa contenute. Allo stesso modo, la persona cosmica è in noi. Possiamo vedere e 
sentire Dio, a patto che mettiamo la puntina della nostra mente sul grammofono della Divinità.  

Il nostro cuore è come un registratore. Così come la cassetta contiene canzoni e parole, anche il cuore 
può andare in un istante in America, in Russia, ecc. Può andare a Kanyakumari (Kanniyakumari) in un 
istante e tornare a Kodaikanal. La Persona cosmica è l'espansione del cuore. Krishna disse ad Arjuna che 
tutto è in se stessi. 

Le montagne sono fatte di pietre, gli alberi sono fatti di legno, la terra è fatta di argilla e il corpo è 
composto dai cinque elementi. Il mondo è una permutazione e una combinazione di questi cinque 
elementi. È ottenendo il controllo sui cinque elementi che possiamo ottenere il controllo sul Virata 
Purusha. 

 3

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Il controllo è l'essenza di tutte le sadhana. 

Ma il controllo dei sensi è essenziale. Intraprendiamo attività come i bhajan e la meditazione. I capricci 
della mente vengono arrestati quando si concentra sulla melodia e sulla musica delle parole. La lingua è 
assorbita dal canto del Nome Divino e gli occhi sono impegnati nella contemplazione della Forma Divina. 
Tutti i sensi si concentrano così su Dio. Poiché la moderazione è l'essenza di ogni Sadhana, essa è anche 
chiamata Yoga.  Yoga Chitta Vritti Nirodha  (Yoga  è il controllo delle modificazioni mentali). Richiede la 
rinuncia all'ego e alle tendenze materialistiche. Questo tipo di sacrificio è chiamato vero Bhoga 
(godimento). Si dice che:  Na Karmana Na Prajaya Dhanena Thyagenaike Amrutattwamanasu 
(l'immortalità non si ottiene con l'azione, la progenie o la ricchezza; si ottiene solo con il sacrificio). Il 
lavoro dà solo una gioia temporanea. La gioia esterna diventa nostra solo quando sacrifichiamo tutto. 
Non c'è Yoga (benessere) se il Bhoga (piacere) di cui godiamo non viene espulso in un altro modo. 
Inspiriamo aria. L'aria che inspiriamo deve essere anche espirata. I nostri polmoni si danneggiano se non 
lo facciamo. Solo con il Thyaga (sacrificio) si ottiene il Kshema (benessere). La circolazione del sangue 
avviene sempre in noi. Se il sangue ristagna in un punto, vi si sviluppa un bubbone. Dovremmo praticare 
Thyaga consapevolmente. Se non si sacrificano cinque rupie, non si può acquistare un fazzoletto da un 
negoziante. È solo con il sacrificio dei vizi che le virtù crescono in voi. Non potete crescere se non 
sacrificate le tendenze ristrette della vostra mente. 

Il cuore dell'uomo è solo un divano a un posto, non una sedia musicale. Se vi installiamo Dio, non c'è 
spazio per nessun altro intruso che possa entrare e sedersi lì. Ma noi trasformiamo il nostro cuore in un 
gioco delle sedie musicali. Questo accade a causa della volubilità della mente. La sadhana è stata 
prescritta per coltivare una mente incrollabile e ottenere una visione chiara. La sadhana è il cammino 
verso la Divinità. I Brahma Sutra, i Veda e le Upanishad hanno parlato della natura della Divinità. Sono 
come delle indicazioni stradali. Queste indicazioni stadali indicano solo la direzione. Siete voi a dover 
percorrere il sentiero e a percorrere le salite e le discese. Le indicazioni stradali non possono portarvi a 
destinazione. Se vi fermate a un cartello stradale che indica la strada per Coimbatore e gridate 
Coimbatore, vi porterà a Coimbatore? Dovete seguire il percorso indicato dall’indicazione. Se seguite 
l’indicazione, potrete raggiungere Coimbatore. Dovete tradurre la conoscenza dei libri in conoscenza 
pratica. La conoscenza mondana accumulata oggi può durare fino a domani e poco dopo trasformarsi in 
un'allergia.  

Il satsang santifica il ricercatore 

Dovete raggiungere Ananda nella vita. Dovreste vedere, toccare e sperimentare la Divinità, ottenendo 
così Ananda in questa stessa vita. Questo è noto come Jivan Mukti (liberazione in vita). Prendiamo 
l'analogia del carbone e del fuoco. L'atto di unirli è il Satsang. Il carbone brucia finché è a contatto con il 
fuoco. Questo Satsang aiuta a sostituire i sentimenti cattivi con quelli buoni. La vicinanza è Satsang, 
mentre la carità è Nissang. 

	 Satsangatwe Nissangatwam, 

	 Nissangatwe Nirmohatwam, 

	 Nirmohatwe Nischalatattwam, 

	 Nischalatattwe Jivanmukti. 

	 	 	 (Sloka sanscrito) 

(La buona compagnia porta al distacco; il distacco rende liberi dall'illusione; la libertà dall'illusione porta 
alla stabilità della mente; la stabilità della mente conferisce la liberazione).  

 4

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Una mente stabile è l'attributo di Jivan Mukti. Non è sufficiente avere un semplice Satsang. Dovete 
coltivare l'amore per esso. Dovrebbe essere come un incontro tra positivo e negativo. La buona 
compagnia ha la capacità di trasformare la cattiva compagnia in un oggetto di eccellenza. La cattiva 
compagnia può anche influenzare negativamente la buona compagnia. Ecco un esempio. Prendete dieci 
litri di latte in un recipiente e un litro d'acqua in un altro. Se si versa questo litro d'acqua in questi dieci 
litri di latte, esso acquista valore. Con la compagnia del latte, anche l'acqua diventa latte. Supponiamo di 
avere dieci litri di acqua e un litro di latte. Se si versa un litro di latte in questi dieci litri di acqua, si 
otterranno solo undici litri di acqua lattiginosa. Frequentando cattive compagnie, il latte perde il suo 
valore. Le cattive compagnie danneggiano le buone qualità che si sono nutrite. 

Prima di venire a Parthi, tutti voi conducevate le vostre vite in modi diversi. Dopo esservi uniti alla 
compagnia divina di Swami, avete iniziato a nutrire pensieri e sentimenti nobili. Anche dopo aver 
completato il vostro MBA qui, dovete preservare le vostre buone qualità con grande attenzione. Dovete 
coltivare la buona compagnia sacrificando i pensieri, le parole e le azioni cattive. Dovete liberarvi delle 
cattive compagnie con ogni mezzo possibile.  

Impegnatevi adeguatamente per coltivare la buona compagnia. Le buone azioni santificano il corpo. La 
liberazione si ottiene facilmente attraverso un corpo santificato. Il tempo è prezioso. Beati coloro che 
non sprecano nemmeno mezzo secondo di questo tempo prezioso e trovano così la realizzazione. 

- Dal discorso di Bhagavan a Sai Sruthi, Kodaikanal, il 22 aprile 1987. 

FARE DELLA NOSTRA VITA IL MESSAGGIO DI BHAGAVAN 

I.S.N. Prasad e Vandita Sharma 

I.S.N. Prasad:  Sono stato singolarmente fortunato che Swami sia stato nella mia vita. Tutto è iniziato 
molto presto. I genitori di mia madre erano entrambi devoti di Swami. I miei nonni hanno vissuto a 
lungo a Prasanthi Nilayam e da bambini abbiamo assistito a tanti miracoli.  

Ricordo uno dei miei parenti da parte di mio nonno, il dottor Bikkina Seetharamaiah. Era uno dei primi 
medici che vennero a fondare l'Ospedale Generale qui. Mi raccontava che quando era piccolo, un giorno 
Swami gli disse: “Seetharamaiah, ora stai vedendo Puttaparthi così. Ci sarà un momento in cui gli aerei 
atterreranno qui e la gente mi vedrà attraverso un binocolo”. Così, questo vecchio si mise a ridere. In 
quei giorni, si rivolgevano a Swami al singolare. “Po Swami... Illage Cheptavu Nuvvu” (va Swami, stai 
proprio scherzando). Come può accadere? E a distanza di tempo, quell'uomo aveva visto il 
cambiamento. Che profezia! Venne un tempo in cui vedevamo Swami solo come una chiazza arancione 
che entrava e usciva dalla macchina e noi eravamo seduti così lontano. 

Come Swami ci ha accolto nel suo ovile 

Vandita Sharma: Nel mio caso, non è stato come ha raccontato mio marito. In realtà non appartengo a 
una famiglia nata o cresciuta nell'ovile di Sai. In realtà, i miei genitori erano molto più influenzati dalla 
filosofia dell'Arya Samaj. Io sono del Punjab. Appartengo a Ludhiana e sono nata e cresciuta lì. L'Arya 
Samaj parla di monoteismo. È una filosofia basata sull'Om, in cui i Veda sono la verità primaria e 

 5

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

infallibile. Quindi, fondamentalmente crediamo nei Veda e molti Homa venivano fatti a casa, ma non 
andavamo mai nei templi, anche se non c'era nulla che ci impedisse di andare al tempio. 

Passare da quel contesto alla fede in Dio in forma umana è stata una svolta di 180 gradi. Insomma, direi 
che è stata un'inversione di rotta completa. E come ciò sia avvenuto, ve lo racconterò molto 
brevemente. È iniziato probabilmente nel 1980 o 1981. Avevamo appena costruito una piccola casa 
nuova. Mentre il cemento veniva stuccato sul muro, qualcuno aveva scritto con il cemento: Asatoma 
Sadgamaya, che è una famosa preghiera. Ora, nel Punjab, dove la manodopera non era alfabetizzata, 
credo che nessuno l'avrebbe scritta. È apparsa un giorno. Andavamo ogni giorno a vedere la costruzione. 
E rimase lì per un bel po' di tempo. Ma a quel tempo non avevamo idea di Swami. Avevamo sentito 
parlare di Lui, ma non sapevamo assolutamente nulla della Sua divinità. Per noi era solo una persona 
santa come tante. Un giorno, quando ci eravamo trasferiti in casa, mio padre andò a incontrare un 
parente. Erano devoti di Swami. E a casa sua, vide il miele e l'Amrita che scorrevano dall'immagine di 
Swami in sua presenza. Non riusciva a credere che ciò stesse accadendo. Poi la moglie, mia zia, gli 
raccontò alcuni miracoli che erano accaduti nella sua vita e come era diventata una devota di Sai. 

Gli diede anche un libro. Era il libro di Howard Murphet, “Sai Baba: l'uomo dei miracoli” e gli disse di 
leggerlo. Quando tutti noi leggemmo quel libro, fummo molto sorpresi. Un giorno, ero seduta fuori nel 
piccolo prato e stavo studiando per i miei esami. Era inverno. Ho guardato in alto. Qualcuno aveva 
tracciato sul muro del parapetto, con il gesso bianco, una grande Om. Era un luogo irraggiungibile per 
chiunque. Era alto almeno un metro e mezzo. Non potevo crederci. Mi sono chiesta chi l'avesse scritto. 
Ieri non c'era. Mi sono seduta e ho studiato qui. Ho chiamato mia madre. Poi, all'improvviso, abbiamo 
preso quel libro. Sulla copertina del libro c'era un'immagine di Swami che porgeva a un bambino una 
lavagnetta su cui aveva scritto Om. A quei tempi, Egli era solito scrivere per i bambini che volevano 
iniziare l'Aksharabhyasam (studio). Questa era simile alla Om del libro. Non potevamo crederci. Questa 
Om è rimasta per circa due mesi e mezzo e poi è svanita da sola. Da allora, non sappiamo perchè, ma 
per noi Lui è diventato il tutto e il fine della nostra vita. E da allora non ci siamo più voltati indietro. 
Swami è stato con noi in ogni momento della nostra vita, in ogni passo della nostra vita. Si è preso cura 
di noi. 

I più potenti mantra della vita 

Ho ottenuto il Karnataka Cadre nel mio lavoro. Credo che questo sia stato il modo in cui Swami ci ha 
avvicinato fisicamente a Lui. Andai a Brindavan per il Darshan. A quel tempo, la Sai Ramesh Hall non 
c'era. Il primo Darshan che ebbi fu strabiliante. Egli stava uscendo da Trayee e noi eravamo seduti sotto 
l'albero. Era come se il sole stesse sorgendo. Ho sentito un grande sole che arrivava e Swami che stava lì 
dentro e poi è sceso e si è avvicinato. È stato bellissimo. Questo è il ricordo più caro nel mio cuore. E una 
volta che il sole entra, è solo luce. Egli ci ha guidato per tutto il tempo. Le quattro parole di Swami, 
“ amate tutti, servite tutti”, riassumono ciò che Egli voleva che facessimo e ciò che dovremmo aspirare a 
fare. Ora, c'è solo Swami. Voglio dire, siete nello IAS solo grazie a SAI. 

In ogni situazione difficile, pensavamo semplicemente a Swami ed Egli la risolveva. Entrambi teniamo la 
foto di Swami sulla scrivania e ogni mattina, prima di sedermi sulla sedia, Lo prego. La mia preghiera è 
che oggi qualsiasi cosa accada, Tu la faccia tramite me. La vita è impegnativa in qualsiasi ambito ci 
troviamo. Qualunque lavoro facciamo, ogni essere umano affronta molte sfide e questo è lo scopo della 
nostra esistenza terrena. Dobbiamo elaborare il nostro Karma e passare attraverso questa centrifuga. 
Dio ci aiuta a farlo. Sono gli insegnamenti di Swami. Egli non può venire fisicamente e dirci di fare questo 
o quello, ma ci ha dato i principi guida. 

Ogni singola cosa che ha detto ha un perfetto senso pratico per il modo in cui possiamo lavorare nella 
nostra vita. L'insegnamento più importante di Swami è: “Ama tutti, servi tutti”. "Aiutare sempre, non 

 6

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

ferire mai". Se fate di queste otto parole i vostri principi guida, credo che avrete la vittoria in pugno. 
Questo è il senso di ciò che Swami ci ha insegnato a praticare. Il fine dell'educazione è il carattere. Se il 
nostro carattere è buono, sono sicura che saremo in grado di superare qualsiasi situazione difficile. 

Voglio dire che se ci sono stati momenti in cui siamo stati spinti a fare certe cose che non ci sembravano 
giuste, entrambi scrivemmo con forza che qualcosa non ci piaceva e tutto il resto. Negli ultimi 10 anni 
del mio servizio, ho lavorato nel dipartimento delle finanze, dove tre Ministri Delegati successivi 
detenevano il portafoglio delle finanze e dovevo lavorare con tre partiti politici.  

Molte volte entrambi scrivevamo e parlavamo con grande coraggio e molte volte venivamo anche 
ignorati. Ma i Capi di Stato non si sono mai arrabbiati con noi. Penso che questo sia stato interamente 
merito di Swami, perché non abbiamo visto che questo accadeva con tutti. Quindi, in qualche modo, le 
Sue benedizioni e la Sua guida erano sempre presenti. In effetti, sentivamo che era Lui a fare tutto il 
lavoro. Swami era sempre amorevole. 

L'unica altra cosa che vorrei aggiungere, prima che mi sfugga, è che quando Egli dice: “Amate tutti, 
servite tutti”, la connessione tra la parola “servire” e il servizio IAS è molto forte. Quindi, dobbiamo 
capire che si tratta di un servizio pubblico. Noi siamo servitori pubblici. È molto importante che tutti noi 
comprendiamo che ci è stata data questa opportunità, data da Dio, di servire. Quindi, se siamo in grado 
di sfruttare questa opportunità con la benedizione di Bhagavan, dovremmo cercare di rendere il 
massimo servizio agli oppressi e ai poveri; questa è la necessità del momento. Questo è lo scopo ultimo 
del nostro servizio e non c'è bisogno di altro. Non abbiamo bisogno di riconoscimenti. Questo servizio 
non è per l'ego. Non è per l'autocompiacimento, ma per servire la gente. È una grande gioia e una 
grande soddisfazione quando si vede che alcune decisioni prese vanno a beneficio dei poveri. Questo dà 
una grande gioia interiore che non credo possa essere data da nessun onore pubblico. Swami stesso lo 
ha fatto. Quindi, tutte queste cose che il governo dovrebbe fare, le stava facendo Swami. Questo era 
sufficiente per noi. È allora che ci si rende conto che questo è un servizio reso da Swami. 

Dopo di che, tutto è andato al suo posto. Non ci siamo mai sentiti in colpa. Anche se siete negli I.A.S e 
lavorate e fate rapporto a diversi ministri e politici, nel vostro cuore state lavorando per Swami. È 
sempre per Swami. Abbiamo sempre detto che stiamo facendo servizio a Swami. Ma allo stesso tempo, 
a livello pratico, diventa molto difficile. Swami ha riassunto i suoi insegnamenti in otto parole: Amare 
tutti, servire tutti, aiutare sempre, non ferire mai. Swami dice che questa è l'essenza di tutti i 18 Purana. 
Ma ci sono situazioni in cui, quando si prende una decisione, si può involontariamente, a volte 
consciamente o inconsciamente, finire per infastidire qualche persona. Come si fa a gestire tutto 
questo? Molte volte è successo. 

La vita di Swami è il suo messaggio 

È impossibile accontentare tutti. Ma, come ho detto, poiché abbiamo sempre creduto e ascoltato il 
parere di Swami prima di prendere qualsiasi decisione importante, la decisione è stata presa da Lui. E in 
qualche modo Swami ha fatto in modo che non ci fossero ripercussioni negative su di noi. Quindi, il 
merito va a Swami. Del resto, lavoriamo in un sistema delicato in cui molte persone avrebbero potuto 
offendersi. Ma, come dicevo prima, solo grazie alla grazia di Swami, Egli ha gestito la situazione in modo 
eccellente. Egli si prende cura di tutti. E sì, ci saranno delle volte in cui avrete fatto arrabbiare qualcuno e 
dovrete affrontare dei momenti difficili. Ma la vita è così. La vita non è mai destinata ad essere sempre 
bella. Ha molti alti e bassi. A volte non è facile. Ma noi siamo stati, credo, molto fortunati. Swami ha 
insegnato con la sua stessa vita. Ha affrontato tutto. Ha anche realizzato le cose in modo umano. Non è 
che abbia fatto tutto in modo divino. Quando guardiamo la Sua vita, anche Lui ha dovuto affrontare 
molti ostacoli. Quindi, impariamo molte cose dalla Sua vita. Il cambiamento interiore che Egli porta negli 

 7

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

esseri umani è la sua divinità, mi sembra. Nonostante le tante difficoltà, Egli stesso ha condotto una vita 
esemplare. La mia vita è il mio messaggio, ha detto. Una vita così difficile! 

Cosa siamo di fronte a tutto ciò? Assolutamente nulla. Se guardiamo al modo in cui Bhagavan ha 
costruito qualsiasi istituzione o l'intera Prasanthi Nilayam o tutte le istituzioni, non credo che ci sia nulla 
che Bhagavan ci abbia chiesto di fare, che Lui stesso non abbia fatto. Anche quando leggo i racconti 
dell'infanzia di Swami, Swami era solito fare il Nagar Sankirtan. Andava di villaggio in villaggio. Quindi, se 
ci chiede di fare Bhajan, Nagar Sankirtan, Lui l'ha fatto. Se ci chiede di fare Seva, lo ha fatto. Lavorava 
instancabilmente. Questo è vero. Se riusciamo a camminare su questo sentiero per quanto possibile, 
questa sarà la nostra offerta a Lui. Come si dice, la saggezza è sapere cosa è giusto fare e l'integrità è 
essere in grado di percorrere quella strada. E non è sempre facile. Ma è possibile solo con la Sua grazia 
essere in grado di fare qualche passo avanti sulla strada giusta. In qualche modo sento che se non ci 
arrendiamo a Lui, il viaggio della nostra vita diventa difficile. 

 Oltre al servizio di cui ho parlato, un altro punto importante è l'accessibilità al pubblico. C'è una forte 
convinzione che gli ufficiali IAS non siano raggiungibili. Non è facile trovarli. Quindi, credo che 
dovremmo tenere le porte aperte. Credo che questa sia stata una forte ispirazione di Swami su di noi. 
Non ci ha mai permesso di entrare nella nostra mente. Quindi, dicevamo sempre: questo è il servizio, il 
servizio di Swami. La nostra porta era sempre aperta al pubblico. Non ho mai chiuso la porta del mio 
ufficio. Ricordo anche i giorni, soprattutto quando eravamo vice commissario. Li chiamiamo DC in 
Karnataka, Collettori in molti altri Stati. Ho avuto un incarico molto difficile. È stato allora che ho sentito 
la presenza di Swami, perché in quel periodo è venuto molte volte nei miei sogni. Ne avevo bisogno in 
quei momenti di difficoltà. Fu un periodo difficile. Anche in quel periodo lasciavo la porta aperta. Anche 
gli addetti alla sicurezza mi dicevano: “Signora, deve chiuderla”. Io rispondevo: “Non la chiuderò. 
Lasciate che la gente entri. Lasciateli entrare. Non c'è problema. Se hanno un problema di lavoro, 
devono venire. Se il lavoro viene svolto a un livello inferiore, perché vengono qui? Significa che il lavoro 
non è stato fatto. Lasciatemi esaminare”. Non ho mai chiuso la porta. 

Questa è una cosa. Ma a parte questo, ricordo un sogno molto interessante che ho fatto in quel periodo 
e che mi ha insegnato qualcosa. Uno dei sogni era che non c'era nessun altro. In sogno siamo entrati in 
ufficio solo io e Swami. Io andai a sedermi sulla mia sedia e Swami si sedette di fronte a me, dove 
siedono i visitatori. All'improvviso mi ha scosso. Ho detto: “Come posso sedermi qui quando Swami è 
seduto lì”? Nel momento in cui mi è venuto questo pensiero, ci siamo scambiati le sedie. Io ero seduto 
sulla sedia dei visitatori e Swami era seduto sulla sedia del Collettore. E poi penso che, dopo quel sogno, 
mi ha colpito molto il fatto che io possa mai sedermi su questa sedia. È sempre Swami che siede lì. Non 
dovrei mai e poi mai pensare di ricoprire una carica. Non sono io. Egli ci ha scelti come strumenti. Lo ha 
detto anche nella sua bellissima poesia. Ci ha scelti. È Swami che si siede lì e ci fa lavorare. Questa è 
stata una parte molto interessante. Da allora non ho mai chiuso la porta. 

Anche come Segretario capo, la mia porta era sempre aperta. Non ho mai chiuso la porta. In effetti, 
molte persone - ufficiali, colleghi - venivano a dirmi: “Dovresti fare una pausa ogni tanto. Le persone 
entrano nel tuo ufficio e basta. Non prendono appuntamento”. Io rispondevo: “Siamo fatti per questo. 
Va bene così. Andrò in pensione a 60 anni. Dopo di che, avrò tutto il tempo per me. Va benissimo così. 
Ma sì, ci sono momenti in cui bisogna imparare a discriminare. 

Quando la persona arriva, c'è un problema e voi dovete risolverlo, aiutarla a risolverlo, dovete 
constatare. A volte, potrebbe non essere importante o corretto o la persona vi sta prendendo in giro. 
Bisogna coltivare questa discriminazione. Ma il più delle volte ritengo che se qualcuno ha raggiunto 
l'ufficio del Segretario generale, evidentemente ci sono stati molti problemi e nessuno la sta ascoltando. 
Quindi, diamo questa opportunità alle persone. E l'altra cosa che penso è che non dobbiamo mai 
comportarci come se fossimo superiori a loro. Dobbiamo dare dignità ai più poveri tra i poveri. Così, 
anche se una persona povera entrava nel mio ufficio, la facevo sempre sedere. Questo è ancora una 

 8

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

volta l'insegnamento di Swami. Voglio dire, Swami era così. Far sedere sempre la persona per prima. Ci 
sono molte persone che dicono: “Non ci sediamo. Come possiamo sederci”? Io dico: “Dovete sedervi e 
parlare. Le sedie sono fatte per questo”. Così, si dà dignità a quell'essere umano, come Swami ha detto: 
“Vedetemi in tutti”. 

Non credo di poterlo fare. Voglio dire, non sono ancora così evoluta da vedere Swami in tutti. Ma ho 
fatto del mio meglio per far sì che l'altra persona riceva la stessa dignità che voi vorreste ricevere dagli 
altri. Possiamo fare almeno questo. Disponiamo di queste piccole cose. Dobbiamo imparare a cercare di 
metterle in pratica con la benedizione di Swami. Quindi, sento che la guida è interamente Sua. Lo 
sentiamo entrambi, in realtà. In effetti, non riesco a distogliere la mente da quel sogno perché era così 
significativo. Da un lato, Swami viene e si siede di fronte a voi, in modo da farvi sapere che chi viene qui 
è Me solo in una forma diversa. E poi, nel momento in cui pensate che, oh, sono io? Allora Lui vi dice: 
“No, no. Io sto solo mandando i problemi. Sto solo risolvendo i problemi. Non potrò mai dimenticare la 
sensazione che ho provato nel sogno. Mi ha scossa. Ho pensato: come può il Maestro sedersi qui davanti 
a me? E nel momento in cui questo pensiero è arrivato, mi sono seduta di fronte a Lui. 

(Fonte: Sri Sathya Sai Media Centre, Prasanthi Nilayam). 

- Sri I.S.N. Prasad (IAS) è un ex Segretario Capo Aggiunto (Finanze) ed ex Segretario Principale (IT e BT) 
del Governo del Karnataka e Smt. Vandita Sharma (IAS), ex Segretario Capo ed ex Segretario Capo 
Aggiunto e Commissario allo Sviluppo del Governo del Karnataka. 

(Segue...) 

Nessuno può capire i Leela degli Avatar. Una volta, quando il piccolo Krishna aveva mangiato 
del fango, Balarama si lamentò con la madre Yashoda. Allora Yashoda chiese a Krishna perché 
avesse mangiato del fango quando in casa c'era tanto burro e cagliata. Krishna negò di aver 
mangiato del fango. Quando Yashoda gli chiese di aprire la bocca, poté vedervi l'intero universo. 
Allora Yashoda si chiese: È un sogno o un mistero? Sono io Yashoda? È mio figlio Krishna o è 
un'illusione? Quando questi pensieri la sopraffecero, abbracciò immediatamente Krishna. 
Quando Dio si incarna sulla terra in forma umana, si copre con la veste di Maya. Proprio come 
la cenere copre il fuoco, la cataratta copre l'occhio e il muschio copre l'acqua, Dio si copre con 
Maya. Con il corpo umano come illusione, Dio manifesta un potere e una Divinità infiniti. Ma 
l'uomo non può vedere la Sua Divinità a causa di questa illusione, Rama diceva sempre di essere 
il figlio di Dasaratha anche se i saggi Lo riconoscevano come il Signore Narayana e Lo 
adoravano. 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 9

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Messaggio di Bhagavan per il Sivarathri 

SIGNIFICATO DEL CANTO DEL NOME DIVINO IN OCCASIONE DEL 
SIVARATHRI 

L'ATTACCAMENTO AL CORPO È LA CAUSA DELL'INFELICITÀ DELL’UOMO 

Chi ha riconosciuto la verità che lo stesso Atma esiste in tutti sperimenta l'unità con Dio e gode della 
beatitudine divina, sia che si tratti di un rinunciante o di un capofamiglia, sia che si segua o meno il 
sentiero dell'azione. Il principio dell'Atma non può essere compreso solo studiando i Veda e i testi sacri o 
ascoltando i discorsi. Come un albero gigantesco ha origine da un piccolo seme, così anche l'intero 
universo ha origine nel principio dell'Atma. 

Il concetto di Pancha Koshas 

Incarnazioni dell'amore! 

Voi siete davvero le incarnazioni della pace e della beatitudine. Non è forse pura ignoranza cercare la 
pace e la beatitudine nel mondo esterno quando esse sono ben presenti in voi? La vera trasformazione 
spirituale risiede nella comprensione della propria natura. 

Sia l'attuale che il precedente Vice Rettore del nostro Istituto mi hanno pregato (nei loro discorsi 
precedenti) di spiegare in dettaglio il concetto di Pancha Koshas (cinque guaine del Sé). L'Atma puro è 
avvolto da cinque guaine e, a causa della sua associazione con queste guaine, ne acquisisce i tratti. Il 
corpo fisico viene definito Annamaya Kosha (guaina del cibo). L'Atma associato al corpo grossolano nel 
suo stato di veglia è chiamato “Viswa”, in quanto dotato di Jnanendriya e Karmendriya (organi di 
percezione e azione). Poiché questo corpo è coinvolto in varie attività esterne, è noto anche come 
Vyavaharika. I Veda hanno quindi dato vari nomi a questa guaina che comprende lo Sthula Sarira (corpo 
grossolano). Il Pranamaya Kosha (guaina della vita), il Manomaya Kosha (guaina della mente) e il 
Vijnanamaya Kosha (guaina della saggezza) formano il Sukshma Sarira (corpo sottile), poiché non sono 
visibili a occhio nudo. La mente nella sua forma sottile è onnipervasiva. Ecco perché si 
dice: Manomoolam Idam Jagat (la mente è la base del mondo intero). Anandamaya Kosha (guaina della 
beatitudine) si riferisce al Karana Sarira (corpo causale). Per sperimentare la beatitudine, bisogna andare 
oltre tutte e cinque le guaine. Questo stato è conosciuto come Turiya, che è al di là di Sushupti (stato di 
sonno profondo). Questo si riferisce al Mahakarana Swarupa (aspetto causale supremo). È il principio 
spirituale ultimo (Paramarthika). La beatitudine sperimentata in questo stato è la vera beatitudine. 
Questa beatitudine non può essere ottenuta attraverso i sensi, la mente o l'intelletto. 

Ci sono cinque tipi di Kleshas (ostacoli) che impediscono di sperimentare questa beatitudine. Essi sono: 
Avidya Klesha, Abhinava Klesha, Asthitha Klesha, Raga Klesha e Dwesha Klesha. L'uomo non è in grado di 
avere la visione dell'Atma e di sperimentare la beatitudine atmica a causa di questi cinque Kleshas. Chi 
ha un eccessivo attaccamento al corpo soffre di Avidya Klesha, che porta a vari desideri e malattie e 
rende la vita miserabile. L'Abhinava Klesha sorge quando non si esercita il controllo sulla propria mente. 
L'uomo dà un'importanza eccessiva al corpo e si lascia trasportare dai capricci della mente, con il 
risultato di soffrire. L'Asthitha Klesha nasce dall'interesse per i piaceri del mondo. Il Raga Klesha deriva 

 10

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

dall'attaccamento alla ricchezza e agli oggetti materiali. Il Dwesha Klesha sorge quando le aspettative 
vengono frustrate e i desideri non vengono soddisfatti. 

Alcuni devoti adorano Dio aspettandosi qualcosa in cambio. Sono felici se i loro desideri vengono 
soddisfatti, altrimenti iniziano a odiare persino Dio. Non godono della fortuna che hanno a disposizione. 
Al contrario, desiderano qualcosa di più che non meritano. Di conseguenza, sono soggetti all'angoscia. 
Oggi anche i rapporti tra madre e figlio, marito e moglie e tra un fratello e l'altro sono rovinati da 
Dwesha. 

Le guaine diverse da Anandamaya Kosha mettono l'uomo in schiavitù e lo sottopongono ai Kleshas. Per 
comprendere il principio di Paramarthika, bisogna liberarsi della mente o almeno averne il controllo e 
abbandonare gradualmente l'attaccamento al corpo. 

Il corpo è composto da cinque elementi ed è destinato a perire prima o poi. Ma l’anima non ha né nascita 
né morte. Non ha attaccamento o schiavitù. In verità, il Sè è Dio stesso. (Poesia Telugu) 

Non si può realizzare la divinità in sé finché non si abbandona l'attaccamento al corpo. L'attaccamento al 
corpo è un ostacolo sul cammino della spiritualità. Proprio come un albero gigantesco è contenuto in un 
piccolo seme, allo stesso modo i cinque Kleshas sono radicati nell'attaccamento al corpo nel modo più 
sottile. L'attaccamento al corpo è la causa principale dell'infelicità, dell'ansia, della miseria e della 
mancanza di pace dell'uomo. Si dovrebbe considerare il corpo come uno strumento e condurre una vita 
di verità tenendo conto della divinità che lo abita. Prima di tutto, l'uomo dovrebbe passare dalla guaina 
del cibo alla guaina della vita. La guaina della vita viene chiamata vibrazione perché è responsabile del 
movimento del corpo. Che cos'è la guaina della mente? La mente è onnipresente. La mente può 
percorrere qualsiasi distanza in un attimo. L'uomo conosce la morte, ma non la mente.  

La mente seguirà l'uomo vita dopo vita. Che cos'è la guaina della saggezza? Non è collegata al mondo 
materiale. Il mondo materiale è associato alla reazione, al riflesso e alla risonanza. Ad esempio, si 
colpisce il tavolo con la mano. Quindi anche il tavolo colpisce a sua volta. Come l'azione, così la reazione. 
Questo è il principio del Pratibhasika. Ciò che è legato al Pratibhasika è solo conoscenza mondana e 
secolare. Non può essere definita saggezza. La vera saggezza consiste nel comprendere la costante 
consapevolezza integrata. Essa conduce alla beatitudine eterna e immutabile. Questa può essere 
sperimentata solo dopo aver trasceso le cinque guaine: Annamaya (forma grossolana), Pranamaya, 
Manomaya, Vijnanamaya (forma sottile) e Anandamaya (forma causale). Poi si raggiunge lo stato di 
Turiya (stato causale supremo). Ciò che è al di là dello stato causale è lo stato causale supremo. Per 
raggiungere questo stato è necessario comprendere molto chiaramente la natura delle cinque guaine. 

Base primordiale dell'universo 

L'intero mondo ha una base primordiale. Ecco un piatto e un bicchiere d'argento. L'argento è la base di 
questi oggetti. Il nome e la forma dell'oggetto possono cambiare, ma l'argento rimane lo stesso. Allo 
stesso modo, tutti i nomi e le forme sono destinati a cambiare, ma la base primordiale rimane immutata. 

Il principio dell'Atma è antico ed eterno. Non ha né nascita né morte, né inizio né fine. (Poema Telugu) 

È la base primordiale del corpo, della mente e del principio vitale. La Divinità è il fondamento di tutto. 

L'acqua dell'oceano diventa vapore grazie ai raggi del sole. Il vapore diventa a sua volta nuvola. Le 
nuvole scendono sotto forma di pioggia e scorrono come fiumi e ruscelli, che alla fine si fondono 
nell'oceano.  Nadinam Sagaro Gathi  (l'oceano è la meta dei fiumi). Come i fiumi, che nascono 
dall'oceano, alla fine diventano un tutt'uno con esso, così anche tutti gli esseri viventi e gli oggetti, che 
nascono dalla Divinità, alla fine si fonderanno in essa. Questo, nel linguaggio vedantico, si chiama Mukti 
(liberazione). Il Bhagavatha dice anche che è naturale per tutti gli esseri viventi tornare al loro luogo di 
origine. L'anima individuale ha avuto origine dalla Divinità ed è destinata a fondersi con essa. 

 11

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Incarnazioni dell'amore! 

Spiritualità non significa una vita di solitudine. La vera spiritualità consiste nel comprendere l'unità 
dell'intera umanità e nel rinunciare al senso di attaccamento e di odio. Il principio dell'Atma è lo stesso 
in tutti. Qual è la forma dell'Atma? Lo zucchero ha una forma, ma si può descrivere la forma della 
dolcezza? La dolcezza può essere solo sperimentata, non può essere spiegata. È così anche per il 
principio atmico. È antico, eterno, senza attributi, senza forma, puro, incontaminato e immortale. I dolci 
come Mysore Pak, Gulab Jamun, Burfi, ecc. possono essere diversi per nome e forma, ma lo zucchero è 
lo stesso in tutti. Allo stesso modo, i nomi e le forme sono diversi, ma il principio dell'Atma è uno e lo 
stesso. 

Oggi l'uomo intraprende varie pratiche spirituali come Sravanam (ascolto), Kirtanam (canto), 
Vishnusmaranam (canto), Padasevanam (servire i Piedi di Loto), Vandanam (saluto), Archanam 
(adorazione), Dasyam (servitù), Sneham (amicizia) e Atmanivedanam (resa di sé). Ma forniscono solo 
una soddisfazione esteriore e temporanea. È inutile discutere su quale pratica spirituale sia più benefica. 
Finché si dorme, non importa dove si dorme, che sia in un pollaio o in un palazzo. Allo stesso modo, si 
dovrebbe avere la purezza della mente, qualunque sia la pratica spirituale intrapresa. Una volta che la 
mente è pura, si può ottenere qualsiasi cosa nella vita. Per purificare la mente, bisogna sviluppare il 
principio dell'amore. La luce dell'amore non può mai spegnersi. Una volta sviluppato il principio 
dell'amore, si trascendono i tre stati di Viswa, Tejas e Prajna e si raggiunge la beatitudine finale. L'anima 
individuale nello stato di veglia è conosciuta come Viswa, in quanto associata ai Karmendriya e ai 
Jnanendriya. Nello stato di sogno, è chiamata Tejas (l'effulgente), in quanto associata al principio 
effulgativo di Antahkarana (strumento interiore). Nello stato di sonno profondo, è conosciuto come 
Prajna. È associato alla guaina della beatitudine. 

Amarasimha, un antico studioso per eccellenza, compose molti versi che descrivevano il principio della 
Divinità. Ma alcune persone, incapaci di comprendere la sua natura sacra, lo misero in difficoltà. Hanno 
etichettato Amarasimha come ateo. Fu sottoposto a molte sofferenze e tutti i suoi libri furono dati alle 
fiamme. Quando le sue opere stavano bruciando, Sankara intervenne e recuperò Amarakosha. 
L'Amarakosha è come un altro Veda. È un libro incantevole ed emozionante. È una vera follia distruggere 
un libro così sacro. In realtà, le persone non cercano di comprendere gli insegnamenti dei Veda e dei 
testi sacri. Per questo motivo hanno dimenticato il loro vero Sé. 

Significato del canto del nome divino a Sivarathri 

Le notti che si vivono negli altri giorni sono notti ordinarie. Ma Sivarathri è una notte di buon auspicio. 
Come è di buon auspicio? È di buon auspicio quando si trascorre il tempo in modo propizio cantando le 
glorie del Signore. La mente ha sedici aspetti. La luna è la divinità che presiede la mente. Dei sedici 
aspetti della luna, oggi quindici sono assenti. Se si canta la Sua gloria con tutto il cuore per tutta la notte, 
anche l'aspetto rimanente può fondersi con il Divino. In questo giorno è possibile ottenere il pieno 
controllo della mente contemplando Dio. Per questo è considerata una notte di buon auspicio. 
Purtroppo, nell'era di Kali, le persone osservano la veglia di Sivarathri vedendo spettacoli al cinema o 
giocando a carte per tutta la notte. Questo non può essere chiamato Sivarathri. Ogni momento della 
notte dovrebbe essere dedicato ai pensieri di Dio e al canto del Suo nome con tutto il cuore. Il canto 
deve provenire dall'interno. Questo è ciò che viene chiamato il riflesso dell'essere interiore. 

Dio ha migliaia di nomi. Di tutti questi nomi, “Satchitananda” è il più importante e significativo. Sat” 
indica il principio eterno e immutabile e ‘Chit’ denota la consapevolezza totale. Il primo può essere 
paragonato allo zucchero e il secondo all'acqua. Quando si mescolano zucchero e acqua, il risultato è 
uno sciroppo. Allo stesso modo, la combinazione di “Sat” e “Chit” produce Ananda. Riempite il vostro 
cuore di amore e cantate il nome divino. Solo allora potrete ottenere la Divinità. Svolgete tutte le vostre 
attività con amore. L'amore deve provenire dalla fonte, cioè dal cuore, e non dalla forza. Oggi si canta il 

 12

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Nome divino non dalla fonte, ma con la forza. Non si trae alcun beneficio dal canto del nome divino se 
non lo si fa con tutto il cuore. È sufficiente cantare il Suo nome con tutto il cuore almeno per mezzo 
minuto. Un cucchiaio da tè di latte di mucca è meglio di barili di latte d'asina. A Dio interessa la qualità, 
non la quantità.  

Il segreto per rimanere sempre giovani 

Studenti! 

Dovete capire che il corpo è solo uno strumento e che l'Atma è colui che agisce e gode. Abbandonate 
l'attaccamento al corpo. Per cosa studiate? Volete guadagnare denaro e condurre una vita felice. Ma la 
felicità la state ottenendo con gli studi? No. Dopo gli studi, volete un lavoro redditizio, poi una 
promozione e così via. Non c'è fine ai vostri desideri. Allora come potete aspettarvi di essere felici? La 
felicità vera e permanente non può essere raggiunta nel mondo fisico. Può essere sperimentata solo 
nello stato di Turiya. La beatitudine non è presente negli oggetti fisici del mondo. 

Un giorno, Adi Sankara, insieme ai suoi tredici discepoli, si stava recando al fiume Ganga per un bagno 
sacro. Incontrò un bramino seduto sotto un albero che ripeteva Dukrunkarane, Dukrunkarane... Sankara 
gli chiese cosa avrebbe guadagnato ripetendo i rudimenti della grammatica? Il bramino rispose che 
sarebbe diventato un grande studioso, sarebbe entrato a far parte della corte reale e avrebbe 
guadagnato denaro. Poi Sankara gli chiese per quanto tempo la ricchezza gli avrebbe assicurato la 
felicità. Il bramino rispose che avrebbe potuto condurre una vita felice fino alla morte. Poi Sankara gli 
chiese cosa sarebbe successo dopo la morte. Il bramino rispose che non lo sapeva. Allora Sankara cantò 
il seguente verso: 

	 Bhaja Govindam Bhaja Govindam 

	 Govindam Bhaja Moodamathe 

	 Samprapthe Sannihithe Kale 

	 Nahin Nahin Rakshati Dukrunkarane. 

(Oh, sciocco, quando si avvicina l'ora della morte, i rudimenti della grammatica non ti verranno in 
soccorso. Quindi, canta il nome di Dio). Solo il nome di Dio vi proteggerà in ogni momento e in ogni 
circostanza. Tutto in questo mondo è come nuvole passeggere. Solo la beatitudine e l'amore sono 
permanenti. L'amore è Dio, Dio è Amore. Quindi, vivete nell'amore.  

Studenti! 

La giovinezza è molto sacra. Non abusatene abbandonandovi a desideri illimitati e costruendo castelli in 
aria. Portate avanti la vostra istruzione tenendo Dio al primo posto nella vostra mente. Non rimanete 
invischiati in attività e legami inutili, che causano inquietudine. Oggi le persone sono alla ricerca della 
pace. Ma la pace non si trova nel mondo esterno. Si trova solo a pezzi! La pace è in voi. Voi siete 
l'incarnazione della pace, siete l'incarnazione della verità e siete l'incarnazione dell'amore. Quindi, prima 
di tutto conoscete voi stessi. Solo allora potrete essere sempre beati. Gli studenti moderni stanno 
acquisendo vari titoli di studio. Ma a cosa serve? 

Nonostante l'istruzione e l'intelligenza, un uomo sciocco non conoscerà il suo vero sé e una persona 
meschina non rinuncerà alle sue qualità malvagie. L'educazione moderna porta solo all'argomentazione, 
non alla saggezza totale.  A cosa serve acquisire un'educazione mondana se non può condurvi 
all'immortalità? Acquisite la conoscenza che vi renderà immortali. (Poesia telugu) 

Incarnazioni dell'amore! 

 13

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Amate tutti, non odiate nessuno. Questo è l'insegnamento della nostra cultura antica. Il saggio Vyasa ha 
racchiuso in poche parole l'essenza di 18 Purana:  Paropakara Punyaya, Papaya Parapeedanam  (si 
ottiene il merito servendo gli altri e si commette peccato ferendoli). Quindi, aiutare sempre, non ferire 
mai. È sufficiente che lo mettiate in pratica. Oltre all'educazione mondana, è essenziale anche 
l'educazione spirituale. Si dice: Adhyatmavidya Vidyanam (l'educazione spirituale è la vera educazione). 
Solo questa può conferire la conoscenza di Brahman, che trascende le dualità e i tre attributi, cioè 
Sattwa, Rajas e Tamas. Solo Dio è permanente, tutto il resto è temporaneo. Oggi la gente ha fede nel 
mondo, ma non in Dio. Non siate orgogliosi della vostra giovinezza e della vostra bellezza fisica. Quanto 
durerà la giovinezza? Così come al lampo segue il buio pesto, allo stesso modo la giovinezza è seguita 
dalla vecchiaia. Il fiore che sboccia al mattino svanisce alla sera. Questa è la natura del corpo umano. 

Se volete rimanere sempre giovani, dovete avere il controllo dei vostri sensi. Swami ne è la prova diretta. 
Il mio corpo è pieno di energia. Non c'è assolutamente nessuna debolezza in me. Anche adesso posso 
correre velocemente. Qualcuno può immaginare che Swami abbia 75 anni? Qual è il segreto di tutto 
questo? La purezza, la pazienza e la perseveranza sono le principali responsabili. I sentimenti di Swami 
sono sempre puri e costanti. Cercate di emulare Swami in questo senso. Voi affermate di essere devoti di 
Swami. Allora non è forse vostro dovere coltivare almeno una frazione della purezza di Swami? Non 
avete la pazienza di dare una risposta adeguata se qualcuno vi chiede un'informazione. Ma io parlo a 
migliaia di persone e rimango sempre pacifico e beato. Sono impegnato in molteplici attività. Nessuno 
può descrivere il lavoro che svolgo. Faccio il lavoro di tutti i dipartimenti. Tutti i dipartimenti 
appartengono a me. Ma non sono mai inquieto. Sono sempre pieno di beatitudine. Durante le 
celebrazioni del compleanno, alcuni devoti mi augurano buon compleanno. Io dico loro: “Non c'è 
bisogno di augurarmi buon compleanno, perché sono sempre felice. Augurate la felicità a chi non è 
felice”.  La felicità sta nell'unione con Dio.  Se avete la ferma convinzione che Dio è in voi, con voi e 
intorno a voi, non affronterete mai alcuna difficoltà o miseria nella vostra vita. La gente parla di 
preoccupazioni e di infelicità. Ma io non so cosa siano. Non si avvicinano a me a causa della mia purezza. 
Solo coloro che hanno cattivi pensieri e un cattivo carattere sono colpiti dalla miseria e dalle 
preoccupazioni. Quando vi trovate di fronte alle difficoltà, non scoraggiatevi. Considerate che sono per il 
vostro bene. 

La fede ferma di un devoto fa guadagnare la grazia di Bhagavan 

Avrete notato Swami parlare con un devoto su questa piattaforma qualche minuto fa. Il suo nome è 
Narayana. Viene da Chennai. La settimana scorsa ha avuto un problema al cuore. Suo figlio, che è uno 
studente del nostro college, ha telefonato al padre chiedendogli di venire immediatamente a 
Puttaparthi. È venuto qui e il medico che lo ha visitato mi ha detto che le quattro valvole del suo cuore 
erano bloccate ed era difficile operarlo. Tre medici venuti dall'America lo hanno visitato. In effetti, erano 
sorpresi di trovarlo vivo con un problema cardiaco così grave. 

Narayana disse loro che non aveva alcun dolore e che era molto felice perché Swami era sempre con lui. 
Ma i medici non erano soddisfatti. Lo operarono a cuore aperto per cinque ore. Sono stati fatti quattro 
bypass. L'operazione è stata eseguita l'altro ieri e oggi è venuto al Mandir. Normalmente, dopo un 
intervento di bypass, un paziente deve rimanere a letto per almeno dieci giorni. Ma Narayana ha 
camminato per trecento passi proprio ieri. Non è incredibile? Oggi è venuto qui in pantaloni e camicia, 
con l'aspetto di un ragazzo del college. Gli ho detto che il merito è della sua fede. Fin dall'inizio ha detto 
che Swami è con lui e che si prenderà cura di lui. Ritiene che il problema cardiaco che ha avuto sia stato 
un bene per lui, nel senso che lo ha portato alla dimora di Swami. Ha detto che il nostro ospedale non è 
solo un ospedale, ma un tempio della guarigione. L'operazione è stata eseguita l'altro ieri. Ieri i medici 
gli hanno servito gli Idlis e oggi è venuto al Mandir per il Darshan di Swami. È possibile in qualsiasi altro 
ospedale? Chiedete a qualsiasi medico: vi risponderà con un secco “no”. Questa è la natura del corpo 
umano, ma Dio può cambiare anche la natura del corpo e garantire un futuro luminoso. Dio può 

 14

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

trasformare la terra in cielo e il cielo in terra, ma bisogna avere una fede salda in Lui. Oggi l'uomo è 
diventato cieco, ha perso gli occhi della fede. Se non ha fede in se stesso, come può avere fede in Dio? 
Come può conoscere la Divinità chi non conosce se stesso? 

Sviluppare l'amore per Dio 

Prima conoscete voi stessi e poi potrete facilmente comprendere la Divinità. Abbiate fede in Dio. Non c'è 
nulla che Dio non possa fare. Chi ha una buona vista può vedere anche una piccola lucciola. Ma un cieco 
non può vedere nemmeno il sole che brilla. Allo stesso modo, chi non ha l'occhio spirituale troverà solo 
buio intorno a sé. Una scintilla di luce spirituale è sufficiente per vedere l'intero cosmo. 

L'Era di Kali è diventata l'Era di Kalaha (litigi). Ci sono litigi e conflitti ovunque. Gli studenti dovrebbero 
impegnarsi a sradicare l'odio e l'inquietudine. In questo giorno sacro di Sivarathri, sviluppate sempre di 
più il principio dell'amore. Io amo tutti. Tutti mi amano. Ma a volte gli studenti pensano che Swami non 
parli loro perché è arrabbiato con loro. Io non sono mai arrabbiato con nessuno. Ma per correggervi, a 
volte posso fingere di essere arrabbiato. Quando ci si ammala, bisogna prendere le medicine. Bisogna 
anche seguire le regole della dieta. Solo così la malattia può essere curata. Allo stesso modo, per curare 
le vostre “malattie”, Swami vi dà la “medicina” nel Suo modo inimitabile. Al fine di operare una 
trasformazione in voi, a volte rimango in silenzio e non vi parlo. 

Non alimentate l'odio, l'avidità e la gelosia. Sapete cosa accadde a Hiranyakasipu, Ravana e Duryodhana, 
che svilupparono l'odio verso Dio. I Pandava conducevano una vita felice perché avevano un immenso 
amore per Dio. Furono sottoposti a innumerevoli difficoltà, ma il loro amore per Dio non diminuì. 
Quindi, sviluppate l'amore per Dio. Più sviluppate l'amore, più sperimentate la felicità e più vi avvicinate 
alla beatitudine finale. 

Bhagavan ha concluso il suo discorso con il bhajan “Prema Mudita Manase Kaho...”. 

- Dal discorso di Sivarathri di Bhagavan nella Sai Kulwant Hall, Prasanthi Nilayam, il 4 marzo 2000. 

INCONTRO ANNUALE DI SPORT E CULTURA 2025 

Un resoconto 

Le Istituzioni Educative Sri Sathya Sai hanno ospitato il loro incontro annuale di sport e cultura l'11 
gennaio 2025 presso lo Stadio Sri Sathya Sai Hill View. La celebrazione di quest'anno ha avuto un 
significato speciale, in quanto ha segnato l'anno del centenario della nascita del venerato Cancelliere 
fondatore, Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Oltre 3.500 studenti delle istituzioni educative Sri Sathya Sai, 
tra cui la Scuola Primaria Sri Sathya Sai, la Scuola Secondaria Superiore Sri Sathya Sai, la Scuola Superiore 
Smt. Easwaramma, l'Istituto Superiore di Scienze Mediche Sri Sathya Sai, il College di Scienze 
Infermieristiche e Scienze Sanitarie Alleate e tutti e quattro i campus dell'Istituto Superiore Sri Sathya 
Sai, hanno partecipato a questo grande evento che segna il culmine di varie competizioni sportive, 
culturali e di belle arti tenutesi in tutti i campus/istituzioni sopra citati durante l'anno accademico.  

Sessione mattutina 

La sessione mattutina è iniziata alle 8 del mattino con la maestosa processione cerimoniale che ha 
accolto Bhagavan Sri Sathya Sai Baba nello Sri Sathya Sai Hill View Stadium. La processione è stata 

 15

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

accompagnata da motociclette e dalla banda femminile del Campus di Anantapur dello Sri Sathya Sai 
Institute of Higher Learning (SSSIHL) e dalla banda della Sri Sathya Sai Higher Secondary School. È 
seguito il saluto alla bandiera da parte dei capitani delle case e degli istituti della SSSIHL, delle scuole e 
delle istituzioni collegate, scortati dai danzatori del leone e dalla squadra di marcia lenta guidata dalla 
banda maschile del Campus di Prasanthi Nilayam. Mentre il gruppo Veda saliva sulla pedana dello Shanti 
Vedika con i loro canti sacri che risuonavano nell'aria, il Cancelliere e il Vice-Cancelliere della SSSIHL, 
insieme ai membri anziani e ai rappresentanti degli studenti delle istituzioni educative Sai, hanno offerto 
con riverenza i loro saluti al Venerato Cancelliere Fondatore. 

Per commemorare l'anno del Centenario della nascita del Reverendo Cancelliere Fondatore, gli studenti 
hanno inaugurato uno striscione di 100' x 15' con la scritta “100 anni di Sri Sathya Sai” e con sentiti 
messaggi di amore e gratitudine. La sfilata ha visto 46 contingenti di oltre 2.300 studenti marciare 
all'unisono verso la tribuna dello Shanti Vedika per offrire i loro saluti a Bhagavan. La bandiera 
dell'istituto, simbolo di unità e impegno, è stata issata, seguita dal giuramento degli studenti dello Sports 
Meet di sostenere l'onore e la gloria della Missione Sri Sathya Sai. Una vivace mascotte pappagallo ara è 
salita sulla collina per accendere il fuoco dell'urna sportiva, inaugurando ufficialmente il 2025 Incontro 
sportivo e culturale annuale. 

Le bande musicali di tutti i campus si sono esibite in interpretazioni divine, preparando il terreno per le 
presentazioni della giornata. Le presentazioni dei campus maschili hanno celebrato la diversità, la 
creatività e la devozione attraverso temi coinvolgenti e immagini sorprendenti. Tra queste, Avatarana, un 
tributo teatrale alle incarnazioni divine; Celestial Rhythms, un'esibizione di movimento armonioso; Zorb 
Gymnastics, che combina acrobazie con le palline Zorb; Viswa Vaibhavam, un medley di danza che 
unisce diverse culture e Emberfang, un'esibizione in moto ad alta velocità che simboleggia forza e 
determinazione. 

I campus femminili si sono esibiti in una serie di performance artistiche e spiritualmente edificanti che 
hanno esemplificato grazia, forza e devozione. Tra queste, le Soaring Souls, che fondono yoga e aerobica 
su pali per simboleggiare la trascendenza dall'io al noi; Flying High to Greet Sai, una maestosa Bamboo 
Dragon Dance; Mine and Thine, un viaggio alla scoperta di sé ispirato a un gioco; la Symphony of Souls, 
una danza che ritrae l'unità spirituale; e le Ascending Angels, un'esibizione aerea a spirale di grazia e 
coraggio. Queste offerte sentite, ricche di arte e di significato spirituale, hanno ispirato profondamente il 
pubblico e riflettono la visione trasformatrice di Bhagavan. La sessione mattutina si è conclusa con l'Arati 
a Bhagavan. 

Sessione serale 

La sessione serale è iniziata alle 16.15 con una processione cerimoniale che ha accolto Bhagavan Baba 
nello Sri Sathya Sai Hill View Stadium. 

Gli studenti della Smt. Easwaramma High School hanno aperto con Candyland, un delizioso spettacolo di 
bambini vestiti da dolci, seguito da Mystic Marionette, un incantevole numero di marionette, e da A 
Spiritual Odyssey, un balletto sulla ricerca di Dio da parte dell'uomo. L'ala femminile della Scuola 
Secondaria Superiore Sri Sathya Sai ha stupito con esibizioni come Saluti a Sayeeswara, danze celestiali e 
spericolati spettacoli ginnici come Daring Dynamos e Mind-boggling Mono-cyclists, culminati in 
formazioni mozzafiato come Pyramid on Poles. In seguito, l'ala maschile della Sri Sathya Sai Higher 
Secondary School e della Smt. Easwaramma High School ha aggiunto una carica di azione con Super 
Strikers, Team Extreme e arti marziali in Nunchaku, insieme a formazioni innovative in Sparkling Souls. 

Il gran finale dei campus maschili della SSSIHL è stato un culmine spettacolare delle celebrazioni della 
serata, mescolando brillantezza artistica, precisione tecnica e profonda devozione in onore del 
Centenario della nascita di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. 

 16

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Il primo atto, Silent Harmony, ha dato il tono con formazioni visive mozzafiato utilizzando ombrelli 
bianchi e arancioni, che simboleggiano armonia, unità e devozione. È seguito il mozzafiato Evento del 
fuoco, un'azione impressionante con acrobazie di fuoco eseguite con una varietà di oggetti di scena. 
Suddivisa in cinque moduli, la performance ha espresso gratitudine per gli impareggiabili doni di 
Bhagavan all'umanità - “Educare”, “Medicare” e “ Sociocare” - e ha celebrato la fratellanza universale da 
Lui sostenuta. 

La serata ha raggiunto il suo culmine con Dragon Warriors, un'interpretazione dinamica della 
tradizionale Danza del Drago cinese. Gli studenti hanno indossato costumi da drago illuminati a LED con 
notevole agilità e coordinazione, incarnando le qualità di forza, prosperità e fortuna che il drago 
rappresenta. L'abbagliante esibizione ha illuminato l'Hill View Stadium, lasciando il pubblico incantato e 
portando la celebrazione a una conclusione davvero spettacolare. 

Il gran finale è stato caratterizzato da un carro dorato con l'immagine di Bhagavan, portato 
cerimoniosamente attraverso le formazioni, a significare la gloria dell'Avatar Sai. I cieli si sono illuminati 
mentre la canzone tema dell'Anno del Centenario della Nascita risuonava nello stadio. L'evento si è 
concluso con l'Arati, portando il 2025 Incontro annuale di sport e cultura a una magnifica conclusione, 
lasciando il pubblico ammirato e ispirato. 

Programmi musicali e culturali 

Nell'ambito dell'Incontro annuale sportivo e culturale delle istituzioni educative Sri Sathya Sai, il 12 
gennaio 2025 gli studenti della Scuola Secondaria Superiore Sri Sathya Sai hanno presentato nella Sai 
Kulwant Hall un dramma molto toccante dal titolo “Karunvamatanvate - Oltre il successo”. Il dramma ha 
mostrato come l'educazione moderna, priva di valori umani, porti gli studenti ad acquisire solo posizioni 
elevate e risultati mondani come mezzo per il loro successo nella vita, senza alcuna considerazione per i 
valori umani come il servizio disinteressato e il sacrificio che aiutano l'uomo a raggiungere l'obiettivo 
della nascita umana. Il dramma mostra alla fine che quando il protagonista Dhanraj si rende conto della 
sua follia, intraprende il cammino degli insegnamenti di Bhagavan. L'eccellente sceneggiatura, la 
superba recitazione del cast e la buona regia hanno reso il dramma una presentazione ammirevole. 

Il 13 gennaio 2025, gli studenti del Campus di Anantapur dell'Istituto hanno fatto un'offerta musicale ai 
Piedi di Loto di Bhagavan. La presentazione, in uno stile unico e innovativo, ha ritratto magnificamente 
l'illustre storia della vita di Bhagavan attraverso un eccellente medley di riflessioni, musica e messaggi. 
Tutti gli episodi principali della vita di Bhagavan sono stati presentati graficamente attraverso narrazioni, 
musica per banda e bhajan. Senza dubbio, è stato un magnifico spettacolo musicale per tutti i devoti.  

In serata, gli studenti dei campus di Prasanthi Nilayam, Brindavan e Nandigiri dell'Istituto hanno messo 
in scena un dramma intitolato “Avatar Vaibhavam”, che ha mostrato come l'Avatar del Dwapara Yuga, il 
Signore Krishna, abbia riversato la Sua Grazia Divina sul protagonista che si è completamente arreso a 
Lui e si è rifugiato in Lui solo quando ha perso la voce e non ha potuto cantare. In conclusione, il 
dramma ha rappresentato la gloria divina dell'Avatar del Kali Yuga Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, che gli 
ha restituito la voce perduta quando ha cantato una canzone in un Burra Katha sulla vita e gli 
insegnamenti di Bhagavan. Le danze degli studenti hanno arricchito ulteriormente il dramma. 

Il programma finale dell'incontro sportivo e culturale dell'Istituto è stata una sinfonia musicale intitolata 
“Paramamrita” (supremo nettare d'amore), presentata dagli studenti dei campus di Prasanthi Nilayam, 
Brindavan e Nandigiri dell'Istituto il 15 gennaio 2025. L'intera presentazione è stata una raffinata 
sinfonia di musica e melodia di canti devozionali. Il programma, iniziato alle 17.00, si è concluso alle 
18.30. Sono seguiti i bhajan e il programma si è concluso con l'offerta di Arati a Bhagavan. 

 17

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Distribuzione dei premi 

La cerimonia di distribuzione dei premi dell'Incontro annuale sportivo e culturale 2025 delle Istituzioni 
educative Sri Sathya Sai si è tenuta il 14 gennaio 2025, nel giorno di buon auspicio del Makara Sankranti. 

Le istituzioni educative Sri Sathya Sai comprendono la Scuola Secondaria Superiore Sri Sathya Sai (ala 
ragazzi, sezione primaria e ala ragazze), la Scuola Superiore Smt. Easwaramma, l'Istituto Sri Sathya Sai di 
Scienze Mediche Superiori, il College di Scienze Infermieristiche e Allied Health Sciences e tutti e quattro 
i campus dell'Istituto Sri Sathya Sai di Studi Superiori (Deemed-to-be University). La cerimonia ha 
celebrato gli straordinari risultati ottenuti dagli studenti in eventi sportivi, culturali e artistici durante 
l'anno accademico 2024-25, onorando la loro dedizione ed eccellenza. 

Il programma è iniziato alle 8.20 con una grande processione cerimoniale di alti dirigenti dello Sri Sathya 
Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL) guidati dal Rettore e dal Vice Rettore, dalla banda musicale 
dell'Istituto, dagli studenti che cantavano Veda e da una squadra di portabandiera. Sri Ritwik Chandra 
Pandey, dottorando di ricerca presso il Dipartimento di Matematica e Informatica dello Sri Sathya Sai 
Institute of Higher Learning (SSSIHL), ha dato il benvenuto all'assemblea in qualità di maestro di 
cerimonia. Il suo discorso ha intrecciato magnificamente le intuizioni spirituali con il significato di 
Makara Sankranti e dell'incontro annuale di sport e cultura. L'incontro sportivo, ha sottolineato, va oltre 
il talento e l'abilità: promuove l'unità, il coraggio e l'amore disinteressato sotto la guida divina. Ritwik ha 
celebrato il percorso di trasformazione dei partecipanti, descrivendo l'evento come un esercizio 
spirituale e un'offerta a Bhagavan. 

Il suo discorso è stato seguito da una serie di brevi interventi degli studenti della Scuola e dell'Istituto. 
Gli studenti hanno condiviso le loro notevoli esperienze di realizzazione di imprese straordinarie con 
poche settimane di preparazione, sottolineando che erano solo strumenti della grazia e dell'amore di 
Bhagavan. Hanno descritto come questi eventi siano diventati un viaggio di trasformazione, fornendo 
una piattaforma per scoprire e mostrare i talenti, coltivare l'umiltà e raggiungere una crescita personale 
e collettiva.  

È seguito un discorso del dottor Sai Shyam, professore assistente del Dipartimento di Matematica e 
Informatica, che ha evidenziato lo spirito di unità tra i campus, che ha fatto emergere il meglio di ogni 
studente. La partecipazione di allenatori internazionali provenienti da Singapore e dalla Russia ha 
sottolineato che esiste un'unica casta universale di umanità. Ha descritto l'incontro annuale di sport e 
cultura come la più grande festa dell'amore per gli studenti Sai, che incarna l'unica religione dell'amore. 
Ha anche condiviso la commovente creazione di uno striscione di 100 x 15 piedi pieno di messaggi 
sentiti dagli studenti, una bella espressione e un riflesso del linguaggio del cuore. 

La cerimonia di distribuzione dei premi è iniziata con la consegna delle Coppe dell'Amore del Fondatore 
da parte di Sri K. Chakravarthi, Cancelliere dello Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, ai capitani e ai 
vice-capitani di ogni istituto e campus. Questo ha premiato la dedizione e la sportività degli studenti. Sri 
R.J. Rathnakar, amministratore delegato dello Sri Sathya Sai Central Trust, ha consegnato i trofei dei 
campionati individuali e di società agli studenti della Sri Sathya Sai Higher Secondary School e della Smt. 
Easwaramma High School. 

Il Prof. B. Raghavendra Prasad, Vice Cancelliere dello Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, ha 
consegnato i premi dei Campionati Individuali e di Società agli studenti dei quattro campus dell'Istituto. 
Gli studenti più meritevoli di ogni campus hanno ricevuto le prestigiose medaglie d'oro Sri Sathya Sai All-
Rounder. 

La Divina Benedizione di Bhagavan 

Nella Sua Divina Benedizione, Bhagavan ha sottolineato il profondo significato spirituale e culturale del 
festival. Ha sottolineato l'arrivo di Uttarayana come simbolo di trasformazione e purezza interiore. 

 18

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Sankranti segna un cambiamento verso la luce, esortando l'umanità a sviluppare una visione interiore e 
ad allinearsi con le verità eterne. Bhagavan ha sottolineato la necessità per i giovani di abbracciare il 
sacrificio, la disciplina e i valori spirituali per raggiungere lo scopo più alto della vita. Ha espresso 
preoccupazione per la perdita di sacralità nella musica e nello sport a causa della commercializzazione 
dello sport e della musica, esortando gli studenti a praticare la sincerità, la devozione e i nobili ideali in 
tutti gli sforzi. Ha ricordato a tutti di esprimere gratitudine per le benedizioni divine e di promuovere 
l'amore, la pace e la spiritualità come basi per una vita armoniosa e significativa. 

L'evento si è concluso con le esibizioni delle bande di ottoni dei campus di Anantapur e Prasanthi 
Nilayam e con i bhajan. Il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan. 

La qualità principale di un devoto è quella di obbedire immediatamente al comando di Dio, 
senza doverlo ripetere. Non ripetere gli errori. Essendo nati una volta, sforzatevi di non nascere 
di nuovo. Sviluppate l'amore per Dio; non dimenticate mai Dio. Pensate costantemente a Dio. La 
nascita come essere umano è molto rara. La nascita umana è la più alta dell'intera creazione. 
Avendo preso una nascita umana, se non vi riscattate, avete vissuto invano. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Ramakatha Rasavahini 

Capitolo 2 

LA LINEA IMPERIALE 

Nell'immacolata e pura dinastia solare nacque il potentissimo, famosissimo, armato fino ai denti, amato 
e venerato sovrano Khatvanga. Il suo governo riversò la suprema beatitudine sull'immensa popolazione 
sotto il suo trono e la convinse a rendergli omaggio, come se fosse lui stesso un Dio. Ebbe un solo figlio 
di nome Dileepa. Egli crebbe, risplendendo nella gloria della conoscenza e della virtù; condivise con il 
padre la gioia e il privilegio di custodire e guidare il popolo. Si muoveva tra i suoi sudditi, desideroso di 
conoscere le loro gioie e i loro dolori, ansioso di scoprire il modo migliore per alleviare il dolore e 
l'angoscia, intento al loro benessere e alla loro prosperità. Il padre vide il figlio crescere dritto e forte, 
virtuoso e saggio. Cercò una sposa per lui, affinché, dopo il matrimonio, potesse mettere sulle sue spalle 
parte del peso dello scettro. La cercò nelle case reali in lungo e in largo, perché doveva essere una degna 
compagna per il principe. Alla fine la scelta cadde sulla principessa di Magadhan, Sudakshina. Le nozze 
vennero celebrate con grande sfarzo ed esultanza dalla gente di corte. 

Sudakshina era dotata di tutte le virtù femminili in ampia misura. Era santa e semplice e una sincera 
devota del marito. Serviva il suo signore e riversava amore su di lui, come se fosse il suo stesso respiro. 
Camminava sulle orme del marito e non si allontanava mai dal sentiero della rettitudine. 

Anche Dileepa era l'incarnazione stessa della rettitudine e, di conseguenza, vide che né la mancanza né 
la delusione lo toccavano minimamente. Egli rimase fedele agli ideali e alle pratiche del padre per 

 19

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

quanto riguarda l'amministrazione dell'impero e poté così assumere, gradualmente e senza alcuno 
scossone, la piena responsabilità dell'amministrazione. In questo modo, fu in grado di far riposare il 
padre nella sua vecchiaia. Khatvanga si rallegrò dentro di sé, contemplando le grandi qualità del figlio e 
osservando la sua abilità, efficienza e saggezza pratica. Passarono così alcuni anni. Poi, Khatvanga diede 
ordine agli astrologi di corte di scegliere un giorno e un'ora propizi per l'incoronazione di Dileepa e nel 
giorno da loro stabilito insediò Dileepa come monarca del regno. 

Da quel giorno, Dileepa brillò come signore e sovrano dell'impero, che si estendeva da mare a mare, con 
le sette isole dell'oceano. Il suo governo fu così giusto e compassionevole, così conforme alle ingiunzioni 
delle Scritture, che le piogge arrivavano abbondanti e il raccolto era ricco e abbondante. L'intero impero 
era verde e glorioso, festoso e pieno. La terra risuonava del suono sacro dei Veda recitati in ogni 
villaggio, del ritmo purificante dei Mantra cantati nei sacrifici vedici eseguiti in tutta la terra; ogni 
comunità viveva in armonia con tutte le altre. 

Tuttavia, il Maharaja era apparentemente sopraffatto da una misteriosa ansia. Il suo volto stava 
perdendo effulgenza. Il trascorrere di alcuni anni non migliorò la situazione. La disperazione scrisse le 
sue profonde linee sulla sua fronte. Un giorno rivelò la causa della sua tristezza alla sua regina, 
Sudakshina: “Cara! Non abbiamo figli e di conseguenza la tristezza mi opprime. Sono ancora più colpito 
quando mi rendo conto che la dinastia Ikshvaku finirà con me. Qualche peccato che ho commesso deve 
aver portato a questa calamità. Non sono in grado di decidere il processo con cui posso contrastare 
questo destino maligno. Sono ansioso di imparare dal nostro precettore di famiglia, il saggio Vasishtha, i 
mezzi con cui posso ottenere la grazia di Dio e riparare al peccato. Sono molto agitato dal dolore. Cosa 
mi suggerisci come mezzo migliore per ottenere la grazia”? 

Sudakshina non si prese nemmeno il tempo di pensare alla risposta. “Signore! Questa stessa paura era 
entrata nella mia mente e mi aveva causato molto dolore. Non l'avevo espressa. L'ho soffocata nella 
mente perché non posso, lo so, rivelare le mie paure senza essere sollecitata da te, mio Signore. Sono 
sempre disposta e desiderosa di sostenere e seguire implicitamente ciò che ti sembra il mezzo migliore 
per superare il nostro dolore. Perché ritardare? Affrettiamoci a consultare il venerato Vashishta”, disse. 
Dileepa ordinò di portare il carro per il pellegrinaggio all'eremo del precettore. Dispose che nessun 
accompagnatore o cortigiano lo accompagnasse quel giorno. Infatti, guidò lui stesso il veicolo e 
raggiunse la semplice casa del suo Gurudev. 

Al suono della carrozza, gli eremiti alla periferia dell'Ashram entrarono nell’eremo e comunicarono al 
loro padrone l'arrivo del sovrano dell'impero. Vasishtha lo benedisse appena lo vide vicino alla porta e si 
informò amorevolmente sulla sua salute e sul benessere dei suoi sudditi e dei suoi parenti. 

Sudakshina cadde ai piedi della consorte del saggio, la famosa Arundhathi, incarnazione di tutte le virtù 
che adornano la più nobile delle donne. Arundhathi la sollevò tra le braccia e l'abbracciò 
affettuosamente, ponendole domande sul suo benessere. La condusse nella parte interna dell'eremo. 

Come si addice al monarca del regno, Dileepa chiese a Vashishta se gli Yajna e gli Yagas (sacrifici) che gli 
asceti dovevano compiere come parte della tradizione culturale si svolgessero senza alcuna difficoltà, se 
gli anacoreti avessero difficoltà a procurarsi il cibo e a portare avanti i loro studi e le loro pratiche 
spirituali e se i loro romitaggi silvestri fossero terrorizzati dalle bestie selvatiche. Egli desiderava che i 
loro studi e i loro esercizi spirituali progredissero bene, senza distrazioni dovute a fattori avversi o a 
controinfluenze. 

Quando il re e la regina entrarono nell’eremo e si sedettero al loro posto, insieme ai saggi e ai ricercatori 
riuniti, Vasishtha suggerì a questi ultimi di trasferirsi nei loro eremi e chiese al re il motivo per cui era 
venuto accompagnato dalla regina e da nessun altro. Il re comunicò al suo precettore la natura e la 
profondità del suo dolore e pregò per l'unico rimedio che poteva rimuoverlo, cioè la sua grazia. 

 20

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Ascoltando questa preghiera, Vashishta si perse in una profonda meditazione. Prevalse un silenzio 
perfetto. Anche il re si sedette nella posizione del loto sul pavimento nudo e fuse la sua mente in Dio. La 
regina sintonizzò la sua mente con il Divino. 

Alla fine, Vasishtha aprì gli occhi e disse: “Re! La volontà di Dio non può essere ostacolata da nessun 
uomo, qualunque sia la sua forza o autorità. Non ho il potere di annullare il decreto del Divino. Non 
posso manifestare abbastanza grazia per conferire, attraverso le mie benedizioni, il figlio che desideri. 
Avete attirato su di voi una maledizione. In un'occasione, mentre vi stavate avvicinando alla capitale, 
durante il viaggio di ritorno, la mucca divina, Kamadhenu, era sdraiata all'ombra fresca dell'albero 
divino, il Kalpatharu! Il vostro sguardo cadde su di lei, ma presi dal groviglio dei piaceri mondani, la 
ignoraste e continuaste, orgogliosi, verso il palazzo. Kamadhenu fu addolorata dalla negligenza, fu ferita 
dal fatto che tu non l'avessi onorata. Pensava che il vostro popolo avrebbe iniziato a disonorare la 
mucca, dal momento che il re stesso aveva mancato al suo dovere. Quando i governanti, che non 
rispettano i Veda o non adorano i bramini che imparano e praticano i Veda o trascurano la mucca che 
sostiene l'uomo, continueranno a governare senza freni, sosteneva, non ci sarà Dharma nella terra. 

“Quel giorno Kamadhenu ti maledisse perché non avessi un figlio che succedesse al tuo trono. Dichiarò, 
tuttavia, che se aveste seguito il consiglio del guru e aveste iniziato a servire la mucca con umiltà e 
riverenza e ad adorarla con gratitudine, la maledizione sarebbe stata annullata e sareste stati 
ricompensati con un figlio e un erede. 

“Pertanto, venerate la mucca da questo momento, con la vostra regina, come stabilito nei testi sacri e 
avrete sicuramente un figlio. È vicina l'ora in cui le mucche tornano a casa dal pascolo. Il mio tesoro, la 
mucca divina Nandini, si sta avvicinando velocemente all'eremo. Andate, servitela con devozione e fede 
costante. Datele da mangiare e da bere nelle ore appropriate. Lavate la mucca, portatela al pascolo e 
fate in modo che non le venga fatto alcun male mentre pascola”. 

Vasishtha iniziò quindi il re e la regina al voto rituale del “culto della mucca” (Dhenu Vrata); li mandò 
nella stalla con l'acqua santa e le offerte per il culto e lui stesso si diresse verso il fiume per le abluzioni e 
le preghiere serali. 

Un giorno, mentre Nandini pascolava felice nella giungla, un leone la scorse e la seguì per placare la sua 
fame. Dileepa lo osservò. Usò tutta la sua abilità e la sua forza per evitare che il leone si avventasse su di 
lei. Decise di offrire il proprio corpo in cambio. Quel leone, benché felino e feroce, era un rigoroso 
seguace del Dharma. Mosso da compassione per il sacrificio che il re era disposto a fare per salvare la 
mucca che venerava, liberò la mucca e il re dalle sue grinfie e lasciò il luogo. 

Nandini fu pervasa da un inesprimibile senso di gratitudine e di gioia per il gesto di autosacrificio di 
Dileepa. Disse: “Re! In questo momento la maledizione che ti affligge è stata tolta! Avrai un figlio che 
sottometterà il mondo intero, sosterrà i principi e la pratica del Dharma, guadagnerà fama in terra e in 
cielo, accrescerà la fama della dinastia e, soprattutto, continuerà la discendenza Ikshvaku, dove un 
giorno nascerà il Signore stesso, Narayana! Che questo figlio possa nascere presto”. Nandini benedisse il 
re. Accompagnata dal re, la vacca sacra tornò all'Ashram di Vasishtha. 

Vasishtha non aveva bisogno di essere informato! Sapeva già tutto. Non appena vide i volti del re e della 
regina, capì che il loro desiderio era stato esaudito; quindi li benedisse e permise loro di partire per la 
città. Allora Dileepa e la regina Sudakshina si prostrarono davanti al Saggio e raggiunsero il palazzo, pieni 
di gioia per la felice conclusione degli eventi. 

Il bambino crebbe nel grembo materno come garantito dalla benedizione. Quando i mesi trascorsero, in 
un momento propizio, il figlio nacque. Quando la lieta novella si diffuse nella città e nel regno, migliaia di 
persone si radunarono davanti e intorno al palazzo con grande gioia. Le strade furono addobbate con 
bandiere e foglie verdi. Gruppi di persone danzarono in allegria chiamando tutti a condividere 

 21

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

l'emozione del momento. Sventolarono fiamme di canfora per celebrare l’avvenimento. Una folla 
enorme esclamò “Jai” “Jai” e si diresse verso il parco del palazzo. 

Dileepa ordinò che la nascita dell'erede dell'impero fosse annunciata alla moltitudine riunita nel vasto 
parco del palazzo dal Ministro stesso; e quando lo fece, l'acclamazione gioiosa della folla arrivò fino in 
cielo. L'applauso fu forte e lungo; il Jais risuonò e riecheggiò da una strada all'altra. Ci vollero molte ore 
prima che la folla si disperdesse e raggiungesse casa. 

Il decimo giorno, il Re invitò il Guru e celebrò il rito della cerimonia del nome (Namakaranam). Fu scelto 
il nome di Raghu, sulla base degli astri sotto il quale era nato. Il bambino dava gioia a tutti con le sue 
chiacchiere e i suoi giochi. Era apprezzato da tutti come un giovane brillante e affascinante. Superata 
l'adolescenza, divenne un coraggioso, risoluto, efficiente collaboratore del padre! 

Una sera - nessuno poteva immaginare perché il re si sentisse così - mentre conversava con la regina 
disse: “Sudakshina! Ho ottenuto molte grandi vittorie! Sono riuscito a celebrare molti grandi sacrifici 
rituali. Ho combattuto molte dure battaglie con potenti invasori e ho trionfato su tutti, compresi orchi e 
titani subumani! Siamo benedetti da un figlio che è una gemma preziosa! Non abbiamo più nulla da 
ottenere. Trascorriamo il resto della nostra vita nell'adorazione di Dio. Raghu è il depositario di tutte le 
virtù. È adatto sotto tutti i punti di vista ad assumersi l'onere di governare l'impero. Affidiamo il regno a 
lui. Ci ritireremo nel silenzio della foresta, vivremo di radici e frutti, serviremo i saggi che conducono una 
vita austera, piena di pensieri divini e di aspirazioni divine, e santificheremo ogni momento con Sravana 
(l'ascolto dei sacri insegnamenti), Manana  (la meditazione del loro significato interiore) e 
Nididhyasana  (la pratica del sentiero tracciato). Non cederemo nemmeno per un minuto all'accidia 
basata sulle qualità tamasiche”. 

Così dicendo, chiamò il ministro alla sua presenza non appena spuntò l'alba: diede ordine di prendere 
accordi per l'incoronazione e il matrimonio del principe. Pieno di spirito di rinuncia, chiese alla regina 
quali fossero i suoi progetti. Ella versò lacrime di gioia e di gratitudine e disse: “Quale maggior fortuna 
posso avere? Sono vincolata dal vostro ordine; procedete con i vostri piani”. Il suo entusiasmo e la sua 
disponibilità ad accettare rafforzarono la risoluzione dell'imperatore. 

Dileepa convocò i suoi ministri, gli studiosi e i saggi e comunicò loro la sua intenzione di celebrare 
l'incoronazione e il matrimonio di suo figlio. Essi accettarono di buon grado e le due funzioni si svolsero 
con grande pompa. Il padre diede poi al principe preziosi consigli sull'amministrazione, sottolineando la 
necessità di promuovere lo studio dei Veda e di favorire la formazione di studiosi esperti di veda, nonché 
di stabilire leggi che promuovessero il benessere popolare. Dopodiché si trasferì nella foresta con la 
regina, deciso ad acquisire la grazia di Dio. 

Da quel giorno, l'imperatore Raghu governò il regno secondo le direttive impartite dai pundit e con un 
duplice obiettivo: la felicità dei suoi sudditi e la promozione di una vita retta. Riteneva che questi due 
aspetti fossero vitali come il respiro e non risparmiò alcuno sforzo nel perseguire questi ideali e nel far 
aderire al percorso anche i suoi ministri. Pur essendo giovane, era ricco di virtù. Per quanto difficile fosse 
un problema, lo afferrava rapidamente e scopriva i mezzi per risolverlo. Rese i suoi sudditi felici e 
contenti. I re malvagi ricevettero da lui severe lezioni. Li conquistò con approcci pacifici e abili tattiche 
diplomatiche, oppure mettendo in campo un piccolo esercito per conquistarli, o ancora rompendo 
apertamente con loro e sconfiggendoli sul campo di battaglia. 

Era impegnato in attività che assicuravano il benessere del popolo e promuovevano la cultura sancita dai 
Veda. Tutte le classi sociali esaltavano il suo governo, a prescindere dall'età, dallo status economico o dai 
risultati raggiunti. Si diceva che si stava dimostrando superiore al padre in quanto a prestanza fisica, 
coraggio, retta condotta e compassione. Tutti dicevano che aveva dato un valore eterno al nome che 
portava.     (Segue...) 

 22

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

INCONTRO DEGLI EX ALUNNI DI PREMABANDHAM 2025 

Nell'ambito delle celebrazioni per il nuovo anno 2025, gli ex allievi delle istituzioni educative di Bhagavan 
sono venuti a Prasanthi Nilayam per offrire il loro amore e la loro gratitudine a Bhagavan e per 
partecipare all'incontro annuale degli ex allievi, Premabandham, che si è tenuto a Prasanthi Nilayam dal 
30 dicembre 2024 al 1° gennaio 2025. In questa sacra occasione, hanno offerto i loro tributi a Bhagavan 
attraverso musica devozionale e programmi culturali.  

Il 30 dicembre 2024, gli ex allievi del Dipartimento di Arti dello Spettacolo dell'Istituto Superiore Sri 
Sathya Sai hanno presentato un programma di musica devozionale intitolato “Sai Shataamritam”. Con il 
cuore pieno di profonda devozione, immenso amore e gratitudine, gli ex alunni hanno offerto un 
bouquet di melodie devozionali ai Piedi di Loto di Bhagavan. Sono seguiti i bhajan e il programma si è 
concluso con l'Arati a Bhagavan. 

Il 31 dicembre 2024, gli ex alunni della Scuola Primaria Sri Sathya Sai e della Scuola Secondaria Superiore 
Sri Sathya Sai hanno presentato un programma di musica devozionale intitolato “Anantam 
Sayeeshwaram” per esprimere il loro amore e la loro gratitudine a Bhagavan nella sessione mattutina. 
L'intera presentazione è stata un'inondazione di ricordi reverenziali dell'amore illimitato ricevuto dagli ex 
alunni riconoscenti durante i loro giorni da studenti.  

Nella sessione serale, questi ex alunni hanno recitato un dramma intitolato “Samarta Saakshim Tamasa 
Parastat”. Il dramma ha mostrato, attraverso la storia del protagonista, un ex alunno dell'istituzione Sai, 
che l'uomo dovrebbe osservare Trikarana Shuddhi (purezza di pensieri, parole e azioni) nella sua vita per 
ottenere la grazia di Dio che può aiutarlo in qualsiasi situazione difficile. Questo tema del dramma è 
stato splendidamente illustrato attraverso episodi della vita di Dhruva, Yudhishthira e Bharata. Il dramma 
ha presentato l'essenza degli insegnamenti di Bhagavan e il nettare delle sacre scritture alla vigilia del 
nuovo anno 2025, aiutando il protagonista ad aderire ad esso come proposito per il nuovo anno. 

Il programma del 1° gennaio 2025 è iniziato con una straordinaria offerta musicale della banda di ottoni 
dell'Istituto di Alta Formazione Sri Sathya Sai, che ha segnato un inizio di buon auspicio per il nuovo 
anno e per le celebrazioni del centenario della nascita di Bhagavan. L'esibizione della banda 
comprendeva il viaggio dell'Avatar da Sathya Narayana a Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, che è diventato 
la luce guida per l'elevazione e la trasformazione delle persone in tutto il mondo. 

In seguito, il Gruppo Bhajan del Prasanthi Mandir ha offerto una ghirlanda di canti devozionali ai Piedi di 
Loto del loro amato Bhagavan. Gli ex alunni hanno poi eseguito il canto collettivo di Sri Sathya Sai 
Ashtottarashata Namavali, creando un'atmosfera di profonda santità. I devoti presenti nella sala si sono 
uniti al canto dei 108 nomi di Bhagavan con preghiere e riverenza. 

È seguito un discorso ispiratore di Sri Raghavendra, un ex alunno dell'Istituto Superiore Sri Sathya Sai. 
Ricordando le sue esperienze più care dei giorni in cui era studente della Scuola Primaria Sri Sathya Sai, 
l'oratore ha condiviso aneddoti sentiti che hanno evidenziato l'amore sconfinato e la guida di Bhagavan 
nella sua vita. Il programma si è concluso con l'offerta di Arati a Bhagavan. 

Il programma serale è iniziato con l'ingresso della squadra di marcia lenta degli ex alunni nella Sai 
Kulwant Hall. La banda degli ex-alunni ha poi suonato alcuni brani esaltanti, accompagnati 
dall'espressione vocale dell'amore e della grazia di Bhagavan che gli ex-alunni hanno ricevuto con la Sua 
stretta vicinanza. La presentazione finale degli ex alunni è stata un dramma toccante dal titolo 
“Twameva Sharanam Mama” (solo Tu sei il mio rifugio). La trama descriveva le prove e le tribolazioni che 

 23

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

il protagonista affronta nella vita e alla fine si guadagna la grazia del Signore Krishna quando cerca solo il 
Suo rifugio con totale abbandono. 

È seguita la gioiosa celebrazione della cerimonia di inaugurazione del logo del centesimo compleanno di 
Bhagavan, che ha riempito i cuori dei devoti di estasi divina. Sri R.J. Rathnakar, Amministratore Delegato, 
Sri Sathya Sai Central Trust, Sri K. Chakravarthi, Cancelliere, Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, Sri 
Nimish Pandya, Presidente di tutta l'India, Sri Sathya Sai Seva Organisation e Sri Sundar Swaminathan, 
Direttore, Sri Sathya Sai Media Centre, hanno eseguito la grande cerimonia di inaugurazione del logo 
splendente e dorato con Bhagavan in piedi su un loto completamente sbocciato. Sono seguiti i bhajan e 
il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan.  

INCONTRO DEGLI EX ALLIEVI DEL SRI SATHYA SAI BAL VIKAS 

Il 4 e 5 gennaio 2025 si è tenuto a Prasanthi Nilayam il 15° incontro degli Alumni Bal Vikas e la 12° 
cerimonia di benedizione degli studenti Bal Vikas di Sri Sathya Sai Bal Vikas. Il tema dell'incontro Bal 
Vikas di quest'anno è stato “Viaggio dalla pace individuale alla pace globale”. Più di 3.500 ex allievi e 
studenti del Bal Vikas hanno partecipato a questo importante evento.  

Il programma del 4 gennaio 2025 è iniziato con l'accensione della lampada sacra da parte di Himavahni 
Rathnakar e Kamala Pandya. Successivamente, Smt. Kamala Pandya ha tenuto un discorso sul tema “Sri 
Sathya Sai Bal Vikas - Una pietra miliare nella Missione Sri Sathya Sai”. L'eminente oratrice ha citato delle 
statistiche per illustrare la portata del programma Bal Vikas, per un'ulteriore espansione del movimento 
Bal Vikas. 

Dopo di che, gli ex-alunni hanno presentato un canto di benvenuto, seguito da brevi discorsi di ex-alunni 
che hanno raccontato le loro esperienze nel programma Bal Vikas e hanno offerto gratitudine a 
Bhagavan per il prezioso dono dei Bal Vikas che ha portato una trasformazione nella loro vita. Sono stati 
poi consegnati dei premi ad alcuni ex-alunni per il loro eccezionale contributo al movimento Bal Vikas. 

La presentazione finale del programma mattutino è stato un dramma di danza molto toccante eseguito 
dai bambini Bal Vikas dello Stato del Kerala. Si è trattato di un'esibizione molto emozionante, che ha 
mostrato come l'amore di una madre possa salvare i bambini dalle tentazioni della vita. Questo è il 
modo in cui il puro amore materno di Bhagavan conduce i bambini sulla retta via attraverso il Bal Vikas. 
Le danze dei bambini hanno aggiunto valore e ricchezza al dramma. Sono seguiti i bhajan e il programma 
del mattino si è concluso con l'Arati a Bhagavan.  

Il programma serale è iniziato con una presentazione audiovisiva informativa che ha mostrato come il 
prezioso dono di Bhagavan dei Bal Vikas stia trasformando la vita dei bambini e li stia conducendo sulla 
via della pace, della felicità e del successo. Sono seguiti brevi discorsi di alcuni ex alunni che hanno 
evidenziato l'impatto del Bal Vikas sulla loro vita. Successivamente, è stato consegnato un libro da tavolo 
contenente le esperienze dei bambini dei Bal Vikas. Sono stati poi consegnati i premi agli ex alunni che 
hanno svolto un lavoro meritorio per i Bal Vikas. 

La presentazione finale della serata è stata quella dei bambini Bal Vikas dell'Uttar Pradesh, che si sono 
esibiti in danze spettacolari sulle note dei versi di “Nirvana Shatakam”, scritto da Adi Sankara. Sono 
seguiti i bhajan e il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan. 

Il programma del 5 gennaio 2025 è iniziato con l'ingresso della grande processione degli ex-alunni 
guidata dalla banda degli ex-alunni alle 8.30. Mentre la processione degli ex-alunni avanzava, i cantanti 
della Sai Kulwant Hall hanno intonato la canzone tema dell'Alumni Meet.  

Sono seguiti brevi discorsi degli ex alunni che hanno parlato del ruolo di Bal Vikas nel loro percorso di 
vita. Esprimendo il loro punto di vista sulla comprensione e sul significato dei Bal Vikas, hanno 
sottolineato il fatto che tutti i loro successi nella vita li devono a Bhagavan e ai Bal Vikas.  

 24

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

Il punto successivo del programma è stata una presentazione di danza da parte dei bambini Bal Vikas 
dello Stato dell'Assam. I danzatori, vestiti con colorati costumi popolari, hanno toccato il cuore degli 
spettatori mostrando il ricco patrimonio culturale e spirituale dell'Assam. A seguire, sono stati 
consegnati i premi agli ex allievi meritevoli dei Bal Vikas.  

LE MIE ESPERIENZE DELLA DIVINITÀ DI BHAGAVAN 

M.S. Prakasa Rao 

Voglio raccontarvi come sono entrato nell'ovile di Bhagavan nel lontano 1957. Avevo appena terminato 
gli studi. Andai a Jamshedpur, noto anche come Tata Nagar, per vedere mia cugina e mia cognata. Aveva 
appena dato alla luce due figli ed entrambi morirono nel giro di 10 giorni. Era molto preoccupata e 
ansiosa di sapere cosa sarebbe successo quando sarebbe rimasta incinta per la terza volta, perché 
nessun medico poteva fornire una spiegazione a queste morti. Poi qualcuno disse a mio fratello di 
incontrare Sri K.K. Rao, l'allora Direttore Generale della Tata Iron and Steel Company, un devoto di 
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Sri K.K. Rao li informò che un giorno il mondo intero avrebbe venerato la 
persona della fotografia. Non disse loro che si trattava della fotografia di Sri Sathya Sai Baba. Entrambi 
furono sorpresi di vedere Vibhuti e Kumkum (vermiglio) emergere dalla fotografia di Bhagavan. Egli 
diede Vibhuti a mia cognata e lei ebbe un figlio che chiamarono Sai Ram Prasad. Oggi è un ingegnere 
della Tata Iron and Steel Company. Ecco come Bhagavan è entrato nelle nostre vite.  

Il potere della fede incrollabile 

Volevo avere il darshan di questa Divina Personalità. Mio padre, ancor prima che completassimo gli studi 
universitari, ci aveva portato in luoghi di pellegrinaggio dal Kashmir a Kanyakumari (Kanniyakumari). Mio 
padre era un impiegato delle ferrovie e quindi aveva ottenuto i pass per i nostri viaggi. Anch'io ero stato 
assunto nelle ferrovie. Ma in seguito modo avevano smesso di rilasciare i pass ferroviari. Stavo 
aspettando che riprendessero. Quando nel 1965 fu rilasciato il primo pass, mi recai a Prasanthi Nilayam. 
Appena entrato a Prasanthi Nilayam, Swami stava dando il Darshan. Ho tenuto il mio bagaglio in un 
angolo e ho avuto il Darshan di Bhagavan. Swami benediceva tutti con un dolce sorriso. Pensai tra me e 
me che ero arrivato nel posto giusto. Fin dall'infanzia avevo visto molti santi spiritualmente elevati. Ma 
questa esperienza era diversa; aveva un'influenza rasserenante su di me. Decisi quindi di fermarmi 
ancora un giorno prima di raggiungere il mio posto di lavoro. Un devoto mi diede un posto per dormire 
in un capannone dove ora si trova l'Auditorium Poornachandra. Poi gli chiesi se potevo andare a Bilaspur 
il giorno dopo, visto che dovevo prendere servizio. Il devoto mi disse di chiedere il permesso di 
Bhagavan prima di lasciare Prasanthi Nilayam. Non sapevo come chiedere il permesso a Swami. Mi disse 
di chiedere a Swami quando sarebbe venuto per il Darshan. Quando Bhagavan venne per il Darshan, 
cercai di attirare la Sua attenzione avvicinandomi a Lui. Ma non c'è stato tempo, perché mi è sfuggito. 
Un membro del Seva Dal cercò di trattenermi e Bhagavan sorrise e disse “Undu Bangaru” (aspetta, mio 
caro). I giorni passavano e Swami continuò per un mese a dirmi “Undu Bangaru”. Non ero preoccupato 
per il mio lavoro perché ero in presenza di una Personalità Divina. Egli si sarebbe preso cura di tutto. Un 
desiderio intenso e una preghiera ardente ci porteranno ai Piedi di Loto di Bhagavan. Questo è 
assolutamente fondamentale. 

Ero un cantante e mi interessavano molto i bhajan. A quei tempi, un certo Sri Mohan Rao era solito 
guidare i bhajan. Lo vidi uscire dal Mandir e mi presentai a lui come un impiegato delle ferrovie. Anche 

 25

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

lui era un impiegato delle ferrovie della Integral Coach Factory (ICF). Accettò prontamente ad insegnarmi 
alcuni bhajan. Andai nel suo appartamento per imparare i bhajan. Dopo 10-15 giorni, provai a comporre 
un bhajan, dato che avevo conoscenze musicali. Composi il bhajan “Paahi Gajanana Deenavana” e lo 
cantai a Sri Mohan Rao. Egli ascoltò e fu felice di introdurre questo bhajan nel Mandir. Ha cantato il 
bhajan dopo una settimana. Ero felice di ricevere questa benedizione da Bhagavan. Dopo un mese, 
ottenni da Bhagavan il permesso di andare a Bilaspur per lavorare. Bhagavan mi disse: “Haayigaa 
Bhajana Chesuku” (canta felicemente i bhajan) e mi diede il permesso di lasciare Prasanthi Nilayam. Il 
mio superiore diretto a Bengaluru mi disse che avrei perso il lavoro. Dissi che non ero preoccupato 
perché avevo incontrato una Personalità Divina. Andai coraggiosamente a incontrare il mio vice capo 
ingegnere e lo informai che ero andato a Prasanthi Nilayam per avere il darshan di Bhagavan e degli 
avvenimenti successivi. Mi disse “Achchha Tum Sri Sathya Sai Baba Ka Darshan Karke Aaaya Hai” (hai 
avuto il Darshan di Sri Sathya Sai Baba), molto bene. Non disse nulla e autorizzò il mio congedo. Tutto il 
personale dell'ufficio è rimasto sorpreso dal fatto che la mia assenza dall'ufficio per un mese sia stata 
scusata senza alcuna ripercussione. Questa è la mia prima esperienza con Bhagavan. Quando ero a 
Prasanthi Nilayam per un mese, frequentavo regolarmente i bhajan e il Nagar Sankirtan. Se riponiamo la 
nostra fiducia in Bhagavan, Egli si prenderà sicuramente cura di noi. 

Mi dissero che dovevo rimanere nella mia sede di Bilaspur fino alla pensione e che non c'era alcuna 
possibilità di trasferimento a Visakhapatnam. Chiesi alle autorità di potermi occupare dei miei genitori 
anziani a Visakhapatnam. Non ho mai consegnato alcuna lettera a Bhagavan nemmeno quando ero a 
Prasanthi Nilayam. Avevo la fede che Lui sapeva tutto e che avrebbe fatto ciò che era bene per me. Nel 
giro di due o tre mesi, un signore bengalese venne a chiedere di me in ufficio e disse che voleva essere 
trasferito solo in un posto dove si parlava hindi e non a Visakhapatnam. Così, al suo posto, fui trasferito a 
Visakhapatnam.  

Opportunità di Seva nell'Organizzazione Sai 

Divenni cantante di bhajan, poi Bal Vikas Guru, membro del Seva Dal, Coordinatore del Seva Dal, 
Coordinatore spirituale distrettuale e poi Coordinatore culturale e dei bhajan dello Stato. Ho ricoperto 
vari incarichi a vario titolo. A mio modo, ho cercato di rendere un servizio e Bhagavan mi ha benedetto 
immensamente. Ho iniziato a comporre bhajan: “Rama Sri Ramachandra” è una mia composizione. Ho 
composto bhajan su Sri Shirdi Sai Baba e su Lord Venkateswara, ma pochissimi bhajan che descrivono la 
gloria di Sri Sathya Sai Baba. Così mi rivolsi a uno dei miei amici che è un paroliere. Gli chiesi di comporre 
alcune canzoni su Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Passarono sei mesi, ma non successe nulla. Allora 
pensai che quando Swami è con me, perché correre dietro agli altri?  

Un giorno feci un sogno in cui Bhagavan veniva trasportato in un bellissimo Palki (palanchino). Ho scritto 
una canzone sul Palki, l'ho messa in una busta e l'ho portata a Prasanthi Nilayam. Nel luglio 2000 
eravamo andati in pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam con 200 devoti. Non sono necessari grandi miracoli 
per rivelare la Divinità di Bhagavan, anche semplici atti svelano la Sua Divinità. Il primo giorno, Bhagavan 
ha creato la Vibhuti e me l'ha data. Ho detto a Swami: “Sono arrivati 200 devoti, benedicili”. Swami 
rispose “Thappaka” (sicuramente). Il giorno dopo, chiesi di nuovo a Swami. Swami disse: “Dandiga 
Vuntundi” (avrai la Mia grazia in larga misura). Il terzo giorno, chiesi a Swami di dare il Padanamaskar 
mentre stavamo partendo quella sera. Swami ci chiese di sederci in modo ordinato. Ma Egli stava 
andando da qualche parte in macchina. Il devoto seduto accanto a me mi chiese: “Swami ha detto che 
avrebbe dato il Padanamaskar ma non sta mantenendo la parola”. Gli dissi di non turbarsi e gli assicurai 
che Swami è Sathya Vakya Paripalaka (Swami aderisce alla verità). Swami si avvicinò alla macchina, tenne 
la maniglia della portiera e poi venne dritto da me e creò la Vibhuti per me. Io tenevo in mano la 
copertina con la canzone Palki. Swami non aprì nemmeno la copertina. Disse: “Idi Pallavi Pata” (questa è 
la prima parte della canzone). Ho detto agli studenti di imparare la canzone. La stanno cantando in tutti i 
villaggi. Sono molto felice. Bhagavan ha dato il Padanamaskar ai devoti maschi.  

 26

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

In seguito, alcuni dei nostri devoti mi hanno chiesto di chiedere a Swami di dare il Padanamaskar anche 
alle nostre devote donne. Volevo chiedere a Swami e stavo aspettando Swami con la preghiera sulle 
labbra. Improvvisamente, Swami venne dritto da me e disse: “Stai lavorando come ingegnere, non è 
vero? Ha Telisindi (sì, lo sapevo)”. Poi mi creò un anello di diamanti e mi disse: “Baaga Seva Chesuko” (fai 
un buon servizio). Nel frattempo, dimenticai di chiedere a Swami il Padanamaskar per le donne devote, 
perché Swami venne, materializzò l'anello per me e andò a parlare con qualcuno. Dopo aver finito di 
parlare, Swami venne da me e disse: “Mee Aadavalluku Kudo Namaskaram Ichchi Vastanu Ade 
Anukonti” (ho pensato di andare a fare il Namaskar anche alle donne). Questo dimostra l'immenso 
amore e la preoccupazione di Bhagavan per i Suoi devoti. Swami è consapevole anche di un lontano 
pensiero che si presenta nella nostra mente. Possiamo sperimentare la Sua Divinità solo quando 
abbiamo una fede incrollabile in Lui.  

Progetti idrici nei villaggi tribali 

Tre giovani di Visakhapatnam - Murthy, Ganapati e Pratap - volevano intraprendere progetti idrici. 
Ispirandosi ai giganteschi progetti idrici di Swami, anche loro volevano intraprendere un progetto idrico. 
Hanno visitato molti villaggi per intraprendere un progetto idrico. Un ufficiale di villaggio in un luogo 
chiamato Anantagiri Ghats disse che la popolazione viveva in condizioni penose. Bevevano acqua 
inquinata. Hanno esaminato anche un altro villaggio, chiamato Sankuparthi. In entrambi i luoghi, la 
gente non aveva accesso all'acqua potabile. Ma questi giovani non erano a conoscenza delle modalità e 
dei mezzi per realizzare il progetto idrico. In genere i contadini non credono agli estranei. Quindi, per 
conquistare la loro fiducia, questi giovani hanno eseguito il Narayana Seva, hanno dato loro dei vestiti e 
hanno organizzato dei campi medici. Ci hanno informato che c'è un tempio rupestre con un Siva Linga 
all'interno, arroccato tra due colline. Nella regione c'è anche una bellissima cascata. Le colline sono 
aspre e il terreno è difficile da percorrere. La giungla è infestata da serpenti velenosi. Ci hanno chiesto di 
creare un sentiero per raggiungere il tempio. Come ingegnere, mi sono recato sulla collina arrancando 
per 12 km. Ci sono volute quasi 12 ore per raggiungere il tempio, dato che si trattava di una collina 
ripida. Abbiamo tagliato le pietre della collina come gradini e abbiamo creato un sentiero.  

Ora centinaia e migliaia di contadini di Girijan hanno il Darshan di Mallanna Gudi (tempio di Mallanna), il 
loro tempio sacro con Siva Linga. Abbiamo anche avviato progetti idrici per fornire acqua alla 
popolazione della regione. Questi giovani hanno venduto tutte le loro proprietà e il denaro dato dai loro 
genitori per finanziare questi progetti idrici. Hanno potuto dare acqua a quattro villaggi. Poi sono venuti 
a Prasanthi Nilayam insieme ad alcuni contadini e hanno mostrato il loro intero progetto, un piano per 
fornire acqua a 1.200 villaggi. Swami ha benedetto il progetto e ha detto “Baaga Avutundi” (tutto andrà 
bene). Andate a lavorare e Bhagavan li ha benedetti. Ha detto che questi ragazzi hanno una fede al cento 
per cento in Swami. Un funzionario del governo è stato invitato a inaugurare uno di questi progetti idrici. 
Questi tre giovani hanno dato acqua a 800 villaggi. La loro fede implicita e incrollabile in Swami ha reso 
possibile questo compito stupendo. 

Quando i membri del Seva Dal sono richiesti per il Seva di Prasanthi durante le celebrazioni del 
compleanno di Bhagavan, siamo sempre a corto di numeri, soprattutto nelle grandi città. Quindi, per 
ovviare a questa carenza, arruoliamo i servizi dei contadini. Circa 1.500 persone hanno prestato servizio 
a Prasanthi Nilayam. Questa è la trasformazione che hanno ottenuto. Prima non si vestivano nemmeno 
in modo adeguato ed erano dediti all'alcol e al fumo. Ora si vestono in modo adeguato. Hanno anche 
smesso di fumare e di bere alcolici. In ogni villaggio tengono dei bhajan nel loro Sai Kuteer (capanna). 
L'80% delle malattie trasmesse dall'acqua è stato debellato dalle aree contadine. Questa fede semplice e 
implicita in Bhagavan è la necessità del momento. I contadini hanno anche costruito un bellissimo Sri 
Sathya Sai Mandir sulla cima di una collina.  

(Fonte: Samarpan Talk, Brindavan). 

 27

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

- Sri M.S. Prakasa Rao è un ardente devoto di Bhagavan e responsabile statale (programmi culturali) 
dell'Organizzazione Sri Sathya Sai Seva, Andhra Pradesh. 

(Da continuare...) 

PELLEGRINAGGIO DEI DEVOTI A PRASANTHI NILAYAM 

Un resoconto 

CANADA 

Un contingente di 250 devoti provenienti dal Canada si è recato in pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam e 
ha presentato programmi musicali e culturali devozionali il 26 e 27 dicembre 2024. 

Il programma del 26 dicembre 2024 è iniziato con un discorso ispiratore di Aruna Suvendran, Presidente 
Nazionale del Canada, Sri Sathya Sai Global Council. Riferendosi al viaggio a Prasanthi Nilayam come al 
viaggio verso la dimora della pace suprema per cercare Bhagavan e rafforzare il proprio legame con Lui, 
l'illustre oratrice ha aggiunto che Bhagavan risiede nel cuore dei devoti e li conduce alla meta della loro 
vita. 

Dopo questo discorso, la Gioventù Sai del Canada ha offerto una ghirlanda di canti devozionali ai Piedi di 
Loto di Bhagavan con immensa gioia e gratitudine. È seguita una sessione di bhajan che si è conclusa con 
l'Arati a Bhagavan.  

Il programma del 27 dicembre 2024 prevedeva un dramma di danza intitolato “Anantam Sai Vaibhavam”. 
Il dramma si è aperto con una bellissima danza della Gioventù Sai che ha propiziato il Signore Ganesh. Il 
saggio Vyasa ha poi detto a Lord Ganesh di scrivere il Sai Bhagavatham, come aveva scritto il 
Bhagavatham dedicato al Signore Krishna. Il dramma mostrava che l'uomo dovrebbe aderire al Dharma e 
sopportare tutte le difficoltà con forza. Ciò è stato illustrato da una scena del Mahabharata, in cui il 
Signore Krishna ha dato a Yudhisthira il potente Mantra che dice: questo non durerà per sempre. Sono 
seguiti i bhajan e il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan.  

RAJASTHAN 

Un gruppo di circa 500 devoti del Rajasthan è giunto a Prasanthi Nilayam per crogiolarsi nell'atmosfera 
divina di questa sacra dimora di Bhagavan. Come parte del loro pellegrinaggio, hanno offerto due 
programmi ai Piedi di Loto di Bhagavan il 29 dicembre 2024. Il programma del mattino comprendeva il 
canto collettivo di Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali, offerto ai Piedi di Loto di Bhagavan dai devoti 
del Rajasthan con profonda devozione. 

Il programma della serata prevedeva un'emozionante rappresentazione teatrale dal titolo “Sa Vidya Ya 
Vimuktaye” (la vera educazione è quella che libera), messa in scena dagli studenti della Sai Horizon 
School di Jaipur. Il dramma ha messo in evidenza la missione educativa ed assistenziale di Bhagavan 
attraverso un dialogo tra il protagonista Madhav e il suo ex professore, quando Madhav ha spiegato 
l'educazione unica e liberatoria che ha ricevuto quando si è iscritto al corso MBA nel college di 
Bhagavan. 

 28

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

In precedenza, Smt. Promila Bishnoi, Coordinatore Spirituale del Rajasthan, Organizzazione Sri Sathya Sai 
Seva, ha tenuto un discorso che ha illustrato il ricco patrimonio culturale e spirituale del Rajasthan e ha 
descritto le attività Seva svolte dall'Organizzazione Sai del Rajasthan. 

AUSTRALIA, NUOVA ZELANDA E FIJI 

Un gruppo di giovani adulti provenienti dai Paesi della Zona 3, ossia Australia, Nuova Zelanda e Figi del 
Consiglio Globale Sri Sathya Sai, sono venuti a Prasanthi Nilayam per un pellegrinaggio di dieci giorni e 
hanno presentato programmi culturali e di musica devozionale il 16 e 17 gennaio 2025. Il programma del 
16 gennaio 2025 è iniziato con un discorso informativo di Sri Sudhagar Sivabalan, Coordinatore dei 
Giovani Adulti della Zona 3, che ha definito il loro viaggio a Prasanthi Nilayam un sacro pellegrinaggio 
per prendere rifugio nel Divino. 

In seguito, i giovani adulti hanno offerto un bouquet di conti devozionali intitolati “Shata Koti Pranams” 
(100 crore salutations) ai Piedi di Loto di Bhagavan con amore e gratitudine. I bhajan sono poi proseguiti 
e si sono conclusi con l'Arati a Bhagavan. 

Il 17 gennaio 2025, la Gioventù Sai della Zona 3 ha recitato un dramma di danza intitolato “Kali Yuga 
Avatar Sai Bhagavan”. Il dramma descriveva come l'impatto del Kali Yuga avesse portato al declino del 
Dharma e alla perdita dei valori, rendendo la vita dell'uomo miserabile. In quel periodo, l'Avatar si era 
incarnato sulla terra sotto forma di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, che durante la sua infanzia organizzò i 
Pandhari Bhajan e insegnò all'umanità a cercare la liberazione aderendo ai valori e al Namasmarana, che 
è il sentiero più semplice per l'uomo. Sono seguiti i bhajan e il programma si è concluso con l'Arati a 
Bhagavan. 

TIRUPATI 

Sri Srinivasa Kalyana Mahotsava 

Lo Sri Srinivasa Kalyana Mahotsava si è tenuto nell'Auditorium Poornachandra di Prasanthi Nilayam il 18 
gennaio 2025. Per questa magnifica funzione matrimoniale delle divinità celesti Lord Venkateswara e le 
sue consorti Bhudevi e Sridevi, i sacerdoti e i cantanti del Tirumala Tirupati Devasthanams (TTD) sono 
giunti a Prasanthi Nilayam con veicoli appositamente predisposti. L'evento è stato organizzato dai devoti 
del distretto di Tirupati come parte del loro Parthi Yatra.  

L'Auditorium Poornachandra aveva un aspetto festoso con decorazioni elaborate. L'auditorium era pieno 
fino all'orlo di devoti che cantavano il Nome di Dio con fervore devozionale. Il palco con le divinità celesti 
portate per l'occasione da Tirumala era splendidamente adornato di fiori. Mentre i sacerdoti officiavano 
i lavori della funzione cantando i Mantra dei Veda, i cantanti li completavano con melodiosi Kirtans. I 
sacerdoti hanno elaborato i rituali della funzione a beneficio dei devoti. Mentre venivano cantati i 
Mantra dei Veda, Sri R.J. Rathnakar, Amministratore Delegato dello Sri Sathya Sai Central Trust e Smt. 
Himavahni Rathnakar hanno partecipato religiosamente ai rituali. Dopo il matrimonio celeste, i Sai 
Bhajan dedicati al Signore Venkateswara sono stati cantati dai membri dell'Organizzazione Sri Sathya Sai 
Seva, del distretto di Tirupati e del Gruppo Bhajan del Prasanthi Mandir. Al termine della funzione, è 
stato offerto l'Arati alle divinità celesti e a Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, dopodiché tutti i devoti sono 
stati benedetti con il Prasadam.  

In precedenza, gli abiti santificati per le divinità celesti sono stati portati in processione dal Prasanthi 
Mandir all'Auditorium Poornachandra da Sri R.J. Rathnakar e Smt. Himavahni Rathnakar. Il programma, 
iniziato alle 10.30, si è concluso alle 14.00.  

 29

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

In serata, i devoti del distretto di Tirupati hanno presentato un dramma di danza intitolato “Sathya 
Srinivasam”. Il dramma mostrava che l'Avatar del Kali Yuga Bhagavan Sri Sathya Sai Baba non è diverso da 
Srinivasa di Tirupati. Ciò è stato illustrato da episodi della vita di importanti devoti che hanno 
sperimentato l'insegnamento di Bhagavan Baba, secondo il quale Dio è uno, anche se le sue forme sono 
molte. Pertanto, l'uomo non dovrebbe osservare differenze tra le varie forme di Dio. 

La mattina del 19 gennaio 2025, i bambini dei Bal Vikas del distretto di Tirupati si sono esibiti in uno 
splendido dramma di danza intitolato “Padmavati Parinayam”. Rappresentando la storia tradizionale del 
matrimonio celeste della dea Padmavati con il Signore Srinivas, i bambini hanno tenuto gli spettatori 
incantati per quasi un'ora con la loro superba recitazione e le loro danze esaltanti. Il copione 
meticolosamente preparato e l'eccellente supporto multimediale hanno aggiunto valore a questa storia 
avvincente. È seguita una sessione di bhajan e il programma si è concluso con l'Arati a Bhagavan.  

24° ANNIVERSARIO DI SSSIHMS 

Il 19 gennaio 2025 si è celebrato a Prasanthi Nilayam il 24° anniversario dell'Istituto Sri Sathya Sai di 
Scienze Mediche Superiori di Whitefield (Bengaluru). 

Il programma è iniziato con un discorso ispiratore e informativo del Dr. Sundaresh Dabir, Direttore 
dell'Istituto. L'eminente oratore ha illustrato come l'ospedale di super-specialità stia risolvendo i 
problemi di salute dei pazienti offrendo a tutti un servizio sanitario all'avanguardia e totalmente 
gratuito. Il dottor Sundaresh ha ricordato che non solo le cure vengono fornite senza alcun costo, ma 
anche che le attrezzature e i servizi vengono regolarmente aggiornati. Ha espresso gratitudine 
all'Organizzazione Sri Sathya Sai Seva per aver messo a disposizione i volontari del Seva Dal e ha 
ringraziato i devoti che stanno dando un valido supporto all'ospedale.  

Successivamente, i medici e il personale paramedico dell'Istituto hanno offerto una presentazione 
devozionale intitolata “Sevaye Maaku Swami”. La presentazione è stata un magnifico mix di canti 
devozionali ed episodi ispirati dalla vita dei membri dello staff e dei pazienti. I relatori erano il Dr. 
Vijayendra, il Dr. Vikram Prabhu, Sri N. Karthik e Sri V. Praveen. Tutti hanno raccontato le loro esperienze 
della Divinità di Bhagavan e hanno considerato la loro più grande fortuna quella di essere diventati parte 
della Missione Sanitaria di Swami. Sono seguiti i bhajan e il programma si è concluso con l'Arati a 
Bhagavan. 

Mantenere sempre la concentrazione sull'Atma 

Sperimentate la beatitudine di cantare il Nome Divino ora. Dopo è dopo. Il prossimo è il prossimo. Non 
perdete tempo. Impegnate la vostra mente nella pratica del sacrificio. Intraprendete il sentiero della 
rinuncia con la dovuta pratica. Questo è il giusto atteggiamento della mente. In mezzo a tutti i tipi di 
pensieri e attività, dovreste sempre ricordare che siete l'Atma e nient'altro che l'Atma. Non dimenticate 
mai questi sentimenti divini. Abbiate questi sentimenti in ogni momento, in ogni luogo, ovunque: siete 
divini. Non c'è altra pratica spirituale più grande di questa. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
 30

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Febbraio 2025

 31

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam


