
FEBRUAR 2025 

Inhalt 
Erlangt noch in diesem Leben Glückseligkeit, Sri Sathya Sai Baba, 22. April 1987 

Unser Leben zu Bhagavans Botschaft machen, I.S.N. Prasad und Vandita Sharma  

Die Bedeutung der Wiederholung des göttlichen Namens an Shivaratri, Sri Sathya Sai Baba, 4. 3. 2000 

Jährliches Sport- und Kulturfest, ein Bericht 

Ramakatha Rasavahini, Kapitel 2, Das kaiserliche Geschlecht, Sri Sathya Sai Baba 

Treffen der Premabandham Alumni 2025 

Sri Sathya Sai Balvikas-Alumni-Treffen 

Meine Erfahrungen mit Bhagavans Göttlichkeit, M.S. Prakasa Rao  

Pilgerreise von Devotes nach Prasanthi Nilayam, ein Bericht 



Sanathana Sarathi Februar 2025 

 2
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Avatar Vani 

ERLANGT NOCH IN DIESEM LEBEN GLÜCKSELIGKEIT 

Tugenden entfalten sich, indem man Laster aufgibt 

Angenommen, jemand fragt euch, welcher Nation ihr angehört. Wenn ihr sagt, ihr gehört zu Tamil 
Nadu, wird niemand das verstehen. Heutzutage sind die Leute nur an der Entwicklung des Staates 
interessiert, nicht aber am Fortschritt der Nation. Die Nation ist wie ein Körper. Wenn ihr den Körper 
weiter zerteilt, wird er existieren können? Wenn ihr die Hand abtrennt, wird das ungeheure Schmerzen 
und Blutungen verursachen, was zu einem enormen Kraftverlust führt. Angetrieben von reiner 
Selbstsucht und um Ministerposten zu ergattern, befürworten die Politiker die Bildung neuer Staaten. 
Sie haben nicht das weitherzige Empfinden, dass alle Brüder und Schwestern sind.  

Eroberung der Sinne ist der wahre Sieg   

Ihr erobert die ganze Welt, ohne jedoch die Welt eurer Sinne zu erobern. Erobert die innere Welt. Ihr 
sucht Schutz unter eurem Namen. Sucht Zuflucht bei Gottes Namen. Ihr solltet das Herz suchen, wollt 
aber die Welt suchen.  

Tatsächlich befindet sich die gesamte Welt in euch. Das ist die kosmische Form. Die Berge, die ihr seht, 
die Pilgerzentren, die ihr aufsucht, die Flüsse, in denen ihr badet, sind alle in euch. Wenn ihre eure 
Augen schließt und an Badrinath denkt, wird es geistig vor euch erscheinen. Das zeigt, dass Badrinath in 
euch ist. Die Dinge, von denen ihr gehört habt, die Dinge, die ihr gesehen habt, sind alle in euch 
enthalten. Die kosmische Person ist die, in der die gesamte Schöpfung ruht. 

Lasst mich ein Beispiel geben. Ihr seid jetzt hier. Angenommen, ihr habt ein Haus in Delhi. Wenn ihr 
eure Augen schließt und an euer Haus in Delhi denkt, dann wird es geistig sofort vor euch erscheinen. 
Wenn ihr an Amarnath denkt, taucht es augenblicklich vor euch auf. Das Haus ist Bāhyarūpa (die 
äußere Form), das Haus vor dem geistigen Auge ist Bhāvarūpa (die Form, die auf Eindruck und 
Empfindung basiert). Der Eindruck ist dauerhaft, wohingegen die Materie vergänglich ist. Lasst mich 
das veranschaulichen. Wir sitzen in dieser Halle. Wie lange sind wir schon in dieser Halle gesessen? Wir 
sind seit einer Stunde hier. Nach einiger Zeit werden wir die Halle verlassen. Später fahren wir nach 
Bangalore und von Bangalore reisen wir nach Puttaparthi. Wenn ihr diese Stunde mit Swami auch nach 
vielen Jahren noch erinnert, wird die gesamte Szene in euch sein. Ihr seid jetzt in der Halle. Wenn ihr 
eure Augen schließt und an die Halle denkt, ist sie in euch. Sie wird leicht in euch auftauchen. 

Also ist alles in euch. Ihr seid die kosmische Form (vishvavirātsvarūpa). Alles, die Nahrung, die Lieder 
und die Anblicke, sind in euch. Ich werde euch erklären wie. Nehmt beispielsweise ein Grammophon 
mit Schallplatten. Die Lieder und die Musik in der Platte sind für uns nicht sichtbar, nicht einmal, wenn 
sie in Stücke zerbrochen ist. Aber wenn wir den elektrischen Strom anschalten und die Nadel auf die 
Schallplatte setzen, können wir die Lieder und Musik, die in ihr enthalten sind, hören. Auf die gleiche 
Weise ist die kosmische Person in uns. Wir können Gott sehen und hören, vorausgesetzt, wir setzen die 
Nadel unseres Geistes auf die Schallplatte des Göttlichen. 

Unser Herz gleicht einem Kassettenrekorder. So wie die Kassette Lieder und Worte enthält, so kann 
auch das Herz in einem Augenblick nach Amerika, Russland etc. reisen. Es kann in einem Moment nach 
Kanyakumari reisen und nach Kodaikanal zurückkehren. Die kosmische Person ist die Ausdehnung des 
Herzens. Krishna sagte zu Arjuna, dass sich alles in einem selbst befindet. 

Die Berge bestehen aus Gestein, die Bäume aus Holz, die Erde besteht aus Lehm und der Körper aus 
den fünf Elementen. Die Welt ist eine Permutation und Kombination dieser fünf Elemente. Wenn wir 

 3
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Kontrolle über die fünf Elemente erlangen, können wir Kontrolle über die kosmische Person 
(virātpurusha) erhalten. 

Beherrschung ist die Essenz aller spirituellen Disziplin  

Aber Sinneskontrolle ist am wichtigsten. Wir führen Aktivitäten wie Bhajansingen und Meditation 
durch. Die Launen des Geistes kommen zum Stillstand, wenn der Geist sich auf die Melodie und Musik 
der Worte konzentriert. Die Zunge ist im Singen des göttlichen Namens versunken und die Augen sind 
mit der Kontemplation über die göttliche Gestalt beschäftigt. Auf diese Weise konzentrieren sich alle 
Sinne auf Gott. Da Beherrschung die Essenz aller spirituellen Disziplinen ist, wird es auch Yoga genannt. 
Yoga ist die Kontrolle der Veränderungen des Geistes. Es erfordert die Aufgabe des Egos und 
materialistischer Tendenzen. Diese Art von Opfer wird der echte Genuss (bhoga) genannt. Es heißt: 
Unsterblichkeit wird nicht durch Handlung, Nachwuchs oder Reichtum gewonnen; sie wird allein durch 
Opfer erlangt. Arbeit schenkt nur vorübergehende Freude. Die ewige Freude wird uns nur dann zuteil, 
wenn wir alles aufgeben. Kein Yoga erwächst in uns, wenn das Vergnügen (bhoga). das wir genießen, 
nicht auf eine andere Weise entfernt wird. Wir atmen Luft ein. Die Luft, die wir einatmen, muss auch 
wieder ausgeatmet werden. Unsere Lungen werden beschädigt, wenn wir das nicht tun. Allein durch 
Opfergeist (tyāga) wird Wohlergehen (kshema) gesichert. Blutzirkulation findet ständig in uns statt. 
Wenn das Blut an einer Stelle stagniert, entwickelt sich dort ein Geschwür. Wir sollten bewusst 
Opfergeist praktizieren. Ehe ihr nicht fünf Rupien opfert, könnt ihr kein Taschentuch von einem 
Ladenbesitzer kaufen. Nur durch Aufgabe der Laster werden Tugenden in euch wachsen. Ihr könnt nicht 
wachsen, ehe ihr nicht die engstirnigen Neigungen eures Geistes aufgebt. 

Das Herz des Menschen ist nur ein Einsitzer, und kein Personenkarussell. Wenn wir Gott darin 
verankern, bleibt kein Raum für andere Eindringlinge, einzutreten und sich dort niederzulassen. Aber 
wir machen aus unserem Herzen ein Personenkarussell. Das geschieht aufgrund der Unbeständigkeit 
des Geistes. Sadhana ist vorgeschrieben worden, um einen stetigen Geist zu kultivieren und eine klare 
Sicht zu bekommen. Sadhana ist der Pfad zum Göttlichen. Die Brahmasūtras, die Veden und die 
Upanischaden haben über die Natur des Göttlichen gesprochen. Sie sind wie Wegweiser. Diese 
Wegweiser zeigen nur die Richtung an. Ihr seid es, die den Weg gehen und entlang der Höhen und 
Tiefen reisen sollten. Wegweiser können euch nicht zu eurer Bestimmung bringen. Wenn ihr an einem 
Wegweiser anhaltet, der den Weg nach Coimbatore zeigt, und nur „Coimbatore“ ruft, wird euch das 
nach Coimbatore bringen? Ihr müsst den Weg, den der Wegweiser anzeigt, gehen. Wenn ihr dem 
angezeigten Weg folgt, könnt ihr Coimbatore erreichen. Ihr solltet euer Buchwissen in praktisches 
Wissen umsetzen. Das heute angesammelte weltliche Wissen könnte vielleicht bis morgen währen und 
sich etwas später in eine Allergie verwandeln. 

Satsang heiligt den Sucher  

Ihr solltet im Leben Glückseligkeit erreichen. Ihr solltet das Göttliche sehen, berühren und erfahren und 
dadurch in diesem Leben selbst Glückseligkeit erlangen. Das ist als Jīvanmukti bekannt (Befreiung zu 
Lebzeiten). Nehmt die Analogie von Kohle und Feuer. Der Vorgang, sie zusammenzuführen, ist Satsang. 
Die Kohle brennt, solange sie in Kontakt mit Feuer ist. Dieser Satsang hilft dabei, schlechte Gefühle 
durch gute zu ersetzen. Nähe ist Satsang, wohingegen Zuneigung Nissang ist. 

Gute Gesellschaft führt zu Losgelöstheit; 

Losgelöstheit befreit einen von Täuschung; 

Freiheit von Täuschung führt zu einem stetigen Geist; 

und ein beständiger Geist verleiht Befreiung.  

Ein beständiger Geist ist das Attribut von Jīvanmukti. Es genügt nicht, nur am Satsang teilzunehmen. Ihr 
müsst Liebe dazu entwickeln. Es sollte wie das Zusammentreffen von Positivem und Negativem sein. 
Gute Gesellschaft hat die Fähigkeit, schlechte Gesellschaft in etwas Vortreffliches zu transformieren. 

 4
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Schlechte Gesellschaft kann auch gute Gesellschaft negativ beeinflussen. Hier ist ein Beispiel. Gebt in 
ein Gefäß zehn Liter Milch und in ein anderes einen Liter Wasser. Wenn ihr diesen einen Liter Wasser in 
die zehn Liter Milch gießt, erhöht sich der Wert des Wassers. In der Gemeinschaft mit Milch wird 
Wasser ebenfalls zu Milch. Angenommen, ihr habt zehn Liter Wasser und einen Liter Milch. Wenn ihr 
den einen Liter Milch in die zehn Liter Wasser gießt, entstehen nur elf Liter milchiges Wasser. Milch 
verliert ihren Wert, wenn sie in schlechte Gesellschaft gerät. Schlechte Gesellschaft ist schädlich für die 
guten Eigenschaften, die man kultiviert hat. 

Ehe ihr nach Puttaparthi kommt, habt ihr alle euer Leben auf unterschiedliche Weise geführt. Nachdem 
ihr euch Swamis göttlicher Gesellschaft angeschlossen habt, habt ihr begonnen, edle Gedanken und 
Gefühle zu entwickeln. Selbst nach der Vollendung eures MBA Studiums hier müsst ihr mit großer 
Sorgfalt eure guten Eigenschaften bewahren. Ihr solltet gute Gesellschaft pflegen und schlechte 
Gedanken, Worte und Taten aufgeben. Ihr müsst euch durch jedes erdenkliche Mittel von schlechter 
Gesellschaft befreien. 

Bemüht euch angemessen, gute Gesellschaft zu pflegen. Gute Taten heiligen den Körper. Mit einem 
geheiligten Körper kann man Befreiung leicht erlangen. Zeit ist kostbar. Jene sind gesegnet, die nicht 
einmal eine halbe Sekunde dieser wertvollen Zeit verschwenden und dadurch Erfüllung finden. 

Aus Bhagavans Ansprache in Sai Sruthi, Kodaikanal, am 22. April 1987. 

UNSER LEBEN ZU BHAGAVANS BOTSCHAFT MACHEN 

I.S.N. Prasad und Vandita Sharma 

I.S.N. Prasad: Ich hatte das große Glück, dass Swami Teil meines Lebens ist. Es begann eigentlich schon 
sehr früh. Die Eltern meiner Mutter waren beide Devotees von Swami. Meine Großeltern lebten lange 
Zeit in Prashanti Nilayam und wir erlebten als Kinder so viele Wunder.  

Ich erinnere mich an einen meiner Verwandten väterlicherseits, Dr. Bikkina Seetharamaiah. Er war einer 
der ersten Ärzte, die hierher kamen und das General Hospital aufbauten. Er erzählte mir oft, dass 
Swami ihm als kleinem Kind eines Tages sagte: „Seetharamaiah, du siehst Puttaparthi jetzt so. Es wird 
jedoch eine Zeit kommen, in der Flugzeuge hier landen und die Menschen mich durch Ferngläser 
anschauen werden.“ Das brachte diesen alten Mann zum Lachen. Damals redeten sie Swami im 
Singular an. ‚Po Swami... Illage Cheptavu Nuvvu‘ (Geh Swami, du erfindest das). Wie soll das 
geschehen? Zu diesem Zeitpunkt hatte dieser Mann die Veränderung bereits gesehen. Wie prophetisch 
das war! Es kam eine Zeit, in der wir Swami nur als orangefarbenen Klecks sahen, der im Auto 
vorbeifuhr, und wir saßen so weit weg. 

Wie Swami uns in seine Herde aufnahm 

Vandita Sharma: In meinem Fall war es nicht so, wie mein Mann es erzählt hat. Ich gehöre eigentlich 
nicht zu denen, die in der Sai-Gemeinde geboren oder aufgewachsen sind. Tatsächlich waren meine 
Eltern viel stärker von der Philosophie des Arya Samaj beeinflusst. Ich komme aus dem Punjab. Ich 
gehöre nach Ludhiana und bin dort geboren und aufgewachsen. Der Arya Samaj spricht von 
Monotheismus. Es ist eine auf Om basierende Philosophie, bei der die Veden die primäre und 
unfehlbare Wahrheit sind. Wir glauben also im Grunde an die Veden und zu Hause wurden viele 

 5
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Opferzeremonien durchgeführt, aber wir gingen nie in Tempel, obwohl nichts dagegen sprach, in den 
Tempel zu gehen.  

Mit diesem Hintergrund an Gott in menschlicher Gestalt zu glauben, war eine 180-Grad-Wende. Ich 
würde sogar sagen, es war eine vollständige Kehrtwende. Und wie es dazu kam, möchte ich kurz 
erzählen. Es begann wahrscheinlich 1980 oder 1981. Wir hatten gerade ein sehr kleines neues Haus 
gebaut. Als der Zement auf die Wand aufgebracht wurde, schrieb jemand mit Zement „Asatoma 
Sadgamaya“, ein berühmtes Gebet. In Punjab, wo die Arbeiter nicht lesen konnten, konnte ich mir nicht 
vorstellen, dass jemand das geschrieben hatte. Es tauchte einfach eines Tages auf. Wir gingen jeden Tag 
zur Baustelle. Und es war dort eine ganze Weile zu sehen. Aber zu dieser Zeit wussten wir nichts von 
Swami. Wir hatten zwar von ihm gehört, aber wir hatten absolut keine Ahnung von seiner Göttlichkeit. 
Für uns war er einfach ein weiterer Heiliger. Eines Tages, als wir in das Haus eingezogen waren, 
besuchte mein Vater einen Verwandten. Es waren Devotees von Swami. Und in seinem Haus sah er, wie 
in seiner Gegenwart Honig und Amrit aus Swamis Bild flossen. Und er konnte nicht glauben, dass dies 
geschah. Dann erzählte ihm seine Frau, meine Tante, von verschiedenen Wundern, die in ihrem Leben 
geschehen waren, und wie sie eine Devotee von Sai wurde. 

Sie gab ihm auch ein Buch. Es war Howard Murphets Buch „Sai Baba: Man of Miracles“ und sie sagte 
ihm, er solle es lesen. Als wir alle das Buch gelesen hatten, waren wir ziemlich überrascht. Eines Tages 
saß ich draußen auf dem kleinen Rasen und lernte für meine Prüfungen. Es war Winter. Ich schaute 
gerade auf. Jemand hatte mit weißer Kreide ein großes Om auf die Brüstungsmauer geschrieben. Diese 
Stelle konnte niemand erreichen. Sie befand sich in einer Höhe von mindestens einem halben Meter. 
Ich konnte es nicht glauben. Ich fragte mich, wer das geschrieben hatte. Gestern war es noch nicht da. 
Ich saß hier und lernte. Ich rief meine Mutter. Dann holten wir plötzlich dieses Buch. Auf dem 
Buchdeckel war ein Bild von Swami, der einem Kind eine Schiefertafel überreichte, auf der er Om 
geschrieben hatte. Damals tat er dies für Kinder, die mit der Schule beginnen sollten. Dieses ähnelte 
dem Om im Buch. Wir konnten es nicht glauben. Dieses Om war etwa zweieinhalb Monate zu sehen 
und verblasste dann von selbst. Wir wissen bis heute nicht wirklich, wie. Aber für uns wurde er zum A 
und O unseres Lebens. Und danach haben wir nie mehr zurückgeschaut. Swami war in jedem Moment 
unseres Lebens bei uns, bei jedem Schritt unseres Lebens. Er hat sich um uns gekümmert.  

Die kraftvollsten Mantras des Lebens 

Ich erhielt eine Stelle im Karnataka Cadre. Ich glaube, das war Swamis Art, uns physisch näher zu sich zu 
holen. Ich fuhr zum Darshan nach Brindavan. Damals gab es die Sai Ramesh Hall noch nicht. Der erste 
Darshan, den ich hatte, war überwältigend. Er kam gerade aus Trayee und wir saßen unter einem 
Baum. Es war, als würde die Sonne hervorkommen. Ich erlebte, wie eine große Sonne kam und Swami 
darin stand und dann bewegte er sich und kam. Es war wunderschön. Das ist die Erinnerung, die ich am 
meisten in meinem Herzen bewahre. Und sobald die Sonne kommt, gibt es nur noch Licht. Er hat uns 
die ganze Zeit geführt. Swamis vier Worte „Liebe alle, diene allen“ fassen zusammen, was er von uns 
will und wonach wir streben sollten. Jetzt gibt es nur noch Swami. Ich meine, ihr seid nur wegen SAI im 
IAS. 

In jeder schwierigen Situation dachten wir einfach an Swami und er löste das Problem. Wir beide haben 
Swamis Bild auf unserem Schreibtisch und jeden Morgen, bevor ich mich auf den Stuhl setze, bete ich 
zu ihm. Mein Gebet lautet: „Was auch immer heute geschieht, tu Du es durch mich.“ Das Leben ist eine 
Herausforderung, egal wo wir uns befinden. Gleichgültig, welchen Beruf wir ausüben, jeder Mensch 
steht vor vielen Herausforderungen und das ist der Zweck unserer irdischen Existenz. Wir müssen unser 
Karma abarbeiten und durch diese Waschmaschine gehen. Gott hilft uns dabei. Das sind Swamis 
Lehren. Er kommt vielleicht nicht physisch und steht dort und sagt euch, tut dies oder tut das, aber er 
hat uns die Leitprinzipien gegeben. 

 6
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Alles, was er gesagt hat, ergibt absolut Sinn für unser Leben. Die wichtigste Lehre von Swami ist „Liebe 
alle, diene allen. Hilf immer, verletze nie“. Wenn ihr diese acht Worte zu euren Leitsätzen macht, dann 
seid ihr meiner Meinung nach auf dem richtigen Weg. Das hat Swami uns über das Leben gelehrt. Das 
Ziel der Bildung ist Charakter. Wenn unser Charakter in Ordnung ist, dann bin ich sicher, dass wir auch 
jede schwierige Situation meistern können. Ich meine, ich würde sagen, dass es Zeiten gab, in denen 
wir unter Druck gesetzt wurden, Dinge zu tun, die wir für falsch hielten. Wir beide haben uns sehr stark 
eingesetzt, etwas zu tun, wenn wir etwas nicht gut fanden, und so weiter. In den letzten 10 Jahren 
meiner Tätigkeit war ich in der Finanzabteilung tätig, wo drei aufeinanderfolgende Chief Minister das 
Finanzressort innehatten, und ich musste mit drei politischen Parteien zusammenarbeiten.  

Oftmals schrieben und sprachen wir beide sehr mutig und wurden auch oft überstimmt. Aber die Chief 
Minister ärgerten sich nie über uns. Ich denke, das war allein Swamis Gnade, denn wir haben das nicht 
bei allen erlebt. Irgendwie waren sein Segen und seine Führung immer da. Tatsächlich hatten wir das 
Gefühl, dass er es war, der die ganze Arbeit machte. Swami war immer liebevoll. 

Als Einziges möchte ich noch hinzufügen, bevor ich es wieder vergesse, dass, wenn er sagt „Liebe alle, 
diene allen“, die Verbindung zwischen dem Wort „dienen“ und dem IAS-Dienst sehr stark ist. Wir 
müssen also verstehen, dass dies ein öffentlicher Dienst ist. Wir sind öffentliche Bedienstete. Es ist für 
uns alle sehr wichtig zu verstehen, dass uns diese gottgegebene Möglichkeit zu dienen gegeben wurde. 
Wenn wir also in der Lage sind, diese Gelegenheit mit dem Segen Bhagavans zu nutzen, sollten wir 
versuchen, den Unterdrückten und Armen so viel wie möglich zu helfen; das ist das Gebot der Stunde. 
Das ist das eigentliche Ziel unseres Dienstes, und mehr ist nicht erforderlich. Wir brauchen keine 
Anerkennung. Dieser Dienst ist nicht für das Ego. Er dient nicht der Selbstverherrlichung, sondern dem 
Dienst an den Menschen. Es bereitet so viel Freude und große Genugtuung, wenn man sieht, dass 
einige Entscheidungen, die man getroffen hat, den armen Menschen zugutekommen werden. Es wird 
so viel Freude in einem auslösen, wie es meiner Meinung nach keine öffentliche Ehrung vermag. Swami 
selbst hat es getan. All diese Dinge, die eigentlich die Regierung tun sollte, hat Swami getan. Das war 
uns genug. Dann wird einem klar, dass dies ein Dienst ist, den Swami uns erwiesen hat. 

Danach hat sich alles gefügt. Wir haben uns nie schlecht gefühlt. Auch wenn man im IAS ist und für 
verschiedene Minister und Politiker arbeitet und ihnen Bericht erstattet, arbeitet man in seinem Herzen 
eigentlich für Swami. Es ist immer für Swami. Wir haben immer gesagt, dass wir Swami Bericht 
erstatten. Aber gleichzeitig wird es auf der praktischen Ebene sehr schwierig. Swami fasste seine Lehren 
in acht Worten zusammen: „Alle lieben, allen dienen, immer helfen, niemals verletzen“. Swami sagt, 
dass dies die Essenz aller 18 Puranas ist. Aber es gibt Situationen, in denen man eine Entscheidung 
trifft, manchmal unbewusst, manchmal bewusst oder unbewusst, und am Ende irgendwo aneckt. Wie 
geht man damit um? Das ist schon oft passiert. 

Swamis Leben ist seine Botschaft 

Es ist unmöglich, es allen recht zu machen. Aber wie gesagt, da wir immer an Swami glaubten und 
seinen Namen anriefen, bevor wir eine wichtige Entscheidung trafen, blieb es ihm überlassen. Und 
irgendwie sorgte Swami dafür, dass es keine negativen Auswirkungen für uns gab. Der Verdienst 
gebührt also Swami. Ansonsten arbeiten wir in einem sensiblen System, in dem viele Menschen Anstoß 
nehmen könnten. Aber wie ich bereits sagte, hat Swami es nur durch seine Gnade immer 
bemerkenswert gut gehandhabt. Er kümmert sich um jeden. Und ja, es wird Zeiten geben, in denen 
man aneckt und in denen man mit Schwierigkeiten konfrontiert wird. Aber so ist das Leben. Es ist nicht 
vorgesehen, dass das Leben immer nur schön ist. Es hat viele Höhen und Tiefen. Manchmal ist es nicht 
einfach. Aber ich denke, wir hatten großes Glück. Swami lehrte durch sein eigenes Leben. Er hat alles 
durchgemacht. Er hat auch Dinge auf menschliche Weise erreicht. Es ist nicht so, dass er alles auf 
göttliche Weise getan hat. Wenn wir sein Leben betrachten, musste auch er viele Hürden überwinden. 
Wir können also viel aus seinem Leben lernen. Die innere Veränderung, die er in den Menschen 
bewirkt, ist meiner Meinung nach seine Göttlichkeit. Trotz vieler Schwierigkeiten führte er selbst ein 

 7
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

sehr vorbildliches Leben. „Mein Leben ist meine Botschaft“, sagte er. Was für ein hartes Leben! Und 
was ist unser Leben dagegen? Absolut nichts. Wenn wir uns anschauen, dass Bhagavan eine Institution 
oder dieses ganze Prashanti Nilayam oder all die Institutionen aufgebaut hat, dann gibt es meiner 
Meinung nach nichts, worum Bhagavan uns gebeten hat, was er nicht selbst getan hat. Selbst wenn ich 
Berichte über Swamis Kindheit lese, dann erfahre ich, dass Swami Nagarsankirtan gemacht hat. Er zog 
von Dorf zu Dorf. Wenn er uns also bittet, Bhajans oder Nagarsankirtan zu veranstalten, dann hat er 
dies auch getan. Wenn er uns bittet, Seva zu machen, dann hat er es auch getan. Er arbeitete 
unermüdlich. Das ist wahr. Wenn wir diesen Weg so weit wie möglich gehen können, so ist das unser 
Opfer für ihn. Wie es heißt, bedeutet Weisheit zu wissen, was richtig ist, und Integrität, in der Lage zu 
sein, diesen Weg zu gehen. Und das ist nicht immer einfach. Doch nur mit seiner Gnade können wir auf 
dem richtigen Weg vorankommen. Ich habe irgendwie das Gefühl, dass unser Lebensweg schwierig ist, 
wenn wir uns ihm nicht hingeben.  

Abgesehen von dem von mir erwähnten Dienst ist der Zugang zur Öffentlichkeit ein weiterer wichtiger 
Punkt. Es herrscht das starke Gefühl, dass die IAS-Amtsträger nicht ansprechbar sind. Man kann sie 
nicht einfach aufsuchen. Deshalb bin ich der Meinung, dass wir unsere Türen offen halten sollten. Ich 
denke, das war ein starker Einfluss von Swami auf uns. Er hat uns nie erlaubt, in unseren eigenen 
Gedanken gefangen zu sein. Deshalb haben wir immer gesagt, das ist Dienst, Swamis Dienst. Unsere Tür 
stand der Öffentlichkeit immer offen. Ich habe meine Bürotür nie geschlossen. Ich erinnere mich sogar 
an die Tage, besonders als wir stellvertretende Kommissare waren. Wir nennen sie in Karnataka DCs, in 
vielen anderen Bundesstaaten sind sie als Collectors bekannt. Ich hatte eine sehr schwierige Stelle. Das 
war die Zeit, in der ich tatsächlich die Gegenwart von Swami spürte, denn er erschien damals oft in 
meinen Träumen. Ich brauchte das in diesen schwierigen Zeiten. Das war eine schwierige Zeit. Auch 
damals ließ ich meine Tür offen. Sogar die Sicherheitsleute sagten: „Madam, Sie müssen sie schließen.“ 
Ich sagte: „Ich werde sie nicht schließen. Lasst die Leute herein. Lasst sie kommen. Es ist in Ordnung. 
Wenn sie ein Anliegen haben, müssen sie kommen. Wenn das Anliegen auf einer niedrigeren Ebene 
erledigt wurde, warum sollten sie dann hierher kommen? Das bedeutet, dass es nicht erledigt wurde. 
Ich will das überprüfen.“ Ich habe meine Tür nie geschlossen. 

Das ist das eine. Aber dann fällt mir ein sehr interessanter Traum ein, den ich damals hatte und der 
mich auch etwas gelehrt hat. In einem der Träume war niemand anderes da. Nur Swami und ich 
betraten das Büro im Traum. Ich setzte mich auf meinen Stuhl und Swami setzte sich vor mich auf den 
Stuhl, auf dem die Besucher sitzen. Und plötzlich erschütterte dies mich. Ich sagte: „Wie kann ich hier 
sitzen, wenn Swami dort sitzt?“ In dem Moment, als mir dieser Gedanke kam, tauschten wir die Stühle. 
Ich saß auf dem Besucherstuhl und Swami saß auf dem Stuhl des Collectors. Und dann, ich glaube nach 
diesem Traum, fragte ich mich plötzlich, wie ich jemals auf diesem Stuhl sitzen kann. Es ist immer 
Swami, der dort sitzt. Ich sollte nie, nie denken, dass ich einen Posten innehabe. Das bin nicht ich. Er 
hat uns als Werkzeuge auserwählt. Das hat er auch in seinem sehr schönen Gedichte gesagt. Er hat uns 
auserwählt. Es ist Swami, der dort sitzt und uns arbeiten lässt. Das war sehr interessant. Seitdem habe 
ich meine Tür nie wieder geschlossen. 

Selbst als Chief Secretary stand meine Tür immer offen. Ich habe sie nie geschlossen. Tatsächlich kamen 
viele Leute – Amtsträger, Kollegen – und sagten mir: „Sie sollten sich manchmal eine Pause gönnen. Die 
Leute kommen einfach in Ihr Büro. Sie machen keine Termine aus.“ Ich sagte: „Dafür sind wir da. Das ist 
in Ordnung. Ich werde mit 60 Jahren in Rente gehen. Danach habe ich alle Zeit der Welt für mich. Das 
ist völlig in Ordnung.“ Aber ja, es gibt Zeiten, in denen man lernen muss, zu unterscheiden. 

Wenn jemand kommt, gibt es ein Problem, das zu lösen ist, und man muss demjenigen bei der Lösung 
helfen. Manchmal ist es vielleicht nicht wichtig oder richtig, oder derjenige will einen nur ausnutzen. 
Diese Unterscheidungsfähigkeit muss man entwickeln. Aber meistens habe ich das Gefühl, dass 
jemand, der es bis zum Büro des Chief Secretary geschafft hat, offensichtlich viele Probleme hat und 
niemand zuhört. Also sollten wir den Menschen diese Möglichkeit geben. Und außerdem sollte man 

 8
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

sich niemals so verhalten, als wären wir ihnen überlegen. Wir müssen auch den Ärmsten der Armen 
diese Würde zugestehen. Selbst wenn ein Armer mein Büro betrat, habe ich denjenigen immer 
gebeten, sich zu setzen. Das ist wieder eine Lehre von Swami. Ich meine, Swami war so. Man sollte 
denjenigen immer zuerst bitten, sich zu setzen. Viele Leute sagen: „Wir werden nicht sitzen. Wie 
können wir sitzen?“ Ich sage: „Ihr müsst euch setzen und reden. Dafür sind die Stühle da.“ Man gibt 
diesem Menschen also Würde, wie Swami sagte: „Ihr seht mich in jedem.“ 

Ich glaube nicht, dass ich das könnte. Ich bin noch nicht so weit, dass ich Swami in jedem Menschen 
sehe. Aber ich habe mein Bestes gegeben, um sicherzustellen, dass der andere so viel Würde erhält, 
wie man selbst von anderen erhalten möchte. Das können wir zumindest tun. Wir haben diese kleinen 
Dinge. Wir müssen lernen, sie mit dem Segen von Swami umzusetzen. Es ist also ganz allein seine 
Führung, finde ich. Das finden wir beide. Tatsächlich kann ich diesen Traum nicht aus dem Kopf 
bekommen, weil er so bedeutsam war. Einerseits kommt Swami und setzt sich vor einen, als wollte er 
einem zu verstehen geben, dass derjenige, der hierher kommt, nur Ich in einer anderen Form bin. Und 
dann, in dem Moment, denkt man: Oh, bin ich das? Dann sagt er: Nein, nein. Ich schicke nur die 
Probleme. Ich löse nur die Probleme. Ich werde nie das Gefühl vergessen, das ich in diesem Traum 
hatte. Es hat mich erschüttert. Ich fragte mich, wie kann der Meister hier vor mir sitzen? Und in dem 
Moment, als dieser Gedanke kam, saß ich vor ihm. 

(Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre, Prasanthi Nilayam.) 

Sri I.S.N. Prasad (IAS) ist ehemaliger Additional Chief Secretary (Finanzen) und ehemaliger Principal 
Secretary (IT und BT) der Regierung von Karnataka und Smt. Vandita Sharma (IAS), ehemalige Chief 
Secretary und ehemalige Additional Chief Secretary und Entwicklungsbeauftragte der Regierung von 
Karnataka.  

(Fortsetzung folgt…) 

Bhagavans Botschaft an Shivaratri 

DIE BEDEUTUNG DER WIEDERHOLUNG DES GÖTTLICHEN NAMENS  

AN SHIVARATRI 

BINDUNG AN DEN KÖRPER IST DIE URSACHE FÜR DAS UNGLÜCK DES MENSCHEN 

Wer die Wahrheit erkannt hat, dass derselbe Atman in allen existiert, erfährt die Einheit mit Gott und 
genießt göttliche Glückseligkeit, ob er ein Entsagender ist oder ein Familienleben führt, ob er dem Pfad 
des Handelns folgt oder nicht. Das Atmanprinzip kann nicht durch bloßes Studium der Veden und 
heiligen Texte verstanden werden noch durch das Hören von Vorträgen. So wie ein gigantischer Baum 
aus einem winzigen Samen hervorgeht, ebenso hat das gesamte Universum seinen Ursprung im 
Atmanprinzip. 

Das Konzept der Pancakoshāh 

 9
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Verkörperungen der Liebe! 

Ihr seid wahrhaftig die Verkörperung von Frieden und Glückseligkeit. Ist es nicht reine Unwissenheit, in 
der äußeren Welt nach Frieden und Glückseligkeit zu suchen, wenn sie doch sehr wohl in euch 
anwesend sind? Wahre spirituelle Transformation besteht im Verständnis der eigenen wahren Natur. 

Der gegenwärtige und der ehemalige Vizekanzler unseres Instituts haben mich beide (in ihren 
vorhergehenden Reden) gebeten, ich möge das Konzept der fünf Hüllen des Selbst (pancakoshāh) 
detailliert erklären. Der reine Atman wird von fünf Hüllen umgeben, und aufgrund seiner Verbindung 
mit diesen Hüllen nimmt er ihre Wesenszüge an. Der physische Körper wird als die Hülle der Nahrung 
(annamayakosha) bezeichnet. Im Wachzustand wird der Atman in seiner Verbindung mit dem 
grobstofflichen Körper Vishva genannt, da er mit den Wahrnehmungssinnen (jnānendriya) und 
Handlungsinstrumenten (karmendriya) ausgestattet ist. Da dieser Körper in verschiedene äußere 
Aktivitäten verwickelt ist, wird er auch Vyāvahārika genannt. So haben die Veden dieser Hülle, die den 
grobstofflichen Körper (sthūla sharīra) umfasst, verschiedene Namen gegeben. Die Hülle der 
Lebenskraft (prānamayakosha), die Hülle des Geistes (manomayakosha) und die Hülle der Weisheit 
(vijnānamayakosha) bilden den feinstofflichen Körper (sūkshma sharīra), da sie dem bloßen Auge nicht 
sichtbar sind. Der Geist ist in seiner feinstofflichen Form alldurchdringend. Deshalb heißt es: Der Geist 
ist die Grundlage der gesamten Welt. Die Hülle der Glückseligkeit (annamayakosha) bezieht sich auf den 
Kausalkörper (karana sharīra). Man sollte sich über alle fünf Hüllen erheben, um Glückseligkeit zu 
erfahren. Dieser Zustand wird Turīya genannt, der jenseits des Tiefschlafes (sushupti) ist. Er bezieht sich 
auf den höchsten kausalen Aspekt (mahākārana svarūpa). Das ist das höchste spirituelle Prinzip 
(paramārthika). Die Glückseligkeit, die in diesem Zustand erfahren wird, ist wahre Glückseligkeit. Diese 
Glückseligkeit kann nicht durch Sinne, Verstand oder Intellekt erlangt werden. 

Fünf Arten von Hindernissen (klesha) stehen der Erfahrung dieser Glückseligkeit im Wege. Sie sind: 
Avidyā Klesha, Abhinava Klesha, Ashtitha Klesha, Rāga Klesha und Dvesha Klesha. Aufgrund dieser fünf 
Hindernisse ist der Mensch unfähig, den Atman zu schauen und atmische Glückseligkeit zu erfahren. 
Wer übermäßige Anhaftung an den Körper hat, leidet unter Avidyā Klesha, was zu vielfältigen 
Wünschen und Krankheiten führt und das eigene Leben elend macht. Abhinava Klesha kommt auf, 
wenn man keine Kontrolle über seinen Geist ausübt. Der Mensch misst dem Körper unangemessene 
Bedeutung bei, lässt sich von den Launen des Geistes mitreißen und erfährt als Folge davon Leid. 
Ashtitha Klesha entsteht aus dem Interesse an weltlichen Freuden. Rāga Klesha kommt von der 
Anhaftung an Reichtum und materielle Dinge. Dvesha Klesha entsteht, wenn die eigenen Erwartungen 
enttäuscht und Wünsche nicht erfüllt werden. 

Manche Devotees verehren Gott in Erwartung einer Gegenleistung. Sie sind glücklich, wenn ihre 
Wünsche erfüllt werden, ansonsten beginnen sie sogar Gott zu hassen. Sie erfreuen sich nicht an dem 
Glück in ihrer Hand. Stattdessen wünschen sie sich etwas, das ihnen nicht zusteht. Als Folge davon 
kommen sie in Bedrängnis. Heutzutage werden sogar die Beziehungen zwischen Mutter und Kind, 
Ehemann und Ehefrau und Brüdern durch Hass (dvesha) beeinträchtigt. 

Alle Hüllen außer der Hülle der Glückseligkeit bringen den Menschen in Gebundenheit und 
unterwerfen ihn Hindernissen (klesha). Um das Prinzip von Paramārthika (die höchste Wirklichkeit) zu 
verstehen, sollte man sich vom Geist (mind) befreien oder zumindest Kontrolle über ihn ausüben und 
nach und nach die Bindung an den Körper aufgeben. 

Der Körper besteht aus den fünf Elementen und wird zwangsläufig irgendwann vergehen. Aber der 
Innewohnende unterliegt weder Geburt noch Tod. Er hat keinerlei Anhaftung oder Bindung. Wahrhaft 
gesprochen ist der innere Bewohner Gott selbst. 

Man kann die innewohnende Göttlichkeit nicht erkennen, ehe man nicht seine Anhaftung an den 
Körper aufgibt. Bindung an den Körper ist ein Hindernis auf dem spirituellen Weg. So wie ein 
gigantischer Baum in einem winzigen Samen enthalten ist, so sind die fünf Kleshas auf subtilste Weise 

 10
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

tief in der Anhaftung an den Körper verwurzelt. Bindung an den Körper ist die Hauptursache für das 
Unglück des Menschen, seine Sorge, sein Elend und seinen Mangel an Frieden. Man sollte den Körper 
als ein Instrument betrachten und ein Leben der Wahrheit führen, indem man die innewohnende 
Göttlichkeit im Auge behält. Zuerst sollte der Mensch von der Hülle der Nahrung zur Hülle der 
Lebensenergie fortschreiten. Die Hülle der Lebensenergie wird auch als Schwingung bezeichnet, da sie 
für die Bewegung des Körpers verantwortlich ist. Was ist die Hülle des Geistes? Der Geist (mind) ist 
alldurchdringend. Der Geist kann im Nu jegliche Entfernung zurücklegen. Der Mensch stirbt, nicht aber 
sein Geist (mind).   

Der Geist (mind, der Bereich der Gedanken und Gefühle) wird dem Menschen Leben um Leben 
nachfolgen. Was ist die Hülle der Weisheit? Sie ist nicht mit der materiellen Welt verbunden. Die 
materielle Welt ist mit Reaktion, Widerspiegelung und Widerhall verbunden. Angenommen, ihr schlagt 
mit der Hand auf den Tisch, dann gibt der Tisch euch den Schlag zurück. Wie die Handlung, so die 
Reaktion. Das ist das Prinzip von Pratibhasika. Was mit Pratibhasika verbunden ist, ist nur weltliches 
und säkulares Wissen. Es kann nicht als Weisheit bezeichnet werden. Wahre Weisheit besteht im 
Verstehen der konstanten integrierten Bewusstheit. Das führt zur unwandelbaren ewigen 
Glückseligkeit. Das kann nur erfahren werden, nachdem man die fünf Hüllen transzendiert, die 
grobstoffliche Form (annamayakosha); die subtilen Formen der Lebenskraft (prānamaya), der Hülle des 
Geistes (manomaya) und der Weisheit (vijnānamaya); und die kausale Form (ānandamaya). Dann 
erreicht ihr den Zustand von Turīya, den höchsten kausalen Zustand. Jenseits der kausalen Ebene 
befindet sich die höchste kausale Ebene. Um diesen Zustand zu erreichen, sollte man das Wesen der 
fünf Hüllen sehr genau verstehen. 

Die ursprüngliche Basis des Universums  

Die gesamte Welt hat eine ursprüngliche Basis. Hier sind ein Silberteller und ein Silberbecher. Silber ist 
ihre Grundlage. Der Name und die Form des Objekts sind veränderlich, aber das Silber bleibt gleich. 
Ähnlich werden sich alle Namen und Formen zwangsläufig verändern, aber die grundlegende Basis 
bleibt unverändert.  

Das Atmanprinzip ist uralt und ewig. Es hat weder Geburt noch Tod, weder Anfang noch Ende. 

Es ist die ursprüngliche Basis für Körper, Geist und das Lebensprinzip. Das Göttliche ist die Grundlage 
von allem. 

Das Meerwasser verdunstet aufgrund der Sonnenstrahlen. Der Dunst wird wiederum zu Wolken. Die 
Wolken kommen in Gestalt von Regen herab und fließen als Flüsse und Ströme, die letztendlich in das 
Meer einmünden. Das Meer ist das Ziel der Flüsse. So wie die Flüsse, die aus dem Meer entstehen, 
letztendlich wieder eins mit ihm werden, ebenso werden alle Lebewesen und Dinge, die aus dem 
Göttlichen hervorgehen, schließlich in das Göttliche eingehen. Im vedantischen Sprachgebrauch wird es 
Befreiung, Mukti, genannt. Das Bhagavatam sagt ebenfalls, es ist für alle Lebewesen natürlich, zu ihrem 
Ursprungsort zurückzukehren. Die individuelle Seele ist aus dem Göttlichen hervorgegangen und wird 
zwangsläufig wieder darin eingehen. 

Verkörperungen der Liebe! 

Spiritualität bedeutet nicht ein Leben der Abgeschiedenheit. Wahre Spiritualität besteht darin, die 
Einheit der gesamten Menschheit zu verstehen und das Gefühl von Anhaftung und Hass aufzugeben. 
Das Atmanprinzip ist in jedem dasselbe. Welche Form hat der Atman? Zucker hat eine Form, aber kann 
irgendjemand die Form von Süße beschreiben? Süße kann nur erfahren, nicht aber erklärt werden. 
Genauso verhält es sich mit dem Atmanprinzip. Es ist uralt, ewig, eigenschaftslos, rein, makellos und 
unsterblich. Süßigkeiten wie Mysore Pak, Gulab Jamun, Burfi usw. mögen Name und Form haben, aber 
der Zucker ist in allen derselbe. Genauso unterscheiden sich die Namen und Formen, aber das 
Atmanprinzip ist ein und dasselbe. 

 11
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Heutzutage führt der Mensch spirituelle Praktiken durch, wie: Zuhören (shravana), Singen (kīrtana), an 
Gott denken (vishnusmarana), den Lotusfüßen dienen (padasevana), Verneigung (vandana), Verehrung 
(arcana), Dienen (dāsya), Freundschaft (sneha) und Selbsthingabe (ātmanivedana). Aber diese 
verschaffen nur äußerliche und zeitweilige Befriedigung. Es ist fruchtlos zu argumentieren, welche 
spirituelle Praxis segensreicher ist. Solange man schlafen kann, spielt es kaum eine Rolle wo man 
schläft, ob in einem Rasthaus oder einem Palast. Ähnlich sollte man, welche spirituelle Praxis man auch 
durchführt, einen reinen Geist haben. Wenn der Geist erst einmal rein ist, kann man alles im Leben 
erreichen. Um den Geist zu reinigen, sollte man das Prinzip der Liebe entfalten. Das Licht der Liebe 
kann nie ausgelöscht werden. Wenn ihr erst einmal das Liebesprinzip entwickelt, werdet ihr die drei 
Stadien von Vishva, Tejas und Prajnā transzendieren und die höchste Glückseligkeit erlangen. Die 
individuelle Seele wird im Wachzustand Vishva genannt, da sie mit den Handlungssinnen (karmendriya) 
und Wahrnehmungssinnen (jnānendriya) verbunden ist. Im Traumzustand wird sie Tejas genannt, weil 
sie mit dem strahlenden Prinzip der inneren Instrumente (antahkarana) verbunden ist. Im Tiefschlaf 
wird sie als Prajnā bezeichnet. Sie ist mit der Hülle der Glückseligkeit verbunden. 

Amarasimha, ein altehrwürdiger herausragender Gelehrter, verfasste viele Verse, die das göttliche 
Prinzip beschreiben. Aber manche Leute waren nicht in der Lage, seine heilige Natur zu verstehen und 
setzten ihn großen Schwierigkeiten aus. Sie brandmarkten Amarasimha als einen Atheisten. Er wurde 
großem Leid ausgesetzt und all seine Bücher wurden verbrannt. Als seine Werke brannten, griff 
Shankara ein und rettete Amarakosha. Amarakosha ist wie ein weiterer Veda. Es ist ein bezauberndes 
und spannendes Buch. Es ist höchste Torheit, ein solches Buch zu zerstören. In Wirklichkeit versuchen 
die Leute nicht, die Lehren der Veden und heiligen Texte zu verstehen. Deshalb haben sie ihr wahres 
Selbst vergessen. 

Die Bedeutung der Wiederholung des göttlichen Namens an Shivaratri

Die Nächte, die ihr anderen Tagen erfahrt, sind gewöhnliche. Aber Shivaratri ist eine segensreiche 
Nacht. Inwiefern ist sie segensreich? Sie ist segensreich, wenn ihr eure Zeit auf eine segensreiche Weise 
verbringt, indem ihr zum Lobe Gottes singt. Der Geist hat sechzehn Aspekte. Der Mond ist die über den 
Geist (mind) herrschende Gottheit. Von den sechzehn Aspekten des Geistes sind fünfzehn heute 
abwesend. Wenn ihr die ganze Nacht hindurch aus ganzem Herzen Seine Herrlichkeit besingt, kann 
selbst der verbleibende eine Aspekt mit dem Göttlichen verschmelzen. Es ist an diesem Tag möglich, 
volle Kontrolle über den Geist zu erlangen, indem man sich auf Gott besinnt. Aus diesem Grund gilt es 
als eine segenreiche Nacht. Leider halten die Leute in diesem Kalizeitalter die Nachtwache von 
Shivaratri ein, indem sie ins Kino gehen oder die ganze Nacht lang Karten spielen. Das kann man nicht 
Shivaratri nennen. Jeder Moment der Nacht sollte dem Gedanken an Gott geweiht sein und dem 
Singen seines Namens aus ganzem Herzen. Das Singen sollte von innen kommen. Das wird die 
Widerspiegelung des inneren Wesens genannt.  

Gott hat Tausende Namen. Von all diesen Namen ist Sat-cit-ānanda der wichtigste und bedeutendste. 
Sat steht für das unwandelbare ewige Prinzip und cit für vollkommene Bewusstheit. Ersteres ist mit 
Zucker vergleichbar und letzteres mit Wasser. Wenn Zucker und Wasser vermischt werden, entsteht 
Sirup. Ebenso resultiert die Kombination von Sat und Cit in Glückseligkeit, Ananda. Füllt euer Herz mit 
Liebe und singt den göttlichen Namen. Nur dann könnt ihr das Göttliche erlangen. Führt eure 
Aktivitäten mit Liebe durch. Liebe sollte aus der Quelle, dem Herzen, kommen und nicht durch Zwang. 
Heutzutage rezitieren die Leute den göttlichen Namen nicht aus der Quelle heraus, sondern aus Zwang. 
Kein Segen kommt aus dem Chanten des göttlichen Namens, wenn es nicht aus ganzem Herzen 
geschieht. Rezitiert seinen Namen wenigstens eine halbe Minute lang aus ganzem Herzen, das genügt. 
Ein Teelöffel Kuhmilch ist besser als Tonnen Eselsmilch. Gott ist an Qualität, nicht an Quantität 
interessiert. 

Das Geheimnis, immer jung zu bleiben

Studenten! 
 12

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Ihr solltet verstehen, dass der Körper nur ein Instrument ist und dass der Atman der Handelnde und 
Genießer ist. Gebt die Anhaftung an den Körper auf. Wozu studiert ihr? Ihr wollt Geld verdienen und 
ein glückliches Leben führen.  Aber erhaltet ihr aus euren Studien Glück? Nein. Nach euren Studien 
wollt ihr einen lukrativen Job, dann eine Beförderung usw. Eure Wünsche sind endlos. Wie könnt ihr 
dann erwarten, glücklich zu sein? Wahres und dauerhaftes Glück kann nicht in der physischen Welt 
erlangt werden. Es kann nur im Zustand von Turīya erfahren werden. Glückseligkeit ist nicht in 
körperlichen und weltlichen Dingen anwesend. 

Eines Tages wanderte Adishankara gemeinsam mit seinen Schülern zum Fluss Ganges für ein heiliges 
Bad. Er traf auf einen Brahmanen, der unter einem Baum saß und „dukrunkarane, dukrunkarane“ 
wiederholte. Shankara fragte ihn, was er durch das Wiederholen der Grammatikregeln gewinnen 
würde? Der Brahmane erwiderte, er würde ein großer Gelehrter werden, sich dem königlichen Hof 
anschließen und Geld verdienen. Da fragte Shankara ihn, wie lange der Wohlstand ihm Glück sichern 
würde. Der Brahmane sagte, er könne bis zu seinem Tod ein glückliches Leben führen. Da fragte 
Shankara ihn, was nach dem Tod geschehen würde. Der Brahmane antwortete, er wüsste es nicht. 
Daraufhin sang Shankara den folgenden Vers: 

Oh Narr, wenn die Todesstunde herannaht, 

werden die Grammatikregeln dich nicht retten kommen. 

Wiederhole deshalb lieber Gottes Namen. 

(Vers aus Bhaja Govindam) 

Allein Gottes Name wird euch zu allen Zeiten und unter allen Umständen beschützen. Alles in dieser 
Welt gleicht vorüberziehenden Wolken. Allein Glückseligkeit und Liebe sind dauerhaft. Liebe ist Gott, 
Gott ist Liebe. Lebt also in Liebe. 

Studenten!

Die Jugendzeit ist sehr heilig. Missbraucht sie nicht, indem ihr grenzenlose Wünsche hegt und 
Luftschlösser baut. Geht eurer Ausbildung nach und behaltet dabei Gott zuoberst in eurem Geist. Lasst 
euch nicht in unnötige Aktivitäten und Bindungen verwickeln, die Ruhelosigkeit verursachen werden. 
Heutzutage sind die Leute auf der Suche nach Frieden. Aber Friede kann nicht in der äußeren Welt 
gefunden werden. Ihr findet dort nur Bruchstücke! Friede ist in euch. Ihr seid die Verkörperung des 
Friedens, ihr seid die Verkörperung der Wahrheit und ihr seid die Verkörperung der Liebe. Erkennt 
deshalb als Erstes euch selbst. Nur dann könnt ihr immer glückselig sein. Die modernen Studenten 
erlangen verschiedene Abschlüsse. Aber welchen Nutzen hat das?  

Trotz seiner Bildung und Intelligenz 

wird ein törichter Mensch sein wahres Selbst nicht kennen 

und ein niedrig gesinnter Mensch seine schlimmen Eigenschaften nicht aufgeben. 

Die moderne Bildung führt nur zu Argumentation, nicht aber zur vollkommenen Weisheit. 

Welchen Nutzen hat es, weltliche Bildung zu erlangen, 

wenn sie euch nicht zur Unsterblichkeit führen kann? 

Erlangt das Wissen, das euch unsterblich machen wird. 

(Telugu Gedicht) 

Verkörperungen der Liebe! 

 13
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Liebt alle, hasst niemanden. Das ist die Lehre unserer alten Kultur. Der Weise Vyasa gab die Essenz der 
18 heiligen Epen (Purāna) in wenigen Worten: Man erlangt Verdienst, indem man anderen dient, und 
man begeht Sünde, wenn man sie verletzt. Also: Helft immer, verletzt nie. Es genügt, wenn ihr das in die 
Tat umsetzt. Gemeinsam mit weltlicher Bildung ist auch die spirituelle Bildung wesentlich. Es heißt: 
Spirituelle Bildung ist die wahre Bildung. Diese allein kann das Wissen von Brahman verleihen, welches 
die Dualitäten und die drei Grundeigenschaften Sattva (Reinheit), Rajas (Leidenschaft) und Trägheit 
(tamas) transzendiert. Gott allein ist dauerhaft, alles andere ist vergänglich. Heutzutage setzen die 
Leute ihr Vertrauen in die Welt, nicht aber in Gott. Seid nicht stolz auf eure Jugend und physische 
Schönheit. Wie lange wird die Jugend andauern? So wie auf einen Lichtblitz tiefe Dunkelheit folgt, 
ebenso folgt das Alter auf die Jugendzeit. Die Blume, die am Morgen erblüht, verwelkt am Abend. 
Derart ist die Natur des menschlichen Körpers. 

Wenn ihr immer jung bleiben wollt, solltet ihr Kontrolle über eure Sinne haben. Swami ist der direkte 
Beweis dafür. Mein Körper ist voller Energie. In mir gibt es überhaupt keine Schwäche. Selbst jetzt kann 
ich schnell rennen. Kann sich irgendjemand vorstellen, dass Swami 75 Jahre alt ist? Was ist das 
Geheimnis dahinter? Reinheit, Geduld und Ausdauer sind hauptsächlich dafür verantwortlich. Swamis 
Gefühle sind immer rein und beständig. Versucht, Swami diesbezüglich nachzueifern. Ihr bezeichnet 
euch als Swamis Devotees. Ist es dann nicht eure Pflicht, wenigstens einen Bruchteil von Swamis 
Reinheit zu kultivieren? Ihr habt nicht einmal die Geduld eine angemessene Antwort zu geben, wenn 
jemand euch um eine Information bittet. Ich aber spreche mit Tausenden und bleibe dennoch immer 
friedvoll und glückselig. Ich bin mit vielfältigen Aktivitäten beschäftigt. Niemand kann die Aufgaben 
beschreiben, die ich verrichte. Ich vollbringe die Arbeit aller Abteilungen. Alle Abteilungen gehören mir; 
aber ich bin niemals unruhig. Ich bin immer voller Glückseligkeit. Während der 
Geburtstagsfeierlichkeiten wünschen mir manche Devotees „happy birthday“. Ich sage zu ihnen: „Ihr 
braucht mir nicht „happy birthday“ zu wünschen, denn ich bin immer glücklich. Schenkt denen Glück, 
die nicht glücklich sind.“ Glück liegt in der Einheit mit Gott. Wenn ihr die feste Überzeugung habt, dass 
Gott in euch, mit euch und um euch herum ist, werdet ihr in eurem Leben niemals Not oder Elend 
erleben. Die Leute reden von Sorgen und Leid. Aber ich weiß nicht, was diese sind. Sie kommen 
aufgrund meiner Reinheit nicht an mich heran. Nur jene mit schlechten Gedanken und schlechtem 
Charakter werden von Leid und Sorge beeinträchtigt. Wenn ihr mit Schwierigkeiten konfrontiert seid, 
dann lasst euch nicht entmutigen. Denkt, dass sie zu eurem eigenen Guten sind. 

Der starke Glaube eines Devotees bringt ihm Bhagavans Gnade

Ihr habt wahrscheinlich bemerkt, wie Swami vor ein paar Minuten auf dieser Plattform mit einem 
Devotee sprach. Sein Name ist Narayana. Er stammt aus Chennai. Letzte Woche entwickelte er ein 
Herzproblem. Sein Sohn, der ein Student unseres Colleges ist, rief seinen Vater an und bat ihn, sofort 
nach Puttaparthi zu kommen. Er kam hierher und der Arzt, der ihn untersuchte, sagte mir, die vier 
Herzklappen seien blockiert und es sei schwierig, ihn zu operieren. Drei Ärzte, die aus Amerika 
gekommen waren, untersuchten ihn. Tatsächlich waren sie überrascht, ihn mit einem so ernsthaften 
Herzproblem lebend vorzufinden. 

Narayana sagte zu mir, er habe keine Schmerzen und sei sehr glücklich, da Swami immer bei ihm sei. 
Aber die Ärzte waren damit nicht zufrieden. Sie führten fünf Stunden lang eine Operation am offenen 
Herzen an ihm durch. Vier Bypässe wurden gelegt. Diese Operation wurde vorgestern durchgeführt und 
heute ist er zum Mandir gekommen. Normalerweise muss ein Patient nach einer Bypassoperation 
wenigstens zehn Tage lang im Bett bleiben. Aber Narayana lief schon gestern 300 Schritte. Ist das nicht 
unglaublich? Heute ist er in Hemd und Hose hierhergekommen und sieht aus wie ein Collegestudent. 
Ich sagte zu ihm, sein Glaube sei die Ursache dafür. Er hat von Anfang an gesagt, dass Swami bei ihm ist 
und sich um ihn kümmern wird. Er empfindet, das Herzproblem sei auf eine Weise gut für ihn gewesen, 
weil es ihn zu Swamis Wohnsitz brachte. Er sagte, unser Krankenhaus sei nicht nur ein Krankenhaus, 
sondern ein Tempel der Heilung. Seine Operation wurde vorgestern durchgeführt. Gestern gaben die 
Ärzte ihm Idlis zu essen und heute ist er zum Mandir für Swamis Darshan gekommen. Ist so etwas in 

 14
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

irgendeinem anderen Krankenhaus möglich? Fragt irgendeinen Arzt, er wird ein emphatisches Nein als 
Antwort geben. Derart ist die Natur des menschlichen Körpers, aber Gott kann sogar die Natur des 
menschlichen Körpers verändern und eine strahlende Zukunft gewähren. Gott kann die Erde in den 
Himmel und den Himmel in die Erde verwandeln, aber ihr solltet festes Vertrauen in ihn haben. 
Heutzutage ist der Mensch blind geworden und hat die Augen des Glaubens verloren. Er hat kein 
Vertrauen in sich selbst; wie kann er dann Glauben an Gott haben? Wie kann der, der sich selbst nicht 
kennt, das Göttliche kennen? 

Entwickelt Liebe zu Gott

Erkennt als Erstes euch selbst, dann könnt ihr das Göttliche leicht verstehen. Habt Gottvertrauen. Es 
gibt nichts, was Gott nicht tun könnte. Jemand mit guter Sicht kann sogar das kleine Glühwürmchen 
sehen, aber ein Blinder kann nicht einmal die hell leuchtende Sonne sehen. Genauso wird jemand ohne 
das spirituelle Auge um sich herum nur Dunkelheit wahrnehmen. Ein Funke spirituellen Lichtes genügt, 
um den gesamten Kosmos zu sehen. 

Das Kalizeitalter ist das Zeitalter der Konflikte (kalaha) geworden. Überall sind Streit und Konflikte. Die 
Studenten sollten beschließen, Hass und Aufruhr zu beseitigen. Entwickelt an diesem heiligen 
Shivaratritag immer mehr Liebe. Ich liebe jeden, und jeder liebt mich. Aber manchmal haben die 
Studenten das Gefühl, Swami rede nicht mit ihnen, weil er zornig auf sie sei. Ich hege niemals Zorn 
gegen jemanden. Aber um euch zu korrigieren könnte ich manchmal so tun, als sei ich zornig. Wenn 
jemand krank wird, muss man ihm Medizin geben, und derjenige muss außerdem Diätregeln befolgen. 
Nur dann kann die Krankheit geheilt werden. Ebenso gibt Swami euch auf seine eigene unnachahmliche 
Weise „Medizin“, um eure Krankheiten zu heilen. Um in euch eine Transformation zu bewirken, bleibe 
ich manchmal still und spreche nicht mit euch. 

Hegt nicht Hass, Gier und Eifersucht. Ihr wisst, was mit Hiranyakashipu, Ravana und Duryodhana 
geschah, die Hass auf Gott entwickelten. Die Pandavas führten ein glückliches Leben, da sie immense 
Liebe zu Gott empfanden. Sie waren zahllosen Schwierigkeiten ausgesetzt, aber ihre Liebe zu Gott 
wurde nicht weniger. Entwickelt also Liebe zu Gott. Je mehr ihr Liebe entwickelt, desto mehr werdet ihr 
Glück erfahren und der höchsten Glückseligkeit näherkommen. 

Bhagavan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan „Prema mudita manase kaho…“ 

- Aus Bhagavans Shivaratriansprache in der Sai Kulwanthalle, Prashanti Nilayam, am 4. März 2000. 

Niemand kann die Leelas der Avatare verstehen. Einmal, als das Baby Krishna Schlamm gegessen hatte, 
beschwerte sich Balarama bei Mutter Yashoda. Yashoda fragte Krishna, warum er Schlamm gegessen 
habe, wo es doch so viel Butter und Quark im Haus gab. Daraufhin leugnete Krishna, dass er Schlamm 
gegessen hatte. Als Yashoda ihn bat, seinen Mund zu öffnen, konnte sie darin das ganze Universum 
sehen. Da fragte sich Yashoda: Ist das ein Traum oder ein Mysterium? Bin ich Yashoda? Ist er mein Kind 
Krishna oder ist es eine Illusion? Als sie von solchen Gedanken überwältigt wurde, umarmte sie Krishna 
sofort. Wenn Gott sich auf der Erde in menschlicher Gestalt inkarniert, bedeckt er sich mit dem Gewand 
der Maya. So wie die Asche das Feuer, der graue Star das Auge und das Moos das Wasser bedeckt, so 
bedeckt Gott sich selbst mit Maya. Mit dem menschlichen Körper als Illusion manifestiert Gott 
unendliche Macht und Göttlichkeit. Aber der Mensch kann seine Göttlichkeit wegen dieser Illusion nicht 
sehen. Rama sagte immer, er sei der Sohn von Dasaratha, obwohl die Weisen ihn als Lord Narayana 
erkannten und verehrten. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 15
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

JÄHRLICHES SPORT- UND KULTURFEST 2025 

Ein Bericht 

Die Sri Sathya Sai Educational Institutions veranstalteten am 11. Januar 2025 ihr jährliches Sport- und 
Kulturfest im Sri Sathya Sai Hill View Stadium. Die diesjährige Feier hatte eine besondere Bedeutung, da 
es das 100. Geburtsjahr des verehrten Gründungskanzlers Sri Sathya Sai Baba markierte. Über 3.500 
Schüler der Sri Sathya Sai Bildungseinrichtungen, zu denen die Sri Sathya Sai Primary School, die Sri 
Sathya Sai Higher Secondary School, die Smt. Easwaramma High School, das Sri Sathya Sai Institute of 
Higher Medical Sciences, das College of Nursing and Allied Health Sciences und alle vier Campi des Sri 
Sathya Sai Institute of Higher Learning gehören, nahmen an dieser großartigen Veranstaltung teil, die 
den Höhepunkt verschiedener Sport-, Kultur- und Kunstwettbewerbe , die während des gesamten 
akademischen Jahres an allen oben genannten Einrichtungen stattfanden, bedeutete.  

Vormittagsveranstaltung 

Die Vormittagsveranstaltung begann um 8 Uhr mit der feierlichen Prozession, die Bhagavan Sri Sathya 
Sai Baba im Sri Sathya Sai Hill View Stadium willkommen hieß. Die Prozession wurde von Motorrad-
Eskorten und der Frauen-Blaskapelle des Anantapur Campus des Sri Sathya Sai Institute of Higher 
Learning (SSSIHL) sowie der Musikkapelle der Sri Sathya Sai Higher Secondary School begleitet. Es folgte 
ein Flaggenappell der Haus- und Institutsleiter des SSSIHL, der Schulen und angegliederten 
Institutionen, begleitet von Löwentänzern und der Slow-March-Truppe, angeführt von der Männer-
Blaskapelle des Prasanthi Nilayam Campus. Als die Veda-Gruppe, während ihre heiligen Gesängen die 
Luft erfüllten, das Shanti-Vedika-Podium bestieg, erwiesen der Kanzler und der Vizekanzler der SSSIHL 
zusammen mit hochrangigen Mitgliedern und Studentenvertretern der Sai-Bildungseinrichtungen dem 
verehrten Gründungskanzler ehrfürchtig ihre Aufwartung. 

Um das 100. Geburtsjahr des verehrten Gründungskanzlers zu feiern, enthüllten die Studenten ein 30 x 
4,5 m großes Banner mit der Aufschrift „100 Jahre Sri Sathya Sai“ und mit von Herzen kommenden 
Worten der Liebe und Dankbarkeit. 46 Kontingente mit über 2.300 Studenten marschierten im 
Gleichschritt auf die Shanti-Vedika-Tribüne zu, um Sai Baba ihre Ehrerbietung zu erweisen. Die 
Institutsflagge, ein Symbol der Einheit und des Engagements, wurde gehisst, gefolgt vom Ablegen des 
Eids des Sportfests durch die Studenten, die feierlich gelobten, die Ehre und den Ruhm der Sri Sathya 
Sai Mission zu wahren. Ein lebhaftes Ara-Maskottchen flog auf die Hügelkuppe, um die Sporturne zu 
entzünden und das jährliche Sport- und Kulturtfest 2025 offiziell zu eröffnen. 

Die vereinten Musikkapellen aller Campi boten göttliche Darbietungen und schufen so den Rahmen für 
die Präsentationen des Tages. Die Darbietungen der Männer-Institute feierten Vielfalt, Kreativität und 
Hingabe durch fesselnde Themen und atemberaubende Bilder. Dazu gehörten Avatarana, eine 
Hommage an göttliche Inkarnationen; Celestial Rhythms, eine Darbietung harmonischer Bewegungen; 
Zorb-Gymnastik, eine Kombination aus Stunts und Zorb-Bällen; Vishva Vaibhavam, ein Tanzmedley, das 
verschiedene Kulturen vereint, und Emberfang, eine energiegeladene Motorradvorführung, die Stärke 
und Widerstandsfähigkeit symbolisiert. 

Die Campi der Frauen zeigten eine Reihe künstlerischer und spirituell erhebender Darbietungen, die 
Anmut, Stärke und Hingabe veranschaulichten. Dazu gehörten die Soaring Souls, die Yoga und Aerobic 
an Stangen kombinierten, um die Transzendenz vom „Ich zum Wir“ zu symbolisieren; Flying High to 
Greet Sai, ein majestätischer Bambusdrachentanz; Mine and Thine, eine vom Spiel inspirierte Reise der 
Selbstfindung; die Symphony of Souls, ein Tanz, der spirituelle Einheit darstellt und die Ascending 
Angels, eine luftakrobatische Vorstellung voller Anmut und Entschlossenheit. Diese herzlichen 

 16
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Darbietungen, reich an Kunstfertigkeit und spiritueller Bedeutung, inspirierten das Publikum zutiefst 
und spiegelten die transformative Vision von Sai Baba wider. Die Vormittagsveranstaltung endete mit 
Arati an Sai Baba. 

Abendveranstaltung 

Die Abendveranstaltung begann um 16:15 Uhr mit einer feierlichen Prozession, die Sai Baba im Sri 
Sathya Sai Hill View Stadium willkommen hieß. 

Schüler der Smt. Easwaramma High School eröffneten mit Candyland, einer entzückenden Darbietung 
von kleinen Kindern, die als Süßigkeiten verkleidet waren, gefolgt von Mystic Marionette, einer 
bezaubernden Marionettenvorstellung, und A Spiritual Odyssey, einem Ballett über die Suche des 
Menschen nach Gott. Der Mädchenzweig der Sri Sathya Sai Higher Secondary School begeisterte mit 
Darbietungen wie „Salutations to Sayeeswara“, himmlischen Tänzen und gewagten Turnübungen wie 
„Daring Dynamos“ und „Mind-boggling Mono-cyclists“, die in atemberaubenden Formationen wie 
„Pyramid on Poles“ gipfelten. Später sorgten die Jungen der Sri Sathya Sai Higher Secondary School und 
der Smt. Easwaramma High School mit Super Strikers, Team Extreme und Kampfsport mit Nunchaku 
sowie innovativen Formationen in Sparkling Souls für actiongeladene Energie. 

Das große Finale der Männer-Campi der SSSIHL war ein spektakulärer Höhepunkt der Feierlichkeiten 
des Abends, bei dem künstlerische Brillanz, technische Präzision und tiefe Hingabe zu Ehren des 100. 
Geburtsjahrs von Sri Sathya Sai Baba miteinander verschmolzen. 

Der erste Akt, „Silent Harmony“, gab mit atemberaubenden visuellen Formationen aus weißen und 
orangefarbenen Regenschirmen, die Harmonie, Einheit und Hingabe symbolisierten, den Ton vor. 
Darauf folgte das atemberaubende „Fire Event“, ein beeindruckender Akt mit Feuerstunts, die mit einer 
Vielzahl von Requisiten aufgeführt wurden. Die in fünf Module unterteilte Aufführung drückte 
Dankbarkeit für Sai Babas beispiellose Gaben an die Menschheit – Educare, Medicare und Sociocare – 
aus und feierte die universelle Bruderschaft, für die er sich einsetzte. 

Der Höhepunkt des Abends war die Aufführung von Dragon Warriors, einer dynamischen Interpretation 
des traditionellen chinesischen Drachentanzes. Die Schüler bewegten LED-beleuchtete 
Drachenkostüme mit bemerkenswerter Geschicklichkeit und Koordination und verkörperten so die 
Eigenschaften von Stärke, Wohlstand und Glück, die der Drache repräsentiert. Die schillernde 
Darbietung erleuchtete das Hill View Stadium, zog das Publikum in ihren Bann und brachte die Feier zu 
einem wahrhaft spektakulären Abschluss. 

Das große Finale bestand aus einem goldenen Wagen, der das Bild Sai Babas trug und feierlich durch 
die Formationen getragen wurde, als Symbol des Ruhms des Sai-Avatars. Der Himmel erstrahlte, als die 
Titelmelodie des Jubiläumsjahres durch das Stadion hallte. Die Veranstaltung endete mit Arati und 
brachte das jährliche Sport- und Kulturtreffen 2025 zu einem großartigen Abschluss, der das Publikum 
inspirierte und in Staunen versetzte. 

Musik- und Kulturprogramme 

Im Rahmen des jährlichen Sport- und Kulturtreffens der Sri Sathya Sai Bildungseinrichtungen führten 
die Schüler der Sri Sathya Sai Higher Secondary School am 12. Januar 2025 in der Sai Kulwant Hall ein 
sehr bewegendes Theaterstück mit dem Titel „Karunvamatanvate – Beyond Success“ auf. Das Stück 
zeigte, wie moderne Bildung ohne menschliche Werte die Schüler dazu verleitet, lediglich hohe 
Positionen und weltliche Erfolge als Mittel für ihren Erfolg im Leben anzustreben, ohne dabei 
menschliche Werte wie selbstloses Dienen und Opferbereitschaft zu berücksichtigen, die dem 
Menschen helfen, das Ziel der menschlichen Geburt zu erreichen. Das Stück zeigte am Ende, dass der 
Protagonist Dhanraj, als er seine Torheit erkannte, den Weg von Sai Babas Lehren einschlug. Durch ein 

 17
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

ausgezeichnetes Drehbuch, hervorragende schauspielerische Leistungen der Darsteller und eine gute 
Regie wurde es zu einer bewundernswerten Darbietung. 

Am 13. Januar 2025 brachten die Studentinnen des Anantapur Campus des Instituts eine musikalische 
Aufführung zu den Lotosfüßen Sai Babas dar. Die Präsentation in einem einzigartig innovativen Stil 
stellte die glanzvolle Lebensgeschichte Sai Babas durch ein hervorragendes Medley aus Träumereien, 
Musik und Botschaften wunderschön dar. Alle wichtigen Ereignisse in Sai Babas Leben wurden durch 
Erzählungen, Musik und Bhajans veranschaulicht. Zweifellos war es ein opulentes musikalisches Fest für 
alle Devotees.  

Am Abend führten die Studenten von Prashanti Nilayam, Brindavan und Nandigiri ein Theaterstück mit 
dem Titel „Avatar Vaibhavam“ auf, das zeigte, wie der Avatar des Dvaparayuga, Sri Krishna, seine 
göttliche Gnade auf den Protagonisten herabregnen ließ, der sich ihm völlig hingab und nur bei ihm 
Zuflucht suchte, als er seine Stimme verlor und nicht mehr singen konnte. Abschließend zeigte das 
Stück die göttliche Herrlichkeit des Kaliyuga-Avatars Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, der ihm seine 
verlorene Stimme wiedergab, so dass er ein Lied in einem Burra Katha über das Leben und die Lehren 
Sai Babas singen konnte. Die glanzvollen Tänze der Schüler bereicherten das Theaterstück zusätzlich. 

Das Abschlussprogramm des Sport- und Kulturtreffens des Instituts war eine musikalische Symphonie 
mit dem Titel „Paramamrita“ (Höchster Nektar der Liebe), die am 15. Januar 2025 von den Studenten 
von Prasanthi Nilayam, Brindavan und Nandigiri aufgeführt wurde. Die gesamte Präsentation war ein 
gelungener Zusammenklang aus Musik und Melodien hingebungsvoller Lieder. Das Programm, das um 
17.00 Uhr begann, endete um 18.30 Uhr. Darauf folgten Bhajans, und das Programm endete mit dem 
Darbringen von Arati an Sai Baba. 

Preisverleihung 

Die Preisverleihungszeremonie des jährlichen Sport- und Kulturfestes 2025 der Sri Sathya Sai 
Bildungseinrichtungen fand am 14. Januar 2025, dem glückverheißenden Tag Makara Sankranti, statt. 

Zu den Sri Sathya Sai-Bildungseinrichtungen gehören die Sri Sathya Sai Higher Secondary School 
(Jungen-, Grundschul- und Mädchenzweig), die Smt. Easwaramma High School, das Sri Sathya Sai 
Institute of Higher Medical Sciences, das College of Nursing and Allied Health Sciences und alle vier 
Campi des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning (Deemed-to-be University). Bei der Zeremonie 
wurden die herausragenden Leistungen der Studenten bei Sport-, Kultur- und Kunstveranstaltungen im 
akademischen Jahr 2024/25 gefeiert und ihr Engagement und ihre herausragenden Leistungen 
gewürdigt. 

Das Programm begann um 8.20 Uhr mit einer großen feierlichen Prozession der leitenden 
Führungskräfte des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL), angeführt vom Kanzler und 
Vizekanzler, der Blaskapelle des Instituts, Veda rezitierenden Studenten und einer Gruppe, die Flaggen 
trug. Sri Ritwik Chandra Pandey, ein Doktorand der Fakultät für Mathematik und Informatik am Sri 
Sathya Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL), begrüßte die Versammlung in seiner Funktion als 
Zeremonienmeister. In seiner Ansprache verband er auf wunderbare Weise spirituelle Einsichten mit 
der Bedeutung von Makara Sankranti und dem jährlichen Sport- und Kulturfest. Das Sportfest, so 
betonte er, sei mehr als nur Talent und Können – es fördere Einheit, Mut und selbstlose Liebe unter 
göttlicher Führung. Ritwik lobte die transformative Reise der Teilnehmer und stellte die Veranstaltung 
als spirituelle Übung und Opfergabe an Sai Baba dar. 

Auf seine Ansprache folgten eine Reihe von Kurzvorträgen der Studenten der Schulen und des Instituts. 
Die Studenten berichteten von ihren bemerkenswerten Erfahrungen, wie sie mit nur wenigen Wochen 
Vorbereitung außergewöhnliche Leistungen vollbracht hatten, und betonten, dass sie lediglich 
Instrumente von Sai Babas Gnade und Liebe seien. Sie beschrieben, wie diese Veranstaltungen zu einer 

 18
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

transformativen Reise wurden, die eine Plattform bot, um Talente zu entdecken und zu präsentieren, 
Bescheidenheit zu entwickeln und sowohl persönliches als auch kollektives Wachstum zu erreichen.  

Anschließend hielt Dr. Sai Shyam, Assistenzprofessor im Fachbereich Mathematik und Informatik, eine 
Rede, in der er den Geist der Einheit unter den verschiedenen Standorten des Instituts betonte, der das 
Beste in jedem Schüler zum Vorschein brachte. Die Teilnahme internationaler Trainer aus Singapur und 
Russland, so sagte er, unterstreiche, dass es nur eine universelle Kaste der Menschheit gebe. Er 
beschrieb das jährliche Sport- und Kulturfest als das größte Fest der Liebe für Sai-Schüler und 
-Studenten, das die eine Religion der Liebe verkörpere. Er berichtete auch von der bewegenden 
Gestaltung eines 30 x 4,5 m großen Banners, das mit herzlichen Botschaften von Studenten 
beschrieben war, ein wunderschöner Ausdruck und eine Reflektion der Sprache des Herzens. 

Die Preisverleihungszeremonie begann mit der Überreichung der Founder Chancellor's Cups of Love 
durch Sri K. Chakravarthi, Kanzler des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, an die Kapitäne und 
Vizekapitäne jeder Institution und jedes Campus. Damit wurden das Engagement und der Sportsgeist 
der Studenten gewürdigt. Sri R.J. Rathnakar, geschäftsführender Treuhänder des Sri Sathya Sai Central 
Trust, überreichte den Schülern der Sri Sathya Sai Higher Secondary School und der Smt. Easwaramma 
High School die Pokale für die Haus- und Einzelmeisterschaften. 

Prof. B. Raghavendra Prasad, Vizekanzler des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, überreichte die 
Preise für die Haus- und Einzelmeisterschaften an Studenten aller vier Standorte des Instituts. 
Herausragende Schüler jedes Campus erhielten die prestigeträchtigen Sri Sathya Sai Allrounder-
Goldmedaillen. 

Sai Babas göttliche Segnung 

In seiner göttlichen Segnung betonte Sai Baba die tiefgreifende spirituelle und kulturelle Bedeutung des 
Festes. Er hob den Beginn von Uttarayana als Symbol für Transformation und innere Reinheit hervor. 
Sankranti markiere eine Hinwendung zum Licht und fordere die Menschheit auf, eine innere Vision zu 
entwickeln und sich an den ewigen Wahrheiten auszurichten. Sai Baba betonte, dass die Jugend 
Opferbereitschaft, Disziplin und spirituelle Werte annehmen müsse, um den höheren Sinn des Lebens 
zu erreichen. Er äußerte sich besorgt über den Verlust der Heiligkeit in Musik und Sport aufgrund der 
Kommerzialisierung von Sport und Musik und forderte die Schüler und Studenten auf, bei allen 
Unternehmungen Aufrichtigkeit, Hingabe und edle Ideale zu praktizieren. Er erinnerte alle daran, 
Dankbarkeit für göttliche Segnungen zu zeigen und Liebe, Frieden und Spiritualität als Grundlage für ein 
harmonisches und sinnvolles Leben zu entwickeln. 

Die Veranstaltung endete mit Auftritten der Anantapur und Prasanthi Nilayam Campus Brass Bands und 
Bhajans. Das Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

Die wichtigste Eigenschaft eines Gottgeweihten ist es, dem Befehl Gottes sofort zu gehorchen, 
ohne dass man es ihm noch einmal sagen muss. Wiederhole deine Fehler nicht. Nachdem du 
einmal geboren wurdest, bemühe dich, nicht noch einmal geboren zu werden. Entwickle Liebe 
zu Gott; vergiss Gott nie. Denke ständig an Gott. Die Geburt als Mensch ist sehr selten. Die 
menschliche Geburt ist die höchste in der gesamten Schöpfung. Wenn du die menschliche 
Geburt genommen hast und dich nicht selbst erlöst, hast du umsonst gelebt. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 19
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Ramakatha Rasavahini 

Kapitel 2 

DAS KAISERLICHE GESCHLECHT 

In der makellosen, reinen Sonnendynastie wurde der äußerst mächtige, weithin berühmte, stark 
bewaffnete, innig geliebte und verehrte Herrscher Khatvanga geboren. Seine Herrschaft schenkte der 
riesigen Bevölkerung unter seiner Herrschaft höchste Glückseligkeit und veranlasste sie, ihm so zu 
huldigen, als wäre er selbst Gott. Er hatte nur einen Sohn namens Dilipa. Dieser wuchs auf und strahlte 
im Glanz des Wissens und der Tugend; er teilte mit seinem Vater die Freude und das Privileg, das Volk 
zu beschützen und zu führen. Er mischte sich unter seine Untertanen, in dem Bestreben, ihre Freuden 
und Sorgen zu erfahren, und darauf bedacht, herauszufinden, wie man Schmerz und Leid am besten 
lindern könne, und für ihr Wohlergehen und ihren Wohlstand zu sorgen. Der Vater beobachtete, wie 
sein Sohn aufrecht und stark, tugendhaft und weise heranwuchs. Er suchte eine Braut für ihn, damit er 
ihm nach der Hochzeit einen Teil der Last des Zepters auf die Schultern legen konnte. Er suchte sie in 
königlichen Häusern nah und fern, denn sie sollte eine würdige Gefährtin für den Prinzen sein. 
Schließlich fiel seine Wahl auf die Prinzessin Sudakshina aus Magadha. Die Hochzeit wurde vom 
gesamten Hofstaat mit unübertroffenem Prunk und Jubel gefeiert. 

Sudakshina war überreich mit allen weiblichen Tugenden ausgestattet. Sie war fromm und einfach und 
eine aufrichtige Verehrerin ihres Mannes. Sie diente ihrem Herrn und überschüttete ihn mit Liebe, als 
wäre er ihr eigener Atem. Sie folgte den Fußstapfen ihres Mannes und wich nie vom Pfad der 
Rechtschaffenheit ab. 

Auch Dilipa war die Verkörperung der Rechtschaffenheit, und deshalb erkannte er, dass weder Not 
noch Enttäuschung ihn im Geringsten beeinträchtigten. Hinsichtlich der Verwaltung des Reiches hielt er 
an den Idealen und Praktiken seines Vaters fest, und so konnte er langsam und ohne jegliche Störungen 
die volle Regierungsverantwortung übernehmen und seinem Vater im Alter Ruhe gönnen. Khatvanga 
war überglücklich, wenn er die großartigen Eigenschaften seines Sohnes betrachtete und sein Geschick, 
seine Tatkraft und seine praktische Weisheit beobachtete. So vergingen einige Jahre. Eines Tages wies 
Khatvanga die Hofastrologen an, einen günstigen Tag und eine günstige Stunde für die Krönung von 
Dilipa auszuwählen, und an dem von ihnen festgelegten Tag setzte er Dilipa als Herrscher des Reiches 
ein. 

Von diesem Tag an leuchtete Dilipa weithin als Herrscher und Souverän des Reiches, das sich von Meer 
zu Meer erstreckte und auch die sieben Inseln des Ozeans umfasste. Er regierte so gerecht und voller 
Mitgefühl, so sehr im Einklang mit den in den Schriften festgelegten Geboten, dass der Regen so 
reichlich fiel, wie es nötig war, und die Ernte reich und üppig war. Das gesamte Reich war grün und 
prächtig, festlich und reich. Das Land war erfüllt vom heiligen Klang der Veden, die in jedem Dorf 
rezitiert wurden, vom reinigenden Rhythmus der Mantras, die bei den vedischen Opfern im ganzen 
Land gesungen wurden; jede Gemeinschaft lebte in Eintracht mit allen anderen. 

Dennoch wurde der Maharaja offenbar von einer geheimnisvollen Angst überwältigt. Sein Gesicht 
verlor an Glanz. Auch die folgenden Jahre verbesserten die Lage nicht. Die Verzweiflung schrieb ihre 
Linien tiefer auf seine Stirn. Eines Tages offenbarte er seiner Königin Sudakshina den Grund für seine 
Trübsal: „Liebling! Wir haben keine Kinder, und daher überwältigt mich die Traurigkeit. Ich bin noch 
betrübter, wenn ich mir vorstelle, dass diese Ikshvaku-Dynastie mit mir enden wird. Eine Sünde, die ich 

 20
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

begangen habe, muss dieses Unglück verursacht haben. Ich bin nicht in der Lage, diesem bösartigen 
Schicksal entgegenzuwirken. Es ist mir deshalb ein großes Anliegen, von dem Lehrer unserer Familie, 
dem Weisen Vasishtha, zu erfahren, wie ich die Gnade Gottes gewinnen und die Sünde 
wiedergutmachen kann. Diese Trauer beunruhigt mich sehr. Was schlägst du als das beste Mittel vor, 
um Gnade zu erlangen?“ 

Sudakshina nahm sich nicht einmal Zeit, über die Antwort nachzudenken. „Herr! Dieselbe Angst hatte 
auch mich befallen und mir viel Kummer bereitet. Ich hatte sie nicht geäußert, sondern habe sie im 
Geist erstickt, denn ich kann meine Ängste nicht offenbaren, ohne von dir, mein Herr, dazu aufgefordert 
zu werden. Ich bin immer bereit, das, was dir als das beste Mittel zur Überwindung unserer Sorge 
erscheint, bedingungslos zu unterstützen und zu befolgen. Warum sollten wir warten? Lasst uns schnell 
den verehrten Vasishtha befragen“, sagte sie. Dilipa ließ den Wagen für die Pilgerfahrt zur Einsiedelei 
des Lehrers vorfahren. Er befahl, dass ihn an diesem Tag weder eine Eskorte noch ein Höfling begleiten 
solle. Tatsächlich lenkte er das Fahrzeug selbst und fuhr zu der einfachen Hütte seines Gurudev. 

Beim Geräusch des Wagens gingen die Einsiedler am Rande des Ashrams in die Hütte des Meisters und 
machten ihn auf die Ankunft des Herrschers des Reiches aufmerksam. Vasishtha segnete ihn, sobald er 
ihn in der Nähe der Tür sah, und erkundigte sich liebevoll nach seiner Gesundheit und dem 
Wohlergehen seiner Untertanen und seiner Familie. 

Sudakshina fiel der Gefährtin des Weisen, der berühmten Arundhathi, zu Füßen, die alle Tugenden 
verkörperte, die die edelsten Frauen auszeichnen. Arundhathi hob sie hoch, umarmte sie liebevoll und 
fragte sie nach ihrem Wohlergehen. Sie führte sie in das Innere der Einsiedelei. 

Wie es sich für den Herrscher des Reiches gehörte, erkundigte sich Dilipa bei Vasishtha, ob die Yajnas 
und Yagas (Opfer), die die Asketen im Rahmen der kulturellen Tradition darbringen müssen, ohne 
Behinderungen durchgeführt werden könnten, ob die Einsiedler Schwierigkeiten hätten, Nahrung zu 
beschaffen und ihren Studien und spirituellen Praktiken nachzugehen, und ob ihre Waldlager von 
wilden Tieren heimgesucht würden. Es sei sein Bestreben, so sagte er, dass sie ihren Studien und ihre 
spirituellen Übungen ohne Ablenkung durch widrige Umstände oder gegenteilige Einflüsse Fortschritte 
nachgehen könnten. 

Als der König und die Königin die Hütte betraten und sich zu den versammelten Weisen und Suchenden 
setzten, forderte Vasishtha die letzteren auf, in ihre eigenen Einsiedeleien zu gehen, und fragte den 
König nach dem Grund für sein Kommen, nur begleitet von der Königin und sonst niemandem. Der 
König teilte seinem Lehrer die Art und Tiefe seines Kummers mit und bat um das einzige Heilmittel, das 
diesen beseitigen konnte, nämlich seine Gnade. 

Während Vasishtha dieser Bitte lauschte, versank er in tiefe Meditation. Es herrschte vollkommene 
Stille. Auch der König saß im Lotossitz auf der blanken Erde und verschmolz seinen Geist mit Gott. Die 
Königin stimmte ihren Geist auf das Göttliche ein. 

Schließlich öffnete Vasishtha die Augen und sagte: „König! Der Wille Gottes kann von keinem 
Menschen durchkreuzt werden, wie viel Macht oder Autorität er auch haben mag. Ich habe nicht die 
Macht, mich über das göttliche Gebot hinwegzusetzen. Ich kann dir nicht genug Gnade erweisen, um 
dir durch meinen Segen den Sohn zu schenken, den du dir wünschst. Du hast einen Fluch auf dich 
gezogen. Als du dich einmal auf deiner Heimreise der Hauptstadt nähertest, ruhte die göttliche Kuh 
Kamadhenu im kühlen Schatten des göttlichen Baumes Kalpataru! Dein Blick fiel auf sie, aber da du von 
weltlichen Vergnügungen abgelenkt warst, ignoriertest du sie und gingst voller Stolz zum Palast weiter. 
Kamadhenu war von dieser Vernachlässigung gekränkt, sie war verletzt, dass du es versäumt hattest, 
sie zu ehren. Sie glaubte, dass dein Volk beginnen würde, die Kuh nicht mehr zu ehren, da der König 
selbst dieser Pflicht nicht nachgekommen war. Wenn Herrscher, die die Veden nicht ehren oder die 
Brahmanen, die die Veden lernen und nach ihnen leben, nicht verehren oder die Kuh nicht achten, die 

 21
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

den Menschen ernährt, weiterhin ohne Einschränkung regieren, so folgerte sie, wird es keine Ordnung 
im Land mehr geben. 

Kamadhenu belegte dich an diesem Tag mit dem Fluch, dass du keinen Sohn haben solltest, der dir auf 
dem Thron folgt. Sie erklärte jedoch, dass der Fluch aufgehoben werde und du mit einem Sohn und 
Erben belohnt würdest, wenn du den Rat des Gurus befolgst und in Demut und Ehrfurcht beginnst, der 
Kuh zu dienen und sie in Dankbarkeit zu verehren. 

Darum verehre die Kuh von diesem Moment an zusammen mit deiner Königin, wie es in den heiligen 
Schriften festgelegt ist, und du wirst sicherlich einen Sohn bekommen. Die Stunde naht, in der die Kühe 
von der Weide nach Hause zurückkehren. Mein Schatz, die göttliche Kuh Nandini, nähert sich in diesem 
Moment der Einsiedelei. Geh, diene ihr mit Hingabe und beständigem Glauben. Gib ihr zu den 
entsprechenden Zeiten Futter und Wasser. Wasche sie und bringe sie auf die Weide und sorge dafür, 
dass ihr beim Grasen nichts zustößt.“ 

Vasishtha weihte den König und die Königin dann in das rituelle Gelübde der „Kuhverehrung“ 
(dhenuvrata) ein. Er schickte sie mit heiligem Wasser und Opfergaben für die Verehrung in den Kuhstall 
und ging selbst zum Fluss, um sich zu waschen und das Abendgebet zu sprechen. 

Eines Tages, als Nandini glücklich im Dschungel graste, erspähte ein Löwe sie und verfolgte sie, um 
seinen Hunger zu stillen. Dilipa beobachtete dies. Er setzte all sein Können und seine Kraft ein, um den 
Löwen daran zu hindern, sich auf die Kuh zu stürzen, und beschloss, eher seinen eigenen Körper als 
Opfergabe anzubieten. Dieser Löwe, obwohl katzenartig und wild, war ein strikter Anhänger des 
Dharma. Voll Mitgefühl angesichts des Opfers, das der König zu bringen bereit war, um die Kuh zu 
retten, die er verehrte, ließ er die Kuh und den König aus seinen Klauen frei und verließ den Ort. 

Nandini erfüllte die Opferbereitschaft Dilipas mit einem unbeschreiblichen Gefühl der Dankbarkeit und 
Freude. Sie sagte: „König! In diesem Moment ist der Fluch, der auf dir liegt, aufgehoben! Du wirst einen 
Sohn haben, der die ganze Welt erobert, die Prinzipien und die Praxis des Dharma unterstützt, sich auf 
Erden und im Himmel einen Namen macht, den Ruhm der Dynastie mehrt und vor allem das Ikshvaku-
Geschlecht fortsetzt, in der der Herr selbst, Narayana, eines Tages geboren werden wird! Möge dieser 
Sohn bald geboren werden.“ Nandini segnete den König. In Begleitung des Königs kehrte die heilige Kuh 
zu Vasishthas Ashram zurück. 

Vasishtha musste nichts darüber berichtet werden! Er wusste alles. Sobald er die Gesichter des Königs 
und der Königin sah, vermutete er, dass ihr Wunsch in Erfüllung gegangen war; also segnete er sie und 
erlaubte ihnen, in die Stadt zurückzukehren. Da warfen sich Dilipa und Königin Sudakshina vor dem 
Weisen nieder und fuhren dann voller Freude über den glücklichen Ausgang der Ereignisse zum Palast. 

Das Kind wuchs im Mutterleib heran, wie es der Segen verhieß. Nachdem die Monate ihren vollen Lauf 
genommen hatten, wurde der Sohn zu einem günstigen Zeitpunkt geboren. Als sich die frohe Botschaft 
in der Stadt und im Königreich verbreitete, versammelten sich Tausende vor und um den Palast herum 
in großer Freude. Die Straßen waren mit Fahnen und grünen Blättern geschmückt. Die Menschen 
tanzten vor Freude und forderten alle auf, daran teilzuhaben. Zur Feier des Anlasses schwenkten sie 
Kampferflammen, um den Anlass zu feiern. Riesige Menschenmengen riefen „Jai Jai“ und zogen zum 
Palast. 

Dilipa befahl, dass die Geburt des Thronerben der Menge, die sich auf dem weitläufigen Gelände des 
Palastes versammelt hatte, vom Minister selbst verkündet werden solle und als er dies tat, schallte der 
freudige Jubel der Menge zum Himmel. Der Beifall war laut und lang, die Jai-Rufe hallten von einer 
Straße zur anderen wider. Es dauerte viele Stunden, bis sich die Versammlung zerstreute und die 
Menschen nach Hause gingen. 

 22
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Am zehnten Tag lud der König den Guru ein und feierte die Namensgebungszeremonie (namakarana). 
Aufgrund der Sternenkonstellation, unter der das Kind geboren wurde, wurde der Name Raghu 
ausgewählt. Das Kind erfreute alle mit seinem Geplapper und Spiel. Als aufgeweckter und 
bezaubernder Junge war er bei allen beliebt. Er wuchs heran und wurde ein mutiger, entschlossener 
und tüchtiger Gehilfe seines Vaters! 

Eines Nachts – niemand hätte den Grund dafür erraten können – sagte der König, während sie sich 
unterhielten, zu der Königin: „Sudakshina! Ich habe viele große Siege errungen! Ich habe viele große 
rituelle Opfer gefeiert. Ich habe viele erbitterte Schlachten gegen mächtige Invasoren geführt und über 
sie alle gesiegt, sogar über Ungeheuer und untermenschliche Titanen! Wir sind mit einem Sohn 
gesegnet, der ein kostbares Juwel ist! Wir haben nichts mehr zu erreichen. Lass uns den Rest unseres 
Lebens in der Anbetung Gottes verbringen. Raghu ist der Inbegriff aller Tugenden. Er ist in jeder 
Hinsicht geeignet, die Bürde der Herrschaft über das Reich auf sich zu nehmen. Wir wollen ihm das 
Reich anvertrauen. Wir werden uns in die Stille des Waldes zurückziehen, von Wurzeln und Früchten 
leben, den Weisen dienen, die ein enthaltsames Leben voller frommer Gedanken und Gott 
zugewandter Bestrebungen führen, und jeden Augenblick mit Shravana (den heiligen Lehren lauschen), 
Manana (über ihre innere Bedeutung meditieren) und Nididhyasana (dem vorgezeichneten Weg folgen) 
heiligen. Wir werden uns nicht eine Minute lang der Trägheit hingeben, die auf tamasischen 
Eigenschaften beruht.“ 

So sprach er und rief den Minister bei Tagesanbruch zu sich und wies ihn an, Vorkehrungen für die 
Krönung und Hochzeit des Prinzen zu treffen. Voll des Geistes der Entsagung fragte er die Königin, 
welches ihre Pläne seien. Sie vergoss Tränen der Freude und Dankbarkeit und sagte: „Welch größeres 
Glück kann ich erlangen? Ich bin an deine Weisungen gebunden, führe deine Pläne aus.“ Ihre 
Begeisterung und ihre bereitwillige Zustimmung bestärkten den Entschluss des Kaisers. 

Dilipa rief seine Minister, Gelehrten und Weisen zusammen und teilte ihnen seine Absicht mit, die 
Krönung und Hochzeit seines Sohnes zu feiern. Sie stimmten ihm von ganzem Herzen zu und die beiden 
Zeremonien wurden mit großer Pracht gefeiert. Der Vater gab dem Prinzen dann wertvolle Ratschläge 
zur Verwaltung und betonte die Notwendigkeit, das Studium der Veden zu fördern und Gelehrte, die in 
den Lehren der Veden bewandert sind, zu unterstützen sowie Gesetze zu erlassen, die das 
Wohlergehen der Bevölkerung fördern. Danach zog er mit der Königin in den Wald, um die Gnade 
Gottes zu erlangen. 

Kaiser Raghu regierte das Königreich von diesem Tag an gemäß den Weisungen der Gelehrten und mit 
den beiden Zielen: Glück seiner Untertanen und Förderung des rechtschaffenen Lebens. Er glaubte, 
dass diese beiden Ziele so wichtig sind wie das Atmen, und scheute keine Mühen, um diese Ideale zu 
verfolgen und auch seine Minister dazu zu veranlassen, diesen Weg zu beschreiten. Obwohl er jung 
war, war er reich an Tugend. Wie schwierig ein Problem auch sein mochte, er erfasste es schnell und 
fand die Mittel, es zu lösen. Er machte seine Untertanen glücklich und zufrieden. Bösartigen Königen 
erteilte er strenge Lektionen. Er gewann sie für sich durch friedfertige Annäherung und kluge 
diplomatische Taktiken, oder dadurch, dass er eine kleine Armee aufstellte, um sie für sich zu 
gewinnen, oder dadurch, dass er offen mit ihnen brach und sie auf dem Schlachtfeld besiegte. 

Er befasste sich mit Tätigkeiten, die das Wohlergehen der Menschen sicherten und die in den Veden 
verankerte Kultur förderten. Alle Bevölkerungsschichten priesen seine Herrschaft, unabhängig von 
Alter, wirtschaftlichem Status oder Errungenschaften. Sie sagten, er sei seinem Vater in körperlicher 
Leistungsfähigkeit, Mut, rechtschaffenem Verhalten und Mitgefühl überlegen. Alle sagten, dass er dem 
Namen, den er trug, bleibende Bedeutung verlieh. 

(Fortsetzung folgt…) 

 23
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

TREFFEN DER PREMABANDHAM-ALUMNI 2025 

Im Rahmen der Neujahrsfeierlichkeiten 2025 kamen Alumni von Sai Babas Bildungseinrichtungen nach 
Prasanthi Nilayam, um Sai Baba ihre Liebe und Dankbarkeit zu erweisen und am jährlichen Alumni-
Treffen Premabandham teilzunehmen, das vom 30. Dezember 2024 bis zum 1. Januar 2025 in Prasanthi 
Nilayam stattfand. Bei dieser heiligen Gelegenheit huldigten sie Sai Baba mit hingebungsvoller Musik 
und kulturellen Programmen. 

Am 30. Dezember 2024 präsentierten die Alumni der Abteilung für darstellende Künste des Sri Sathya 
Sai Institute of Higher Learning ein hingebungsvolles Musikprogramm mit dem Titel „Sai 
Shataamritam“. Mit Herzen voller tiefer Hingabe, großer Liebe und Dankbarkeit brachten die Alumni 
einen Strauß hingebungsvoller Melodien zu den Lotosfüßen Sai Babas dar. Es folgten Bhajans, und das 
Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

Am 31. Dezember 2024 präsentierten die Alumni der Sri Sathya Sai Primary School und der Sri Sathya 
Sai Higher Secondary School in der Vormittagsveranstaltung ein hingebungsvolles Musikprogramm mit 
dem Titel „Anantam Sayeeshwaram“, um Sai Baba ihre Liebe und Dankbarkeit zu zeigen. Die gesamte 
Präsentation war eine Fülle ehrfürchtiger Erinnerungen an die grenzenlose Liebe, die die dankbaren 
Alumni während ihrer Schulzeit erfahren hatten.  

In der Abendveranstaltung führten diese Alumni ein Theaterstück mit dem Titel „Samarta Saakshim 
Tamasa Parastat“ auf. Das Stück zeigte durch die Geschichte des Protagonisten, eines Absolventen der 
Sai-Institution, dass der Mensch in seinem Leben Trikarana Shuddhi (Reinheit der Gedanken, Worte und 
Taten) beachten sollte, um die Gnade Gottes zu erlangen, die ihm in jeder schwierigen Situation helfen 
kann. Dieses Thema des Stücks wurde durch Episoden aus dem Leben von Dhruva, Yudhishthira und 
Bharata wunderschön veranschaulicht. Das Stück präsentierte am Vorabend des neuen Jahres 2025 
wahrhaftig die Essenz von Sai Babas Lehren und den Nektar der heiligen Schriften, die dem 
Protagonisten half, sich als Neujahrsvorsatz daran zu halten,. 

Das Programm am 1. Januar 2025 begann mit einem glanzvollen musikalischen Beitrag der Blaskapelle 
des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning. Dies war ein verheißungsvoller Beginn des neuen Jahres 
sowie der Feierlichkeiten zum hundertsten Geburtstag Sai Babas. Die Darbietung der Kapelle umfasste 
die Reise des Avatars von Sathya Narayana zu Sri Sathya Sai Baba, der zum Leitstern für die Erhebung 
und Transformation der Menschen auf der ganzen Welt wurde. 

Danach bot die Prasanthi Mandir Bhajan Group eine Reihe von Liedern der Hingabe zu den Lotosfüßen 
ihres geliebten Bhagavan dar. Die Alumni rezitierten dann gemeinsam das Sri Sathya Sai 
Ashtottarashata Namavali und schufen so eine Atmosphäre tiefer Frömmigkeit. Die Devotees im Saal 
stimmten mit Gebeten und Ehrfurcht in das Wiederholen der 108 Namen von Sai Baba ein. 

Darauf folgte ein inspirierender Vortrag von Sri Raghavendra, einem Absolventen des Sri Sathya Sai 
Institute of Higher Learning. Der Redner erinnerte sich an seine wertvollen Erfahrungen aus seiner Zeit 
als Schüler der Sri Sathya Sai Primary School und teilte tief empfundene Anekdoten, die Sai Babas 
grenzenlose Liebe und Führung in seinem Leben hervorhoben. Auf diesen aufschlussreichen Vortrag 
folgten Bhajans, und das Programm endete mit dem Darbringen von Arati an Sai Baba. 

Das Abendprogramm begann mit dem Einzug einer langsam marschierenden Gruppe von Alumni in die 
Sai Kulwant Hall. Die Alumni-Band spielte dann einige mitreißende Melodien, zusammen mit dem 
stimmlichen Ausdruck von Sai Babas Liebe und Gnade, die die Alumni in seiner unmittelbaren Nähe 
empfingen. Die Abschlussvorstellung der Alumni war ein herzergreifendes Theaterstück mit dem Titel 
„Twameva Sharanam Mama“ (Nur du bist meine Zuflucht). Die Handlung des Stücks schilderte die 

 24
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Prüfungen und Leiden, denen der Protagonist im Leben ausgesetzt ist, und wie er schließlich die Gnade 
von Sri Krishna erlangt, indem er sich ihm in völliger Hingabe anvertraut. 

Als Nächstes folgte die freudige Enthüllungsfeier des Logos zum 100. Geburtstag Sai Babas, die die 
Herzen der Devotees mit göttlicher Ekstase erfüllte. Sri R.J. Rathnakar, geschäftsführender Treuhänder 
des Sri Sathya Sai Central Trust, Sri K. Chakravarthi, Kanzler des Sri Sathya Sai Institute of Higher 
Learning, Sri Nimish Pandya, Präsident der gesamtindischen Sri Sathya Sai Seva Organisation, und Sri 
Sundar Swaminathan, Direktor des Sri Sathya Sai Media Centre, führten diese große Zeremonie der 
Enthüllung des leuchtenden, goldfarbenen Logos durch, das Sai Baba auf einem vollständig erblühten 
Lotos stehend zeigt. Es folgten Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba.  

SRI SATHYA SAI BALVIKAS-ALUMNI-TREFFEN 

Das 15. Balvikas-Alumni-Treffen und die 12. Segnungszeremonie der Balvikas-Schüler von Sri Sathya Sai 
Balvikas fand am 4. und 5. Januar 2025 in Prashanti Nilayam statt. Das Thema des diesjährigen Balvikas-
Treffens lautete „Reise vom individuellen Frieden zum globalen Frieden“. Mehr als 3.500 Balvikas-
Alumni und Balvikas-Schüler nahmen an dieser wichtigen Veranstaltung teil.  

Das Programm am Morgen des 4. Januar 2025 begann mit dem Entzünden der heiligen Lampe durch 
Smt. Himavahni Rathnakar und Smt. Kamala Pandya. Danach hielt Smt. Kamala Pandya einen Vortrag 
zum Thema „Sri Sathya Sai Balvikas – ein Meilenstein in der Sri Sathya Sai Mission“. Die angesehene 
Rednerin führte Statistiken an, um die Größe des Balvikas-Programms für eine weitere Ausweitung der 
Balvikas-Bewegung zu veranschaulichen. 

Danach präsentierten die Alumni ein Willkommenslied, gefolgt von kurzen Reden der Alumni, die von 
ihren Erfahrungen mit dem Balvikas-Programm berichteten und Sai Baba für das wertvolle Geschenk 
von Balvikas dankten, das ihr Leben veränderte. Anschließend erhielten einige Alumni für ihren 
herausragenden Beitrag zur Balvikas-Bewegung Auszeichnungen. 

Den Abschluss des Vormittagsprogramms bildete eine sehr bewegende Tanzaufführung durch die 
Balvikas-Kinder aus dem Bundesstaat Kerala. Es war eine sehr erhebende Darbietung, die zeigte, wie 
die Liebe einer Mutter die Kinder davor bewahren kann, aufgrund von Versuchungen im Leben auf 
Abwege zu geraten. So führt Sai Babas reine Mutterliebe die Kinder durch Balvikas auf den richtigen 
Weg, so das Stück. Die Tänze der Kinder verliehen dem Tanztheater zusätzlichen Wert und Reichtum. 
Als Nächstes folgten Bhajans, und das Vormittagsprogramm endete mit Arati an Sai Baba. 

Das Abendprogramm begann mit einer informativen audiovisuellen Präsentation, die zeigte, wie Sai 
Babas kostbares Geschenk von Balvikas das Leben der Kinder verändert und sie auf den Weg des 
Friedens, des Glücks und des Erfolgs führt. Als Nächstes folgten kurze Reden einiger Alumni, die die 
Auswirkungen von Balvikas auf ihr Leben betonten. Danach wurde ein Bildband mit den Erfahrungen 
der Balvikas-Kinder feierlich vorgestellt. Anschließend wurden Auszeichnungen an die Alumni 
verliehen, die sich um Balvikas verdient gemacht hatten. 

Den Abschluss des Abends bildete eine Tanzvorstellung der Balvikas-Kinder aus Uttar Pradesh, die 
beeindruckende Tänze zur Melodie von Versen aus „Nirvana Shatakam“ von Adi Shankara aufführten. 
Es folgten Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

 25
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Das Programm am 5. Januar 2025 begann um 8:30 Uhr mit dem Einzug der großen Alumni-Prozession, 
angeführt von der Alumni-Blaskapelle. Während der Prozession der Alumni sangen die Sänger in der Sai 
Kulwant Hall das Titellied des Alumni-Treffens. 

Danach folgten kurze Reden der Alumni, die über die Rolle von Balvikas auf ihrem Lebensweg sprachen. 
Sie führten ihre Ansichten über ihr Verständnis und die Bedeutung von Balvikas aus und betonten, dass 
sie all ihre Erfolge im Leben Sai Baba und Balvikas zu verdanken hätten.  

Der nächste Programmpunkt war eine Tanzvorführung der Balvikas-Kinder aus dem Bundesstaat 
Assam. Durch ihre Präsentation des reichen kulturellen und spirituellen Erbes von Assam berührten die 
Tänzer in ihren farbenfrohen Volkstrachten die Herzen der Zuschauer. Danach wurden verdienstvolle 
Balvikas-Alumni ausgezeichnet.  

MEINE ERFAHRUNGEN MIT BHAGAVANS GÖTTLICHKEIT 

M.S. Prakasa Rao 

Ich möchte euch erzählen, wie ich im Jahr 1957 zu Bhagavan kam. Ich hatte gerade die Schule beendet. 
Ich ging nach Jamshedpur, auch bekannt als Tata Nagar, um meine Cousine und Schwägerin zu 
besuchen. Sie hatte gerade zwei Söhne zur Welt gebracht, die beide innerhalb von zehn Tagen starben. 
Sie machte sich große Sorgen und hatte Angst davor, was passieren würde, wenn sie zum dritten Mal 
schwanger würde, da kein Arzt einen Grund für diese Todesfälle nennen konnte. Jemand empfahl 
meinem Bruder, er solle zu Sri K.K. Rao gehen, dem damaligen Geschäftsführer der Tata Iron and Steel 
Company, einem Devotee von Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Sri K.K. Rao teilte ihnen mit, dass die ganze 
Welt eines Tages die Person auf dem Foto verehren würde. Er sagte ihnen nicht, dass es sich um ein 
Foto von Sri Sathya Sai Baba handelte. Beide waren überrascht, als sie sahen, dass Vibhuti und Kumkum 
(Zinnober) aus Bhagavans Foto austraten. Er gab meiner Schwägerin Vibhuti und sie wurde mit einem 
Sohn gesegnet, den sie Sai Ram Prasad nannten. Er ist heute Ingenieur bei der Tata Iron and Steel 
Company. So trat Bhagavan in unser Leben.  

Die Kraft unerschütterlichen Glaubens 

Ich wollte den Darshan dieser göttlichen Persönlichkeit haben. Mein Vater hatte uns schon vor 
Abschluss unseres Studiums zu Pilgerstätten von Kaschmir bis Kanyakumari (Kanniyakumari) 
mitgenommen. Mein Vater war bei der Eisenbahn angestellt und hatte daher Freifahrscheine für 
unsere Reisen. Ich bekam auch eine Anstellung bei der Eisenbahn. Aber aus irgendwelchen Gründen 
gab es nicht länger Freifahrscheine. Ich wartete auf die Wiederaufnahme. Als 1965 der erste Pass 
ausgestellt wurde, reiste ich nach Prashanti Nilayam. Kaum hatte ich Prashanti Nilayam betreten, gab 
Swami Darshan. Ich stellte mein Gepäck in eine Ecke und nahm an Bhagavans Darshan teil. Swami 
segnete alle mit einem süßen Lächeln. Ich dachte bei mir, dass ich am richtigen Ort sei. Seit meiner 
Kindheit hatte ich viele spirituell erhabene Heilige gesehen. Aber dies hier war anders; es hatte eine 
beruhigende Wirkung auf mich. Also beschloss ich, noch einen Tag zu bleiben, bevor ich meinen Dienst 
antrat. Ein Devotee gab mir einen Schlafplatz in einem Shed, wo jetzt das Poornachandra Auditorium 
steht. Dann fragte ich ihn, ob ich am nächsten Tag nach Bilaspur fahren könne, da ich meinen Dienst 
antreten müsse. Der Devotee sagte mir, ich solle Bhagavans Erlaubnis einholen, bevor ich Prasanthi 
Nilayam verlasse. Ich wusste nicht, wie ich Swami um Erlaubnis bitten sollte. Er sagte mir, ich solle 
Swami fragen, wenn er zum Darshan käme. Als Bhagavan zum Darshan kam, versuchte ich, seine 

 26
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Aufmerksamkeit auf mich zu ziehen, indem ich mich ihm näherte. Aber dafür war keine Zeit, da er an 
mir vorbeiging. Ein Sevadal-Mitglied versuchte, mich zurückzuhalten, und Bhagavan lächelte und sagte: 
„Undu Bangaru“ (Warte, mein Lieber). Die Tage vergingen und einen Monat lang sagte Swami zu mir 
„Undu Bangaru“. Ich machte mir keine Sorgen um meinen Job, da ich mich in der Gegenwart einer 
göttlichen Persönlichkeit befand. Er würde sich um alles kümmern. Intensives Verlangen und 
inbrünstige Gebete führen uns zu den Lotosfüßen von Bhagavan. Das ist das Wesentliche. 

Ich war Sänger und interessierte mich sehr für Bhajans. Ein gewisser Sri Mohan Rao leitete damals die 
Bhajans. Ich sah ihn aus dem Mandir kommen und stellte mich ihm als Eisenbahnangestellter vor. Er 
war ebenfalls bei der Eisenbahn beschäftigt und arbeitete in der Integral Coach Factory (ICF). Er 
erklärte sich bereit, mir ein paar Bhajans beizubringen. Ich ging in seine Wohnung, um die Bhajans zu 
lernen. Nach 10 bis 15 Tagen versuchte ich, einen Bhajan zu komponieren, da ich mich mit Musik 
auskannte. Ich komponierte den Bhajan „Paahi Gajanana Deenavana“ und sang ihn Sri Mohan Rao vor. 
Er hörte zu und freute sich, diesen Bhajan im Mandir vorstellen zu können. Nach einer Woche sang er 
den Bhajan. Ich war glücklich, dass Bhagavan mir diesen Segen zuteilwerden ließ. Nach einem Monat 
erhielt ich von Bhagavan die Erlaubnis, nach Bilaspur zu fahren, um meine Arbeit aufzunehmen. 
Bhagavan sagte zu mir: „Haayigaa Bhajana Chesuku“ (Singe den Bhajan mit Freude) und gab mir die 
Erlaubnis, Prasanthi Nilayam zu verlassen. Mein direkter Vorgesetzter in Bengaluru sagte mir, dass ich 
meinen Job verlieren würde. Ich sagte, dass ich mir keine Sorgen mache, weil ich eine göttliche 
Persönlichkeit getroffen hätte. Ich ging mutig zu meinem stellvertretenden Chefingenieur und teilte ihm 
mit, dass ich nach Prashanti Nilayam gereist war, um den Darshan von Bhagavan zu erhalten und auch 
die nachfolgenden Ereignisse. Er sagte zu mir: „Achchha Tum Sri Sathya Sai Baba Ka Darshan Karke 
Aaaya Hai“ (Du hast den Darshan von Sri Sathya Sai Baba erhalten, sehr gut). Er sagte nichts weiter und 
genehmigte meinen Urlaub. Das gesamte Büropersonal war überrascht, dass meine einmonatige 
Abwesenheit ohne jegliche Konsequenzen verziehen wurde. Dies war meine erste Erfahrung mit 
Bhagavan. Als ich einen Monat lang in Prashanti Nilayam war, nahm ich regelmäßig an Bhajans und 
Nagarsankirtan teil. Wenn wir unser Vertrauen in Bhagavan setzen, wird er sich mit Sicherheit um uns 
kümmern. 

Mir wurde gesagt, dass ich bis zu meiner Pensionierung in meinem Hauptquartier in Bilaspur bleiben 
müsse und es keine Chance auf eine Versetzung nach Visakhapatnam gäbe. Ich teilte den Behörden 
mit, dass ich mich in Visakhapatnam um meine alten Eltern kümmern müsse. Ich habe Bhagavan nie 
einen Brief geschrieben, auch nicht, als ich in Prasanthi Nilayam war. Ich vertraute darauf, dass er alles 
wusste und das tun würde, was gut für mich war. Nach zwei bis drei Monaten kam ein Mann aus 
Bengalen und fragte im Büro nach mir. Er sagte, er wolle nur an einen Ort versetzt werden, an dem die 
Menschen Hindi sprechen, und nicht nach Visakhapatnam. Also wurde ich an seiner Stelle nach 
Visakhapatnam versetzt.  

Möglichkeiten für Seva in der Sai-Organisation 

Ich wurde Bhajan-Sänger, dann Balvikas-Guru, Sevadal-Mitglied, Sevadal-Koordinator, Distrikt-
Koordinator für spirituelle Angelegenheiten und schließlich Koordinator für Kultur und Bhajans auf 
Landesebene. Ich hatte verschiedene Posten in verschiedenen Funktionen inne. Ich habe auf meine 
bescheidene Art versucht, zu dienen, und Bhagavan hat mich sehr gesegnet. Ich begann, Bhajans zu 
komponieren: „Rama Sri Ramachandra“ ist meine Komposition. Ich habe Bhajans über Sri Shirdi Sai 
Baba und Sri Venkateshvara komponiert, aber nur sehr wenige Bhajans beschreiben die Herrlichkeit 
von Sri Sathya Sai Baba. Also wandte ich mich an einen meiner Freunde, der Texter ist. Ich bat ihn, ein 
paar Lieder über Bhagavan Sri Sathya Sai Baba zu schreiben. Sechs Monate vergingen, aber es passierte 
nichts. Dann dachte ich, wenn Swami bei mir ist, warum sollte ich dann anderen hinterherlaufen. 

Eines Tages hatte ich einen Traum, in dem Bhagavan in einer wunderschönen Palki (Sänfte) getragen 
wurde. Ich schrieb ein Lied über die Sänfte, steckte es in einen Umschlag und nahm es mit nach 
Prasanthi Nilayam. Im Juli 2000 hatten wir mit 200 Devotees eine Pilgerreise nach Prasanthi Nilayam 

 27
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

unternommen. Es bedarf keiner großen Wunder, um Bhagavans Göttlichkeit zu offenbaren, auch 
einfache Handlungen und Dinge enthüllen seine Göttlichkeit. Am ersten Tag erschuf Bhagavan Vibhuti 
und gab es mir. Ich sagte zu Swami: „200 Devotees sind gekommen, bitte segne sie.“ Swami antwortete 
„Thappaka“ (Natürlich). Am nächsten Tag bat ich Swami erneut. Swami sagte: „Dandiga Vuntundi“ (Du 
wirst meine Gnade im Überfluss haben). Am dritten Tag bat ich Swami, Padanamaskar zu erlauben, da 
wir am Abend abreisen würden. Swami bat uns, uns in Reihen hinzusetzen. Aber er war im Begriff, 
irgendwo mit dem Auto hinzufahren. Der Devotee, der neben mir saß, fragte mich: „Swami hat gesagt, 
dass er Padanamaskar geben würde, aber er hält sein Wort nicht.“ Ich sagte ihm, er solle sich nicht 
beunruhigen und versicherte ihm, dass Swami Satya Vakya Paripalaka sei (Swami hält sich an die 
Wahrheit). Swami ging zum Auto, hielt den Türgriff fest und kam dann direkt zu mir und materialisierte 
Vibhuti für mich. Ich hielt den Umschlag mit dem Palki-Lied in der Hand. Swami öffnete ihn nicht 
einmal. Er sagte: „Idi Pallavi Pata“ (Dies ist der erste Teil des Liedes). Ich habe den Studenten gesagt, 
dass sie das Lied lernen sollen. Sie singen es überall in den Dörfern. Ich bin sehr glücklich.“ Bhagavan 
gab den männlichen Devotees Padanamaskar.  

Danach baten mich einige unserer Devotees, Swami zu bitten, auch den weiblichen Devotees 
Padanamaskar zu gewähren. Ich wollte Swami fragen und wartete mit einem Gebet auf den Lippen auf 
Swami. Plötzlich kam Swami direkt auf mich zu und sagte: „Du bist Ingenieur, nicht wahr? Ha Telisindi“ 
(Ja, das wusste ich). Dann materialisierte er einen Diamantring für mich und sagte: „Baaga Seva 
Chesuko“ (Leiste gute Dienste). Währenddessen vergaß ich, Swami wegen des Padanamaskar für 
weibliche Devotees zu fragen, denn Swami kam, materialisierte den Ring für mich und ging weiter, um 
mit jemandem anderen zu sprechen. Nach Beendigung seines Vortrags kam Swami zu mir und sagte: 
„Mee Aadavalluku Kudo Namaskaram Ichchi Vastanu Ade Anukonti“ (Ich dachte daran, auch den 
Damen Namaskar zu geben). Dies zeigt Bhagavans immense Liebe und Sorge für seine Devotees. Swami 
weiß selbst um einen entfernten Gedanken, der in unserem Geist aufkommt. Wir können seine 
Göttlichkeit nur erfahren, wenn wir unerschütterliches Vertrauen in ihn haben.  

Wasserprojekte in Stammesdörfern 

Drei Jugendliche in Visakhapatnam – Murthy, Ganapati und Pratap – wollten Wasserprojekte 
durchführen. Inspiriert von Swamis gigantischen Wasserprojekten wollten auch sie ein Wasserprojekt 
durchführen. Sie besuchten viele Dörfer, um ein Wasserprojekt zu starten. Ein Dorfbeamter in einem 
Ort namens Anantagiri Ghats berichtete, dass die Stammesangehörigen in erbärmlichen Verhältnissen 
lebten. Sie tranken verschmutztes Wasser. Sie begutachteten auch ein anderes Dorf namens 
Sankuparthi. In beiden Orten hatten die Menschen keinen Zugang zu Trinkwasser. Aber diese 
Jugendlichen wussten nicht, wie und auf welche Weise sie das Wasserprojekt in Angriff nehmen 
sollten. Die Ureinwohner glauben Außenstehenden im Allgemeinen nicht. Um ihr Vertrauen zu 
gewinnen, machten diese Jugendlichen Narayanaseva, gaben ihnen Kleidung und führten medizinische 
Camps durch. Sie teilten uns mit, dass es zwischen zwei Hügeln einen Höhlentempel mit einem 
Shivalingam gibt. In der Region gibt es auch einen wunderschönen Wasserfall. Die Hügel sind zerklüftet 
und das Gelände ist nur schwer zu begehen. Der Dschungel ist voller Giftschlangen. Sie baten uns, 
einen Weg zum Tempel zu bauen. Als Ingenieur machte ich mich auf den Weg zum Hügel und 
marschierte 12 km. Es dauerte fast 12 Stunden, um den Tempel zu erreichen, da es ein steiler Berg war. 
Wir schlugen Stufen in den Berg und legten einen Weg an.  

Jetzt können Hunderttausende von Girijan-Stammesangehörigen Darshan im Mallanna Gudi (Mallanna-
Tempel), ihrem heiligen Tempel mit dem Shivalingam, empfangen. Wir haben auch Wasserprojekte 
gestartet, um die Stammesbevölkerung in der Region mit Wasser zu versorgen. Diese Jugendlichen 
haben ihr gesamtes Eigentum und das Geld, das sie von ihren Eltern erhalten haben, gegeben, um 
diese Wasserprojekte zu finanzieren. Sie konnten vier Dörfer mit Wasser versorgen. Dann kamen sie 
zusammen mit einigen Stammesangehörigen nach Prashanti Nilayam und stellten ihr gesamtes Projekt 
vor, einen Plan zur Wasserversorgung von 1.200 Dörfern. Swami segnete das Projekt und sagte: „Baaga 

 28
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Avutundi“ (Alles wird gut). Sie begannen mit der Arbeit und Bhagavan segnete sie. Er sagte, diese 
Jungen haben hundertprozentiges Vertrauen in Swami. Ein Regierungsbeamter wurde eingeladen, um 
eines dieser Wasserprojekte einzuweihen. Diese drei Jugendlichen haben inzwischen 800 Dörfer mit 
Wasser versorgt. Ihr bedingungsloses und unerschütterliches Vertrauen in Swami hat diese gewaltige 
Aufgabe möglich gemacht. 

Wenn Sevadal für Prashanti Seva während Bhagavans Geburtstagsfeierlichkeiten benötigt werden, 
reicht die Anzahl der Freiwilligen, insbesondere aus den großen Städten, nie aus. Um dieses Defizit 
auszugleichen, nehmen wir die Dienste der Ureinwohner in Anspruch. Rund 1.500 Ureinwohner haben 
in Prashanti Nilayam mitgeholfen. Das ist die Veränderung, die erreicht wurde. Früher zogen sie sich 
nicht einmal richtig an und waren alkohol- und drogensüchtig. Jetzt kleiden sie sich angemessen. Sie 
haben auch aufgehört zu rauchen und Alkohol zu trinken. Sie halten Bhajans in ihrer Sai Kuteer (Hütte) 
in jedem Dorf ab. 80 Prozent der durch Wasser übertragenen Krankheiten wurden in den 
Stammesgebieten ausgerottet. Solch ein einfacher und bedingungsloser Glaube an Bhagavan ist das 
Gebot der Stunde. Die Stammesangehörigen haben jetzt sogar einen wunderschönen Sri Sathya Sai 
Mandir auf einem Hügel gebaut.  

(Quelle: Samarpan-Vortrag, Brindavan.) 

- Sri M.S. Prakasa Rao ist ein leidenschaftlicher Devotee von Sai Baba und Landesbeauftragter 
(Kulturprogramme) der Sri Sathya Sai Seva Organisation in Andhra Pradesh. 

(Fortsetzung folgt...) 

PILGERREISE VON DEVOTEES NACH PRASANTHI NILAYAM 

Ein Bericht 

KANADA 

Eine Gruppe von 250 Devotees aus Kanada kam auf einer Pilgerreise nach Prasanthi Nilayam und 
präsentierte am 26. und 27. Dezember 2024 Musik der Hingabe und kulturelle Programme. 

Das Programm am 26. Dezember 2024 begann mit einem inspirierenden Vortrag von Frau Aruna 
Suvendran, Nationalpräsidentin des Sri Sathya Sai Global Council von Kanada. Die angesehene Rednerin 
bezeichnete die Reise nach Prashanti Nilayam als Reise zum Ort des höchsten Friedens, um Sai Baba zu 
suchen und ihre Verbindung zu ihm zu stärken, und fügte hinzu, dass Sai Baba im Herzen der Devotees 
wohnt und sie zum Ziel ihres Lebens führt. 

Nach diesem Vortrag brachte die Sai-Jugend von Kanada mit großer Freude und Dankbarkeit eine 
Girlande aus hingebungsvollen Liedern zu den Lotosfüßen von Sai Baba dar. Darauf folgten Bhajans, die 
mit Arati an Sai Baba endeten. 

Am 27. Dezember 2024 bestand das Programm aus einem Tanztheater mit dem Titel „Anantam Sai 
Vaibhavam“. Das Stück begann mit einem wunderschönen Tanz der Sai-Jugend, der Sri Ganesh gnädig 
stimmen sollte. Der Weise Vyasa forderte Sri Ganesh dann auf, das Sai Bhagavatham zu schreiben, wie 
er es mit dem Bhagavatham getan hatte, das Sri Krishna gewidmet war. Das Stück zeigte, dass der 
Mensch sich an Dharma halten und alle Schwierigkeiten mit Standhaftigkeit ertragen sollte. Dies wurde 

 29
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

durch eine Szene aus dem Mahabharata veranschaulicht, in der Sri Krishna Yudhishthira das mächtige 
Mantra gab, das Folgendes vermittelt: Dies wird nicht ewig dauern. Als Nächstes folgten Bhajans und 
das Programm endete mit Arati an Sai Baba.  

RAJASTHAN 

Eine Gruppe von etwa 500 Devotees aus Rajasthan kam nach Prasanthi Nilayam, um sich in der 
göttlichen Atmosphäre dieses heiligen Wohnortes von Sai Baba zu sonnen. Im Rahmen ihrer Pilgerreise 
boten sie am 29. Dezember 2024 zwei Programme zu den Lotosfüßen von Sai Baba dar. Das 
Morgenprogramm bestand aus dem gemeinsamen Singen des Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali, 
das von den Anhängern Rajasthans mit tiefer Hingabe zu den Lotosfüßen von Sai Baba dargebracht 
wurde. 

Das Abendprogramm beinhaltete ein erhebendes Theaterstück mit dem Titel „Sa Vidya Ya Vimuktaye“ 
(Wahre Bildung ist die, die befreit), das von den Schülern der Sai Horizon School in Jaipur aufgeführt 
wurde. Das Theaterstück beleuchtete die Bildungs- und Gesundheitsmission von Sai Baba durch einen 
Dialog zwischen dem Protagonisten Madhav und seinem ehemaligen Professor, in dem Madhav die 
einzigartige und befreiende Bildung erläuterte, die er erhielt, als er den MBA-Kurs in Sai Babas College 
belegte. 

Zuvor hielt Smt. Promila Bishnoi, spirituelle Koordinatorin der Sri Sathya Sai Seva Organisation von 
Rajasthan, einen Vortrag, in dem sie das reiche kulturelle und spirituelle Erbe Rajasthans vorstellte und 
die Seva-Aktivitäten der Sai Organisation von Rajasthan beschrieb. 

AUSTRALIEN, NEUSEELAND UND FIDSCHI 

Eine Gruppe junger Erwachsener aus Ländern der Zone 3, nämlich Australien, Neuseeland und Fidschi, 
des Sri Sathya Sai Global Council kam auf einer zehntägigen Pilgerreise nach Prashanti Nilayam und 
präsentierte am 16. und 17. Januar 2025 hingebungsvolle Musik und kulturelle Programme. Das 
Programm am 16. Januar 2025 begann mit einem informativen Vortrag von Sri Sudhagar Sivabalan, 
Koordinator für junge Erwachsene der Zone 3, der ihre Reise nach Prashanti Nilayam als eine heilige 
Pilgerreise bezeichnete, um Zuflucht im Göttlichen zu suchen. 

Danach brachten die jungen Erwachsenen mit Liebe und Dankbarkeit einen Strauß hingebungsvoller 
Lieder mit dem Titel „Shata Koti Pranams“ (100 000 Grußworte) zu Sai Babas Lotosfüßen dar. Danach 
wurden die Bhajans fortgesetzt und mit Arati an Sai Baba abgeschlossen. 

Am 17. Januar 2025 führte die Sai-Jugend der Zone 3 ein Tanztheater mit dem Titel „Kali Yuga Avatar Sai 
Bhagavan“ auf. Das Stück zeigte, wie die Auswirkungen des Kaliyuga zum Niedergang des Dharma und 
zum Verlust von Werten führten und das Leben der Menschen elend machten. Zu dieser Zeit war der 
Avatar in Form von Sri Sathya Sai Baba auf der Erde inkarniert, der in seiner Kindheit Pandhari-Bhajans 
organisierte und die Menschheit lehrte, Befreiung zu suchen, indem sie sich an Werte und 
Namasmarana hielten, was der einfachste Weg für den Menschen ist. Es folgten Bhajans und das 
Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

TIRUPATI 

Sri Srinivasa Kalyana Mahotsava 

Das Sri Srinivasa Kalyana Mahotsava fand am 18. Januar 2025 im Poornachandra Auditorium in 
Prashanti Nilayam statt. Für diese großartige Hochzeitszeremonie der himmlischen Gottheiten Sri 
Venkateshvara und seiner Gefährtinnen Bhudevi und Sridevi waren Priester und Sänger der Tirumala 
Tirupati Devasthanams (TTD) in speziell dafür bereitgestellten Fahrzeugen nach Prashanti Nilayam 
gekommen. Die Veranstaltung wurde von den Devotees des Distrikts Tirupati im Rahmen ihrer Parthi 
Yatra organisiert. 

 30
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Das Poornachandra Auditorium erstrahlte in festlichem Glanz und war aufwendig geschmückt. Das 
Auditorium war bis auf den letzten Platz gefüllt mit Devotees, die den Namen Gottes mit 
hingebungsvoller Inbrunst sangen. Die Bühne mit den himmlischen Gottheiten, die zu diesem Anlass 
aus Tirumala gebracht worden waren, war wunderschön mit Blumen geschmückt. Während die Priester 
die Zeremonie leiteten und Mantras aus den Veden sangen, ergänzten die Sänger sie mit melodischen 
Kirtans. Die Priester führten die Rituale der Zeremonie zum Wohle der Devotees durch. Während die 
vedischen Mantras gesungen wurden, nahmen Sri R.J. Rathnakar, geschäftsführender Treuhänder des 
Sri Sathya Sai Central Trust, und Smt. Himavahni Rathnakar voll Hingabe an den Ritualen teil. Nach der 
himmlischen Hochzeit sangen Mitglieder der Sri Sathya Sai Seva Organisation des Distrikts Tirupati und 
der Prasanthi Mandir Bhajan Group Sai-Bhajans, die Sri Venkateshvara gewidmet waren. Am Ende der 
Veranstaltung wurde den himmlischen Gottheiten und Sri Sathya Sai Baba Arati dargebracht, woraufhin 
alle Devotees mit Prasadam gesegnet wurden.  

Zuvor wurden die geweihten Gewänder für die himmlischen Gottheiten in einer Prozession von Sri R.J. 
Rathnakar und Smt. Himavahni Rathnakar vom Prasanthi Mandir zum Poornachandra Auditorium 
getragen. Das Programm begann um 10:30 Uhr und endete um 14:00 Uhr.  

Am Abend führten die Devotees des Distrikts Tirupati ein Tanztheater mit dem Titel „Sathya 
Srinivasam“ auf. Das Stück zeigte, dass der Avatar des Kaliyuga, Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, niemand 
anderer ist als Srinivasa von Tirupati. Dies wurde durch Episoden aus dem Leben prominenter Devotees 
veranschaulicht, die diese Lehre von Bhagavan Baba erlebten, dass nämlich Gott einer ist, obwohl seine 
Formen vielfältig sind. Daher sollte der Mensch keinen Unterschied zwischen den verschiedenen 
Formen Gottes machen. 

Am Morgen des 19. Januar 2025 führten die Balvikas-Kinder des Distrikts Tirupati ein großartiges 
Tanztheaterstück mit dem Titel „Padmavati Parinayam“ auf. Die Kinder stellten die traditionelle 
Geschichte der himmlischen Hochzeit der Göttin Padmavati mit Gott Srinivas dar und hielten die 
Zuschauer fast eine Stunde lang mit ihren hervorragenden schauspielerischen Leistungen und 
mitreißenden Tänzen in Atem. Ein sorgfältig ausgearbeitetes Drehbuch und eine hervorragende 
Multimedia-Unterstützung verliehen dieser fesselnden Geschichte zusätzlichen Wert. Darauf folgten 
Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba.  

24. JAHRESTAG DES SSSIHMS 

Der 24. Jahrestag des Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences in Whitefield (Bengaluru) 
wurde am 19. Januar 2025 in Prasanthi Nilayam gefeiert. 

Das Programm begann mit einem inspirierenden und informativen Vortrag von Dr. Sundaresh Dabir, 
dem Direktor des Instituts. Der angesehene Redner erläuterte, wie das Super Specialty Hospital die 
Gesundheitsprobleme der Patienten durch einen hochmodernen Gesundheitsdienst beseitigt, der für 
alle völlig kostenlos ist. Dr. Sundaresh erwähnte, dass nicht nur die Behandlung kostenlos angeboten 
wird, sondern auch, dass die Ausstattung und die Dienstleistungen regelmäßig aktualisiert werden. Er 
bedankte sich bei der Sri Sathya Sai Seva Organisation für die Bereitstellung von Sevadal-Freiwilligen 
und dankte den Devotees, die dem Krankenhaus wertvolle Unterstützung zukommen ließen.  

Anschließend präsentierten die Ärzte und das paramedizinische Personal des Instituts eine Andachts-
Programm mit dem Titel „Sevaye Maaku Swami“. Die Präsentation war eine großartige Mischung aus 

 31
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025 

Andachtsliedern und inspirierenden Episoden aus dem Leben der Mitarbeiter und Patienten. Die 
Redner waren Dr. Vijayendra, Dr. Vikram Prabhu, Sri N. Karthik und Sri V. Praveen. Sie alle erzählten von 
ihren Erfahrungen mit Sai Babas Göttlichkeit und betrachteten es als ihr größtes Glück, Teil von Swamis 
Gesundheitsmission zu sein. Es folgten Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba. 

Haltet euren Fokus immer auf den Atma gerichtet 

Erfahrt die Glückseligkeit des Chantens des göttlichen Namens jetzt. Später ist später. Das 
Nächste ist das Nächste. Verschwendet keine Zeit. Beschäftigt euren Geist mit der Praxis des 
Opfers. Begebt euch auf den Pfad der Entsagung mit angemessener Praxis. Dies ist die richtige 
Einstellung des Geistes. Inmitten aller Arten von Gedanken und Aktivitäten solltet ihr euch 
immer daran erinnern, dass ihr der Atma seid und nichts anderes als der Atma. Vergesst 
niemals diese göttlichen Gefühle. Habt diese Gefühle, dass ihr göttlich seid, immer und überall.. 
Es gibt keine andere spirituelle Praxis, die größer ist als diese. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 32
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam


