FEBRUAR 2025

Inhalt

Erlangt noch in diesem Leben Gliickseligkeit, Sri Sathya Sai Baba, 22. April 1987

Unser Leben zu Bhagavans Botschaft machen, I.S.N. Prasad und Vandita Sharma

Die Bedeutung der Wiederholung des gottlichen Namens an Shivaratri, Sri Sathya Sai Baba, 4. 3. 2000
Jahrliches Sport- und Kulturfest, ein Bericht

Ramakatha Rasavahini, Kapitel 2, Das kaiserliche Geschlecht, Sri Sathya Sai Baba

Treffen der Premabandham Alumni 2025

Sri Sathya Sai Balvikas-Alumni-Treffen

Meine Erfahrungen mit Bhagavans Gottlichkeit, M.S. Prakasa Rao

Pilgerreise von Devotes nach Prasanthi Nilayam, ein Bericht



srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam




Avatar Vani

ERLANGT NOCH IN DIESEM LEBEN GLUCKSELIGKEIT

Tugenden entfalten sich, indem man Laster aufgibt

Angenommen, jemand fragt euch, welcher Nation ihr angehort. Wenn ihr sagt, ihr gehort zu Tamil
Nadu, wird niemand das verstehen. Heutzutage sind die Leute nur an der Entwicklung des Staates
interessiert, nicht aber am Fortschritt der Nation. Die Nation ist wie ein Kérper. Wenn ihr den Korper
weiter zerteilt, wird er existieren kdnnen? Wenn ihr die Hand abtrennt, wird das ungeheure Schmerzen
und Blutungen verursachen, was zu einem enormen Kraftverlust fihrt. Angetrieben von reiner
Selbstsucht und um Ministerposten zu ergattern, beflirworten die Politiker die Bildung neuer Staaten.
Sie haben nicht das weitherzige Empfinden, dass alle Briider und Schwestern sind.

Eroberung der Sinne ist der wahre Sieg

Ilhr erobert die ganze Welt, ohne jedoch die Welt eurer Sinne zu erobern. Erobert die innere Welt. lhr
sucht Schutz unter eurem Namen. Sucht Zuflucht bei Gottes Namen. Ihr solltet das Herz suchen, wollt
aber die Welt suchen.

Tatsachlich befindet sich die gesamte Welt in euch. Das ist die kosmische Form. Die Berge, die ihr seht,
die Pilgerzentren, die ihr aufsucht, die Flisse, in denen ihr badet, sind alle in euch. Wenn ihre eure
Augen schliefft und an Badrinath denkt, wird es geistig vor euch erscheinen. Das zeigt, dass Badrinath in
euch ist. Die Dinge, von denen ihr gehort habt, die Dinge, die ihr gesehen habt, sind alle in euch
enthalten. Die kosmische Person ist die, in der die gesamte Schépfung ruht.

Lasst mich ein Beispiel geben. Ihr seid jetzt hier. Angenommen, ihr habt ein Haus in Delhi. Wenn ihr
eure Augen schlieBt und an euer Haus in Delhi denkt, dann wird es geistig sofort vor euch erscheinen.
Wenn ihr an Amarnath denkt, taucht es augenblicklich vor euch auf. Das Haus ist Bahyarlpa (die
duBere Form), das Haus vor dem geistigen Auge ist Bhavaripa (die Form, die auf Eindruck und
Empfindung basiert). Der Eindruck ist dauerhaft, wohingegen die Materie vergédnglich ist. Lasst mich
das veranschaulichen. Wir sitzen in dieser Halle. Wie lange sind wir schon in dieser Halle gesessen? Wir
sind seit einer Stunde hier. Nach einiger Zeit werden wir die Halle verlassen. Spéater fahren wir nach
Bangalore und von Bangalore reisen wir nach Puttaparthi. Wenn ihr diese Stunde mit Swami auch nach
vielen Jahren noch erinnert, wird die gesamte Szene in euch sein. lhr seid jetzt in der Halle. Wenn ihr
eure Augen schlieRt und an die Halle denkt, ist sie in euch. Sie wird leicht in euch auftauchen.

Also ist alles in euch. Ihr seid die kosmische Form (vishvaviratsvartpa). Alles, die Nahrung, die Lieder
und die Anblicke, sind in euch. Ich werde euch erkldaren wie. Nehmt beispielsweise ein Grammophon
mit Schallplatten. Die Lieder und die Musik in der Platte sind fir uns nicht sichtbar, nicht einmal, wenn
sie in Stlicke zerbrochen ist. Aber wenn wir den elektrischen Strom anschalten und die Nadel auf die
Schallplatte setzen, kdnnen wir die Lieder und Musik, die in ihr enthalten sind, horen. Auf die gleiche
Weise ist die kosmische Person in uns. Wir kdnnen Gott sehen und hoéren, vorausgesetzt, wir setzen die
Nadel unseres Geistes auf die Schallplatte des Goéttlichen.

Unser Herz gleicht einem Kassettenrekorder. So wie die Kassette Lieder und Worte enthalt, so kann
auch das Herz in einem Augenblick nach Amerika, Russland etc. reisen. Es kann in einem Moment nach
Kanyakumari reisen und nach Kodaikanal zurlickkehren. Die kosmische Person ist die Ausdehnung des
Herzens. Krishna sagte zu Arjuna, dass sich alles in einem selbst befindet.

Die Berge bestehen aus Gestein, die Baume aus Holz, die Erde besteht aus Lehm und der Kérper aus
den fiinf Elementen. Die Welt ist eine Permutation und Kombination dieser finf Elemente. Wenn wir

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Kontrolle Uber die finf Elemente erlangen, kénnen wir Kontrolle Uber die kosmische Person
(viratpurusha) erhalten.

Beherrschung ist die Essenz aller spirituellen Disziplin

Aber Sinneskontrolle ist am wichtigsten. Wir fiihren Aktivitdten wie Bhajansingen und Meditation
durch. Die Launen des Geistes kommen zum Stillstand, wenn der Geist sich auf die Melodie und Musik
der Worte konzentriert. Die Zunge ist im Singen des goéttlichen Namens versunken und die Augen sind
mit der Kontemplation Uber die gottliche Gestalt beschéaftigt. Auf diese Weise konzentrieren sich alle
Sinne auf Gott. Da Beherrschung die Essenz aller spirituellen Disziplinen ist, wird es auch Yoga genannt.
Yoga ist die Kontrolle der Verdnderungen des Geistes. Es erfordert die Aufgabe des Egos und
materialistischer Tendenzen. Diese Art von Opfer wird der echte Genuss (bhoga) genannt. Es heil3t:
Unsterblichkeit wird nicht durch Handlung, Nachwuchs oder Reichtum gewonnen; sie wird allein durch
Opfer erlangt. Arbeit schenkt nur voriibergehende Freude. Die ewige Freude wird uns nur dann zuteil,
wenn wir alles aufgeben. Kein Yoga erwdachst in uns, wenn das Vergniigen (bhoga). das wir geniefen,
nicht auf eine andere Weise entfernt wird. Wir atmen Luft ein. Die Luft, die wir einatmen, muss auch
wieder ausgeatmet werden. Unsere Lungen werden beschadigt, wenn wir das nicht tun. Allein durch
Opfergeist (tyaga) wird Wohlergehen (kshema) gesichert. Blutzirkulation findet standig in uns statt.
Wenn das Blut an einer Stelle stagniert, entwickelt sich dort ein Geschwiir. Wir sollten bewusst
Opfergeist praktizieren. Ehe ihr nicht finf Rupien opfert, konnt ihr kein Taschentuch von einem
Ladenbesitzer kaufen. Nur durch Aufgabe der Laster werden Tugenden in euch wachsen. Ihr kénnt nicht
wachsen, ehe ihr nicht die engstirnigen Neigungen eures Geistes aufgebt.

Das Herz des Menschen ist nur ein Einsitzer, und kein Personenkarussell. Wenn wir Gott darin
verankern, bleibt kein Raum fiir andere Eindringlinge, einzutreten und sich dort niederzulassen. Aber
wir machen aus unserem Herzen ein Personenkarussell. Das geschieht aufgrund der Unbestiandigkeit
des Geistes. Sadhana ist vorgeschrieben worden, um einen stetigen Geist zu kultivieren und eine klare
Sicht zu bekommen. Sadhana ist der Pfad zum Gottlichen. Die Brahmasitras, die Veden und die
Upanischaden haben iber die Natur des Gottlichen gesprochen. Sie sind wie Wegweiser. Diese
Wegweiser zeigen nur die Richtung an. lhr seid es, die den Weg gehen und entlang der H6hen und
Tiefen reisen sollten. Wegweiser kdnnen euch nicht zu eurer Bestimmung bringen. Wenn ihr an einem
Wegweiser anhaltet, der den Weg nach Coimbatore zeigt, und nur , Coimbatore” ruft, wird euch das
nach Coimbatore bringen? lhr misst den Weg, den der Wegweiser anzeigt, gehen. Wenn ihr dem
angezeigten Weg folgt, konnt ihr Coimbatore erreichen. lhr solltet euer Buchwissen in praktisches
Wissen umsetzen. Das heute angesammelte weltliche Wissen kdnnte vielleicht bis morgen wahren und
sich etwas spater in eine Allergie verwandeln.

Satsang heiligt den Sucher

Ihr solltet im Leben Gliickseligkeit erreichen. Ihr solltet das Gottliche sehen, beriihren und erfahren und
dadurch in diesem Leben selbst Gliickseligkeit erlangen. Das ist als Jivanmukti bekannt (Befreiung zu
Lebzeiten). Nehmt die Analogie von Kohle und Feuer. Der Vorgang, sie zusammenzufihren, ist Satsang.
Die Kohle brennt, solange sie in Kontakt mit Feuer ist. Dieser Satsang hilft dabei, schlechte Gefiihle
durch gute zu ersetzen. Nahe ist Satsang, wohingegen Zuneigung Nissang ist.

Gute Gesellschaft fiihrt zu Losgeldstheit;
Losgeléstheit befreit einen von Tduschung;
Freiheit von Tduschung fiihrt zu einem stetigen Geist;
und ein bestédndiger Geist verleiht Befreiung.

Ein bestandiger Geist ist das Attribut von Jivanmukti. Es genligt nicht, nur am Satsang teilzunehmen. lhr
misst Liebe dazu entwickeln. Es sollte wie das Zusammentreffen von Positivem und Negativem sein.

Gute Gesellschaft hat die Fahigkeit, schlechte Gesellschaft in etwas Vortreffliches zu transformieren.
4
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Schlechte Gesellschaft kann auch gute Gesellschaft negativ beeinflussen. Hier ist ein Beispiel. Gebt in
ein GefaR zehn Liter Milch und in ein anderes einen Liter Wasser. Wenn ihr diesen einen Liter Wasser in
die zehn Liter Milch gieBt, erhoht sich der Wert des Wassers. In der Gemeinschaft mit Milch wird
Wasser ebenfalls zu Milch. Angenommen, ihr habt zehn Liter Wasser und einen Liter Milch. Wenn ihr
den einen Liter Milch in die zehn Liter Wasser giel3t, entstehen nur elf Liter milchiges Wasser. Milch
verliert ihren Wert, wenn sie in schlechte Gesellschaft gerat. Schlechte Gesellschaft ist schadlich fiir die
guten Eigenschaften, die man kultiviert hat.

Ehe ihr nach Puttaparthi kommt, habt ihr alle euer Leben auf unterschiedliche Weise gefiihrt. Nachdem
ihr euch Swamis gottlicher Gesellschaft angeschlossen habt, habt ihr begonnen, edle Gedanken und
Gefilihle zu entwickeln. Selbst nach der Vollendung eures MBA Studiums hier misst ihr mit groer
Sorgfalt eure guten Eigenschaften bewahren. lhr solltet gute Gesellschaft pflegen und schlechte
Gedanken, Worte und Taten aufgeben. Ihr misst euch durch jedes erdenkliche Mittel von schlechter
Gesellschaft befreien.

Bemiiht euch angemessen, gute Gesellschaft zu pflegen. Gute Taten heiligen den Korper. Mit einem
geheiligten Korper kann man Befreiung leicht erlangen. Zeit ist kostbar. Jene sind gesegnet, die nicht
einmal eine halbe Sekunde dieser wertvollen Zeit verschwenden und dadurch Erfiillung finden.

Aus Bhagavans Ansprache in Sai Sruthi, Kodaikanal, am 22. April 1987.

UNSER LEBEN ZU BHAGAVANS BOTSCHAFT MACHEN

I.S.N. Prasad und Vandita Sharma

I.S.N. Prasad: Ich hatte das groRRe Gliick, dass Swami Teil meines Lebens ist. Es begann eigentlich schon
sehr friih. Die Eltern meiner Mutter waren beide Devotees von Swami. Meine GroReltern lebten lange
Zeit in Prashanti Nilayam und wir erlebten als Kinder so viele Wunder.

Ich erinnere mich an einen meiner Verwandten vaterlicherseits, Dr. Bikkina Seetharamaiah. Er war einer
der ersten Arzte, die hierher kamen und das General Hospital aufbauten. Er erzidhlte mir oft, dass
Swami ihm als kleinem Kind eines Tages sagte: ,Seetharamaiah, du siehst Puttaparthi jetzt so. Es wird
jedoch eine Zeit kommen, in der Flugzeuge hier landen und die Menschen mich durch Fernglaser
anschauen werden.” Das brachte diesen alten Mann zum Lachen. Damals redeten sie Swami im
Singular an. ,Po Swami... lllage Cheptavu Nuvvu’ (Geh Swami, du erfindest das). Wie soll das
geschehen? Zu diesem Zeitpunkt hatte dieser Mann die Veranderung bereits gesehen. Wie prophetisch
das war! Es kam eine Zeit, in der wir Swami nur als orangefarbenen Klecks sahen, der im Auto
vorbeifuhr, und wir sallen so weit weg.

Wie Swami uns in seine Herde aufnahm

Vandita Sharma: In meinem Fall war es nicht so, wie mein Mann es erzahlt hat. Ich gehore eigentlich
nicht zu denen, die in der Sai-Gemeinde geboren oder aufgewachsen sind. Tatsdchlich waren meine
Eltern viel starker von der Philosophie des Arya Samaj beeinflusst. Ich komme aus dem Punjab. Ich
gehore nach Ludhiana und bin dort geboren und aufgewachsen. Der Arya Samaj spricht von
Monotheismus. Es ist eine auf Om basierende Philosophie, bei der die Veden die primare und
unfehlbare Wahrheit sind. Wir glauben also im Grunde an die Veden und zu Hause wurden viele

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Opferzeremonien durchgefiihrt, aber wir gingen nie in Tempel, obwohl nichts dagegen sprach, in den
Tempel zu gehen.

Mit diesem Hintergrund an Gott in menschlicher Gestalt zu glauben, war eine 180-Grad-Wende. Ich
wirde sogar sagen, es war eine vollstandige Kehrtwende. Und wie es dazu kam, mochte ich kurz
erzdhlen. Es begann wahrscheinlich 1980 oder 1981. Wir hatten gerade ein sehr kleines neues Haus
gebaut. Als der Zement auf die Wand aufgebracht wurde, schrieb jemand mit Zement ,Asatoma
Sadgamaya®“, ein beriihmtes Gebet. In Punjab, wo die Arbeiter nicht lesen konnten, konnte ich mir nicht
vorstellen, dass jemand das geschrieben hatte. Es tauchte einfach eines Tages auf. Wir gingen jeden Tag
zur Baustelle. Und es war dort eine ganze Weile zu sehen. Aber zu dieser Zeit wussten wir nichts von
Swami. Wir hatten zwar von ihm gehort, aber wir hatten absolut keine Ahnung von seiner Gottlichkeit.
Fiir uns war er einfach ein weiterer Heiliger. Eines Tages, als wir in das Haus eingezogen waren,
besuchte mein Vater einen Verwandten. Es waren Devotees von Swami. Und in seinem Haus sah er, wie
in seiner Gegenwart Honig und Amrit aus Swamis Bild flossen. Und er konnte nicht glauben, dass dies
geschah. Dann erzdhlte ihm seine Frau, meine Tante, von verschiedenen Wundern, die in ihrem Leben
geschehen waren, und wie sie eine Devotee von Sai wurde.

Sie gab ihm auch ein Buch. Es war Howard Murphets Buch ,,Sai Baba: Man of Miracles” und sie sagte
ihm, er solle es lesen. Als wir alle das Buch gelesen hatten, waren wir ziemlich Gberrascht. Eines Tages
saB ich draulRen auf dem kleinen Rasen und lernte fiir meine Priifungen. Es war Winter. Ich schaute
gerade auf. Jemand hatte mit weiRer Kreide ein groRes Om auf die Briistungsmauer geschrieben. Diese
Stelle konnte niemand erreichen. Sie befand sich in einer Hohe von mindestens einem halben Meter.
Ich konnte es nicht glauben. Ich fragte mich, wer das geschrieben hatte. Gestern war es noch nicht da.
Ich sall hier und lernte. Ich rief meine Mutter. Dann holten wir plotzlich dieses Buch. Auf dem
Buchdeckel war ein Bild von Swami, der einem Kind eine Schiefertafel liberreichte, auf der er Om
geschrieben hatte. Damals tat er dies flir Kinder, die mit der Schule beginnen sollten. Dieses dhnelte
dem Om im Buch. Wir konnten es nicht glauben. Dieses Om war etwa zweieinhalb Monate zu sehen
und verblasste dann von selbst. Wir wissen bis heute nicht wirklich, wie. Aber fiir uns wurde er zum A
und O unseres Lebens. Und danach haben wir nie mehr zuriickgeschaut. Swami war in jedem Moment
unseres Lebens bei uns, bei jedem Schritt unseres Lebens. Er hat sich um uns gekiimmert.

Die kraftvollsten Mantras des Lebens

Ich erhielt eine Stelle im Karnataka Cadre. Ich glaube, das war Swamis Art, uns physisch ndher zu sich zu
holen. Ich fuhr zum Darshan nach Brindavan. Damals gab es die Sai Ramesh Hall noch nicht. Der erste
Darshan, den ich hatte, war Gberwaltigend. Er kam gerade aus Trayee und wir sallen unter einem
Baum. Es war, als wiirde die Sonne hervorkommen. Ich erlebte, wie eine grofle Sonne kam und Swami
darin stand und dann bewegte er sich und kam. Es war wunderschon. Das ist die Erinnerung, die ich am
meisten in meinem Herzen bewahre. Und sobald die Sonne kommt, gibt es nur noch Licht. Er hat uns
die ganze Zeit gefiihrt. Swamis vier Worte ,Liebe alle, diene allen” fassen zusammen, was er von uns
will und wonach wir streben sollten. Jetzt gibt es nur noch Swami. Ich meine, ihr seid nur wegen SAIl im
IAS.

In jeder schwierigen Situation dachten wir einfach an Swami und er I6ste das Problem. Wir beide haben
Swamis Bild auf unserem Schreibtisch und jeden Morgen, bevor ich mich auf den Stuhl setze, bete ich
zu ihm. Mein Gebet lautet: ,Was auch immer heute geschieht, tu Du es durch mich.” Das Leben ist eine
Herausforderung, egal wo wir uns befinden. Gleichgliltig, welchen Beruf wir ausiiben, jeder Mensch
steht vor vielen Herausforderungen und das ist der Zweck unserer irdischen Existenz. Wir miissen unser
Karma abarbeiten und durch diese Waschmaschine gehen. Gott hilft uns dabei. Das sind Swamis
Lehren. Er kommt vielleicht nicht physisch und steht dort und sagt euch, tut dies oder tut das, aber er
hat uns die Leitprinzipien gegeben.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Alles, was er gesagt hat, ergibt absolut Sinn fiir unser Leben. Die wichtigste Lehre von Swami ist , Liebe
alle, diene allen. Hilf immer, verletze nie”. Wenn ihr diese acht Worte zu euren Leitsatzen macht, dann
seid ihr meiner Meinung nach auf dem richtigen Weg. Das hat Swami uns Uiber das Leben gelehrt. Das
Ziel der Bildung ist Charakter. Wenn unser Charakter in Ordnung ist, dann bin ich sicher, dass wir auch
jede schwierige Situation meistern kdnnen. Ich meine, ich wiirde sagen, dass es Zeiten gab, in denen
wir unter Druck gesetzt wurden, Dinge zu tun, die wir fir falsch hielten. Wir beide haben uns sehr stark
eingesetzt, etwas zu tun, wenn wir etwas nicht gut fanden, und so weiter. In den letzten 10 Jahren
meiner Tatigkeit war ich in der Finanzabteilung tatig, wo drei aufeinanderfolgende Chief Minister das
Finanzressort innehatten, und ich musste mit drei politischen Parteien zusammenarbeiten.

Oftmals schrieben und sprachen wir beide sehr mutig und wurden auch oft liberstimmt. Aber die Chief
Minister argerten sich nie iber uns. Ich denke, das war allein Swamis Gnade, denn wir haben das nicht
bei allen erlebt. Irgendwie waren sein Segen und seine Flihrung immer da. Tatsachlich hatten wir das
Gefiihl, dass er es war, der die ganze Arbeit machte. Swami war immer liebevoll.

Als Einziges mochte ich noch hinzufligen, bevor ich es wieder vergesse, dass, wenn er sagt ,Liebe alle,
diene allen”, die Verbindung zwischen dem Wort ,dienen” und dem IAS-Dienst sehr stark ist. Wir
mussen also verstehen, dass dies ein 6ffentlicher Dienst ist. Wir sind 6ffentliche Bedienstete. Es ist fir
uns alle sehr wichtig zu verstehen, dass uns diese gottgegebene Mdoglichkeit zu dienen gegeben wurde.
Wenn wir also in der Lage sind, diese Gelegenheit mit dem Segen Bhagavans zu nutzen, sollten wir
versuchen, den Unterdriickten und Armen so viel wie moglich zu helfen; das ist das Gebot der Stunde.
Das ist das eigentliche Ziel unseres Dienstes, und mehr ist nicht erforderlich. Wir brauchen keine
Anerkennung. Dieser Dienst ist nicht fir das Ego. Er dient nicht der Selbstverherrlichung, sondern dem
Dienst an den Menschen. Es bereitet so viel Freude und grofRe Genugtuung, wenn man sieht, dass
einige Entscheidungen, die man getroffen hat, den armen Menschen zugutekommen werden. Es wird
so viel Freude in einem auslésen, wie es meiner Meinung nach keine offentliche Ehrung vermag. Swami
selbst hat es getan. All diese Dinge, die eigentlich die Regierung tun sollte, hat Swami getan. Das war
uns genug. Dann wird einem klar, dass dies ein Dienst ist, den Swami uns erwiesen hat.

Danach hat sich alles gefiigt. Wir haben uns nie schlecht gefiihlt. Auch wenn man im IAS ist und fir
verschiedene Minister und Politiker arbeitet und ihnen Bericht erstattet, arbeitet man in seinem Herzen
eigentlich fiir Swami. Es ist immer fir Swami. Wir haben immer gesagt, dass wir Swami Bericht
erstatten. Aber gleichzeitig wird es auf der praktischen Ebene sehr schwierig. Swami fasste seine Lehren
in acht Worten zusammen: , Alle lieben, allen dienen, immer helfen, niemals verletzen®. Swami sagt,
dass dies die Essenz aller 18 Puranas ist. Aber es gibt Situationen, in denen man eine Entscheidung
trifft, manchmal unbewusst, manchmal bewusst oder unbewusst, und am Ende irgendwo aneckt. Wie
geht man damit um? Das ist schon oft passiert.

Swamis Leben ist seine Botschaft

Es ist unmoglich, es allen recht zu machen. Aber wie gesagt, da wir immer an Swami glaubten und
seinen Namen anriefen, bevor wir eine wichtige Entscheidung trafen, blieb es ihm {berlassen. Und
irgendwie sorgte Swami dafilr, dass es keine negativen Auswirkungen fiir uns gab. Der Verdienst
gebihrt also Swami. Ansonsten arbeiten wir in einem sensiblen System, in dem viele Menschen AnstoR
nehmen konnten. Aber wie ich bereits sagte, hat Swami es nur durch seine Gnade immer
bemerkenswert gut gehandhabt. Er kimmert sich um jeden. Und ja, es wird Zeiten geben, in denen
man aneckt und in denen man mit Schwierigkeiten konfrontiert wird. Aber so ist das Leben. Es ist nicht
vorgesehen, dass das Leben immer nur schon ist. Es hat viele Hohen und Tiefen. Manchmal ist es nicht
einfach. Aber ich denke, wir hatten grofles Gliick. Swami lehrte durch sein eigenes Leben. Er hat alles
durchgemacht. Er hat auch Dinge auf menschliche Weise erreicht. Es ist nicht so, dass er alles auf
gottliche Weise getan hat. Wenn wir sein Leben betrachten, musste auch er viele Hirden iberwinden.
Wir kdnnen also viel aus seinem Leben lernen. Die innere Verdnderung, die er in den Menschen
bewirkt, ist meiner Meinung nach seine Gottlichkeit. Trotz vieler Schwierigkeiten fiihrte er selbst ein

7
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



sehr vorbildliches Leben. ,,Mein Leben ist meine Botschaft”, sagte er. Was fir ein hartes Leben! Und
was ist unser Leben dagegen? Absolut nichts. Wenn wir uns anschauen, dass Bhagavan eine Institution
oder dieses ganze Prashanti Nilayam oder all die Institutionen aufgebaut hat, dann gibt es meiner
Meinung nach nichts, worum Bhagavan uns gebeten hat, was er nicht selbst getan hat. Selbst wenn ich
Berichte Gber Swamis Kindheit lese, dann erfahre ich, dass Swami Nagarsankirtan gemacht hat. Er zog
von Dorf zu Dorf. Wenn er uns also bittet, Bhajans oder Nagarsankirtan zu veranstalten, dann hat er
dies auch getan. Wenn er uns bittet, Seva zu machen, dann hat er es auch getan. Er arbeitete
unermudlich. Das ist wahr. Wenn wir diesen Weg so weit wie moglich gehen kdnnen, so ist das unser
Opfer fiir ihn. Wie es heiRlt, bedeutet Weisheit zu wissen, was richtig ist, und Integritat, in der Lage zu
sein, diesen Weg zu gehen. Und das ist nicht immer einfach. Doch nur mit seiner Gnade kdnnen wir auf
dem richtigen Weg vorankommen. Ich habe irgendwie das Gefiihl, dass unser Lebensweg schwierig ist,
wenn wir uns ihm nicht hingeben.

Abgesehen von dem von mir erwidhnten Dienst ist der Zugang zur Offentlichkeit ein weiterer wichtiger
Punkt. Es herrscht das starke Gefiihl, dass die IAS-Amtstrager nicht ansprechbar sind. Man kann sie
nicht einfach aufsuchen. Deshalb bin ich der Meinung, dass wir unsere Tiren offen halten sollten. Ich
denke, das war ein starker Einfluss von Swami auf uns. Er hat uns nie erlaubt, in unseren eigenen
Gedanken gefangen zu sein. Deshalb haben wir immer gesagt, das ist Dienst, Swamis Dienst. Unsere Tir
stand der Offentlichkeit immer offen. Ich habe meine Biirotiir nie geschlossen. Ich erinnere mich sogar
an die Tage, besonders als wir stellvertretende Kommissare waren. Wir nennen sie in Karnataka DCs, in
vielen anderen Bundesstaaten sind sie als Collectors bekannt. Ich hatte eine sehr schwierige Stelle. Das
war die Zeit, in der ich tatsachlich die Gegenwart von Swami spirte, denn er erschien damals oft in
meinen Traumen. Ich brauchte das in diesen schwierigen Zeiten. Das war eine schwierige Zeit. Auch
damals liel ich meine Tur offen. Sogar die Sicherheitsleute sagten: ,Madam, Sie miissen sie schlieRen.”
Ich sagte: ,Ich werde sie nicht schlieRen. Lasst die Leute herein. Lasst sie kommen. Es ist in Ordnung.
Wenn sie ein Anliegen haben, missen sie kommen. Wenn das Anliegen auf einer niedrigeren Ebene
erledigt wurde, warum sollten sie dann hierher kommen? Das bedeutet, dass es nicht erledigt wurde.
Ich will das tberpriifen.” Ich habe meine Tir nie geschlossen.

Das ist das eine. Aber dann fallt mir ein sehr interessanter Traum ein, den ich damals hatte und der
mich auch etwas gelehrt hat. In einem der Trdume war niemand anderes da. Nur Swami und ich
betraten das Biiro im Traum. Ich setzte mich auf meinen Stuhl und Swami setzte sich vor mich auf den
Stuhl, auf dem die Besucher sitzen. Und plotzlich erschitterte dies mich. Ich sagte: ,Wie kann ich hier
sitzen, wenn Swami dort sitzt?“ In dem Moment, als mir dieser Gedanke kam, tauschten wir die Stiihle.
Ich sal® auf dem Besucherstuhl und Swami sal® auf dem Stuhl des Collectors. Und dann, ich glaube nach
diesem Traum, fragte ich mich plotzlich, wie ich jemals auf diesem Stuhl sitzen kann. Es ist immer
Swami, der dort sitzt. Ich sollte nie, nie denken, dass ich einen Posten innehabe. Das bin nicht ich. Er
hat uns als Werkzeuge auserwahlt. Das hat er auch in seinem sehr schonen Gedichte gesagt. Er hat uns
auserwahlt. Es ist Swami, der dort sitzt und uns arbeiten lasst. Das war sehr interessant. Seitdem habe
ich meine Tur nie wieder geschlossen.

Selbst als Chief Secretary stand meine Tiir immer offen. Ich habe sie nie geschlossen. Tatsachlich kamen
viele Leute — Amtstrager, Kollegen — und sagten mir: ,,Sie sollten sich manchmal eine Pause génnen. Die
Leute kommen einfach in lhr Blro. Sie machen keine Termine aus.” Ich sagte: , Dafiir sind wir da. Das ist
in Ordnung. Ich werde mit 60 Jahren in Rente gehen. Danach habe ich alle Zeit der Welt fiir mich. Das
ist vollig in Ordnung.” Aber ja, es gibt Zeiten, in denen man lernen muss, zu unterscheiden.

Wenn jemand kommt, gibt es ein Problem, das zu l6sen ist, und man muss demjenigen bei der Lésung
helfen. Manchmal ist es vielleicht nicht wichtig oder richtig, oder derjenige will einen nur ausnutzen.
Diese Unterscheidungsfahigkeit muss man entwickeln. Aber meistens habe ich das Gefiuhl, dass
jemand, der es bis zum Biiro des Chief Secretary geschafft hat, offensichtlich viele Probleme hat und
niemand zuhort. Also sollten wir den Menschen diese Moglichkeit geben. Und auRerdem sollte man

8
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



sich niemals so verhalten, als wiren wir ihnen lberlegen. Wir miissen auch den Armsten der Armen
diese Wiirde zugestehen. Selbst wenn ein Armer mein Biro betrat, habe ich denjenigen immer
gebeten, sich zu setzen. Das ist wieder eine Lehre von Swami. Ich meine, Swami war so. Man sollte
denjenigen immer zuerst bitten, sich zu setzen. Viele Leute sagen: ,Wir werden nicht sitzen. Wie
kdnnen wir sitzen?“ Ich sage: ,lhr misst euch setzen und reden. Dafiir sind die Stiihle da.” Man gibt
diesem Menschen also Wiirde, wie Swami sagte: , lhr seht mich in jedem.”

Ich glaube nicht, dass ich das kénnte. Ich bin noch nicht so weit, dass ich Swami in jedem Menschen
sehe. Aber ich habe mein Bestes gegeben, um sicherzustellen, dass der andere so viel Wiirde erhalt,
wie man selbst von anderen erhalten mochte. Das kdnnen wir zumindest tun. Wir haben diese kleinen
Dinge. Wir missen lernen, sie mit dem Segen von Swami umzusetzen. Es ist also ganz allein seine
Fihrung, finde ich. Das finden wir beide. Tatsachlich kann ich diesen Traum nicht aus dem Kopf
bekommen, weil er so bedeutsam war. Einerseits kommt Swami und setzt sich vor einen, als wollte er
einem zu verstehen geben, dass derjenige, der hierher kommt, nur Ich in einer anderen Form bin. Und
dann, in dem Moment, denkt man: Oh, bin ich das? Dann sagt er: Nein, nein. Ich schicke nur die
Probleme. Ich I6se nur die Probleme. Ich werde nie das Gefiihl vergessen, das ich in diesem Traum
hatte. Es hat mich erschiittert. Ich fragte mich, wie kann der Meister hier vor mir sitzen? Und in dem
Moment, als dieser Gedanke kam, sal} ich vor ihm.

(Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre, Prasanthi Nilayam.)

Sri I.S.N. Prasad (IAS) ist ehemaliger Additional Chief Secretary (Finanzen) und ehemaliger Principal
Secretary (IT und BT) der Regierung von Karnataka und Smt. Vandita Sharma (IAS), ehemalige Chief
Secretary und ehemalige Additional Chief Secretary und Entwicklungsbeauftragte der Regierung von
Karnataka.

(Fortsetzung folgt...)

Bhagavans Botschaft an Shivaratri

DIE BEDEUTUNG DER WIEDERHOLUNG DES GOTTLICHEN NAMENS
AN SHIVARATRI

BINDUNG AN DEN KORPER IST DIE URSACHE FUR DAS UNGLUCK DES MENSCHEN

Wer die Wahrheit erkannt hat, dass derselbe Atman in allen existiert, erfahrt die Einheit mit Gott und
genieRt gottliche Glickseligkeit, ob er ein Entsagender ist oder ein Familienleben fihrt, ob er dem Pfad
des Handelns folgt oder nicht. Das Atmanprinzip kann nicht durch bloRes Studium der Veden und
heiligen Texte verstanden werden noch durch das Héren von Vortrdagen. So wie ein gigantischer Baum
aus einem winzigen Samen hervorgeht, ebenso hat das gesamte Universum seinen Ursprung im
Atmanprinzip.

Das Konzept der Pancakoshah

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Verkérperungen der Liebe!

Ihr seid wahrhaftig die Verkoérperung von Frieden und Gliickseligkeit. Ist es nicht reine Unwissenheit, in
der duReren Welt nach Frieden und Glickseligkeit zu suchen, wenn sie doch sehr wohl in euch
anwesend sind? Wahre spirituelle Transformation besteht im Verstéandnis der eigenen wahren Natur.

Der gegenwadrtige und der ehemalige Vizekanzler unseres Instituts haben mich beide (in ihren
vorhergehenden Reden) gebeten, ich moge das Konzept der funf Hillen des Selbst (pancakoshah)
detailliert erkldren. Der reine Atman wird von funf Hillen umgeben, und aufgrund seiner Verbindung
mit diesen Hillen nimmt er ihre Wesensziige an. Der physische Koérper wird als die Hiille der Nahrung
(annamayakosha) bezeichnet. Im Wachzustand wird der Atman in seiner Verbindung mit dem
grobstofflichen Korper Vishva genannt, da er mit den Wahrnehmungssinnen (jnanendriya) und
Handlungsinstrumenten (karmendriya) ausgestattet ist. Da dieser Korper in verschiedene &uRere
Aktivitaten verwickelt ist, wird er auch Vyavaharika genannt. So haben die Veden dieser Hiille, die den
grobstofflichen Korper (sthdla sharira) umfasst, verschiedene Namen gegeben. Die Hille der
Lebenskraft (pranamayakosha), die Hiille des Geistes (manomayakosha) und die Hille der Weisheit
(vijnanamayakosha) bilden den feinstofflichen Kérper (sikshma sharira), da sie dem blofRen Auge nicht
sichtbar sind. Der Geist ist in seiner feinstofflichen Form alldurchdringend. Deshalb heil3t es: Der Geist
ist die Grundlage der gesamten Welt. Die Hiille der Glickseligkeit (annamayakosha) bezieht sich auf den
Kausalkorper (karana sharira). Man sollte sich tber alle fiinf Hillen erheben, um Glickseligkeit zu
erfahren. Dieser Zustand wird Turiya genannt, der jenseits des Tiefschlafes (sushupti) ist. Er bezieht sich
auf den hochsten kausalen Aspekt (mahakarana svariipa). Das ist das hochste spirituelle Prinzip
(paramarthika). Die Glickseligkeit, die in diesem Zustand erfahren wird, ist wahre Gliickseligkeit. Diese
Glickseligkeit kann nicht durch Sinne, Verstand oder Intellekt erlangt werden.

FUnf Arten von Hindernissen (klesha) stehen der Erfahrung dieser Gliickseligkeit im Wege. Sie sind:
Avidya Klesha, Abhinava Klesha, Ashtitha Klesha, Raga Klesha und Dvesha Klesha. Aufgrund dieser flinf
Hindernisse ist der Mensch unfidhig, den Atman zu schauen und atmische Gllckseligkeit zu erfahren.
Wer (bermaRige Anhaftung an den Korper hat, leidet unter Avidya Klesha, was zu vielfaltigen
Wiinschen und Krankheiten fihrt und das eigene Leben elend macht. Abhinava Klesha kommt auf,
wenn man keine Kontrolle Gber seinen Geist ausiibt. Der Mensch misst dem Kdérper unangemessene
Bedeutung bei, lasst sich von den Launen des Geistes mitreilen und erfahrt als Folge davon Leid.
Ashtitha Klesha entsteht aus dem Interesse an weltlichen Freuden. Raga Klesha kommt von der
Anhaftung an Reichtum und materielle Dinge. Dvesha Klesha entsteht, wenn die eigenen Erwartungen
enttauscht und Wiinsche nicht erfillt werden.

Manche Devotees verehren Gott in Erwartung einer Gegenleistung. Sie sind gliicklich, wenn ihre
Wiinsche erfiillt werden, ansonsten beginnen sie sogar Gott zu hassen. Sie erfreuen sich nicht an dem
Gliick in ihrer Hand. Stattdessen wiinschen sie sich etwas, das ihnen nicht zusteht. Als Folge davon
kommen sie in Bedrangnis. Heutzutage werden sogar die Beziehungen zwischen Mutter und Kind,
Ehemann und Ehefrau und Briidern durch Hass (dvesha) beeintrachtigt.

Alle Hullen auRer der Hille der Gliickseligkeit bringen den Menschen in Gebundenheit und
unterwerfen ihn Hindernissen (klesha). Um das Prinzip von Paramarthika (die hochste Wirklichkeit) zu
verstehen, sollte man sich vom Geist (mind) befreien oder zumindest Kontrolle liber ihn austiben und
nach und nach die Bindung an den Kérper aufgeben.

Der Kérper besteht aus den fiinf Elementen und wird zwangsléufig irgendwann vergehen. Aber der
Innewohnende unterliegt weder Geburt noch Tod. Er hat keinerlei Anhaftung oder Bindung. Wahrhaft
gesprochen ist der innere Bewohner Gott selbst.

Man kann die innewohnende Goéttlichkeit nicht erkennen, ehe man nicht seine Anhaftung an den
Korper aufgibt. Bindung an den Korper ist ein Hindernis auf dem spirituellen Weg. So wie ein
gigantischer Baum in einem winzigen Samen enthalten ist, so sind die finf Kleshas auf subtilste Weise

10
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



tief in der Anhaftung an den Korper verwurzelt. Bindung an den Koérper ist die Hauptursache fir das
Ungliick des Menschen, seine Sorge, sein Elend und seinen Mangel an Frieden. Man sollte den Korper
als ein Instrument betrachten und ein Leben der Wahrheit fiihren, indem man die innewohnende
Gottlichkeit im Auge behalt. Zuerst sollte der Mensch von der Hiille der Nahrung zur Hille der
Lebensenergie fortschreiten. Die Hiille der Lebensenergie wird auch als Schwingung bezeichnet, da sie
fir die Bewegung des Korpers verantwortlich ist. Was ist die Hiille des Geistes? Der Geist (mind) ist
alldurchdringend. Der Geist kann im Nu jegliche Entfernung zurticklegen. Der Mensch stirbt, nicht aber
sein Geist (mind).

Der Geist (mind, der Bereich der Gedanken und Gefiihle) wird dem Menschen Leben um Leben
nachfolgen. Was ist die Hiille der Weisheit? Sie ist nicht mit der materiellen Welt verbunden. Die
materielle Welt ist mit Reaktion, Widerspiegelung und Widerhall verbunden. Angenommen, ihr schlagt
mit der Hand auf den Tisch, dann gibt der Tisch euch den Schlag zurlick. Wie die Handlung, so die
Reaktion. Das ist das Prinzip von Pratibhasika. Was mit Pratibhasika verbunden ist, ist nur weltliches
und sakulares Wissen. Es kann nicht als Weisheit bezeichnet werden. Wahre Weisheit besteht im
Verstehen der konstanten integrierten Bewusstheit. Das fiihrt zur unwandelbaren ewigen
Gliuckseligkeit. Das kann nur erfahren werden, nachdem man die funf Hillen transzendiert, die
grobstoffliche Form (annamayakosha); die subtilen Formen der Lebenskraft (pranamaya), der Hiille des
Geistes (manomaya) und der Weisheit (vijnanamaya); und die kausale Form (anandamaya). Dann
erreicht ihr den Zustand von Turiya, den hochsten kausalen Zustand. Jenseits der kausalen Ebene
befindet sich die héchste kausale Ebene. Um diesen Zustand zu erreichen, sollte man das Wesen der
funf Hillen sehr genau verstehen.

Die urspriingliche Basis des Universums

Die gesamte Welt hat eine urspriingliche Basis. Hier sind ein Silberteller und ein Silberbecher. Silber ist
ihre Grundlage. Der Name und die Form des Objekts sind veranderlich, aber das Silber bleibt gleich.
Ahnlich werden sich alle Namen und Formen zwangslaufig verindern, aber die grundlegende Basis
bleibt unverandert.

Das Atmanprinzip ist uralt und ewig. Es hat weder Geburt noch Tod, weder Anfang noch Ende.

Es ist die urspriingliche Basis fiir Korper, Geist und das Lebensprinzip. Das Gottliche ist die Grundlage
von allem.

Das Meerwasser verdunstet aufgrund der Sonnenstrahlen. Der Dunst wird wiederum zu Wolken. Die
Wolken kommen in Gestalt von Regen herab und flieRen als Fliisse und Stréme, die letztendlich in das
Meer einmiinden. Das Meer ist das Ziel der Fliisse. So wie die Fliisse, die aus dem Meer entstehen,
letztendlich wieder eins mit ihm werden, ebenso werden alle Lebewesen und Dinge, die aus dem
Gottlichen hervorgehen, schlielich in das Gottliche eingehen. Im vedantischen Sprachgebrauch wird es
Befreiung, Mukti, genannt. Das Bhagavatam sagt ebenfalls, es ist fiir alle Lebewesen natiirlich, zu ihrem
Ursprungsort zurlickzukehren. Die individuelle Seele ist aus dem Gottlichen hervorgegangen und wird
zwangslaufig wieder darin eingehen.

Verkorperungen der Liebe!

Spiritualitdt bedeutet nicht ein Leben der Abgeschiedenheit. Wahre Spiritualitat besteht darin, die
Einheit der gesamten Menschheit zu verstehen und das Gefiihl von Anhaftung und Hass aufzugeben.
Das Atmanprinzip ist in jedem dasselbe. Welche Form hat der Atman? Zucker hat eine Form, aber kann
irgendjemand die Form von SiiRe beschreiben? SiiBe kann nur erfahren, nicht aber erklart werden.
Genauso verhalt es sich mit dem Atmanprinzip. Es ist uralt, ewig, eigenschaftslos, rein, makellos und
unsterblich. StRigkeiten wie Mysore Pak, Gulab Jamun, Burfi usw. mégen Name und Form haben, aber
der Zucker ist in allen derselbe. Genauso unterscheiden sich die Namen und Formen, aber das
Atmanprinzip ist ein und dasselbe.

11
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Heutzutage fihrt der Mensch spirituelle Praktiken durch, wie: Zuhéren (shravana), Singen (kirtana), an
Gott denken (vishnusmarana), den LotusfiiSen dienen (padasevana), Verneigung (vandana), Verehrung
(arcana), Dienen (dasya), Freundschaft (sneha) und Selbsthingabe (atmanivedana). Aber diese
verschaffen nur duRerliche und zeitweilige Befriedigung. Es ist fruchtlos zu argumentieren, welche
spirituelle Praxis segensreicher ist. Solange man schlafen kann, spielt es kaum eine Rolle wo man
schlaft, ob in einem Rasthaus oder einem Palast. Ahnlich sollte man, welche spirituelle Praxis man auch
durchfihrt, einen reinen Geist haben. Wenn der Geist erst einmal rein ist, kann man alles im Leben
erreichen. Um den Geist zu reinigen, sollte man das Prinzip der Liebe entfalten. Das Licht der Liebe
kann nie ausgeldscht werden. Wenn ihr erst einmal das Liebesprinzip entwickelt, werdet ihr die drei
Stadien von Vishva, Tejas und Prajna transzendieren und die hochste Glickseligkeit erlangen. Die
individuelle Seele wird im Wachzustand Vishva genannt, da sie mit den Handlungssinnen (karmendriya)
und Wahrnehmungssinnen (jnanendriya) verbunden ist. Im Traumzustand wird sie Tejas genannt, weil
sie mit dem strahlenden Prinzip der inneren Instrumente (antahkarana) verbunden ist. Im Tiefschlaf
wird sie als Prajna bezeichnet. Sie ist mit der Hiille der Glickseligkeit verbunden.

Amarasimha, ein altehrwiirdiger herausragender Gelehrter, verfasste viele Verse, die das gottliche
Prinzip beschreiben. Aber manche Leute waren nicht in der Lage, seine heilige Natur zu verstehen und
setzten ihn grofRen Schwierigkeiten aus. Sie brandmarkten Amarasimha als einen Atheisten. Er wurde
groRem Leid ausgesetzt und all seine Biicher wurden verbrannt. Als seine Werke brannten, griff
Shankara ein und rettete Amarakosha. Amarakosha ist wie ein weiterer Veda. Es ist ein bezauberndes
und spannendes Buch. Es ist hdchste Torheit, ein solches Buch zu zerstéren. In Wirklichkeit versuchen
die Leute nicht, die Lehren der Veden und heiligen Texte zu verstehen. Deshalb haben sie ihr wahres
Selbst vergessen.

Die Bedeutung der Wiederholung des gottlichen Namens an Shivaratri

Die Nachte, die ihr anderen Tagen erfahrt, sind gewdhnliche. Aber Shivaratri ist eine segensreiche
Nacht. Inwiefern ist sie segensreich? Sie ist segensreich, wenn ihr eure Zeit auf eine segensreiche Weise
verbringt, indem ihr zum Lobe Gottes singt. Der Geist hat sechzehn Aspekte. Der Mond ist die Gber den
Geist (mind) herrschende Gottheit. Von den sechzehn Aspekten des Geistes sind flinfzehn heute
abwesend. Wenn ihr die ganze Nacht hindurch aus ganzem Herzen Seine Herrlichkeit besingt, kann
selbst der verbleibende eine Aspekt mit dem Gottlichen verschmelzen. Es ist an diesem Tag mdglich,
volle Kontrolle iber den Geist zu erlangen, indem man sich auf Gott besinnt. Aus diesem Grund gilt es
als eine segenreiche Nacht. Leider halten die Leute in diesem Kalizeitalter die Nachtwache von
Shivaratri ein, indem sie ins Kino gehen oder die ganze Nacht lang Karten spielen. Das kann man nicht
Shivaratri nennen. Jeder Moment der Nacht sollte dem Gedanken an Gott geweiht sein und dem
Singen seines Namens aus ganzem Herzen. Das Singen sollte von innen kommen. Das wird die
Widerspiegelung des inneren Wesens genannt.

Gott hat Tausende Namen. Von all diesen Namen ist Sat-cit-ananda der wichtigste und bedeutendste.
Sat steht fiir das unwandelbare ewige Prinzip und cit fiir vollkommene Bewusstheit. Ersteres ist mit
Zucker vergleichbar und letzteres mit Wasser. Wenn Zucker und Wasser vermischt werden, entsteht
Sirup. Ebenso resultiert die Kombination von Sat und Cit in Glickseligkeit, Ananda. Fillt euer Herz mit
Liebe und singt den gottlichen Namen. Nur dann konnt ihr das Gottliche erlangen. Fihrt eure
Aktivitaten mit Liebe durch. Liebe sollte aus der Quelle, dem Herzen, kommen und nicht durch Zwang.
Heutzutage rezitieren die Leute den gottlichen Namen nicht aus der Quelle heraus, sondern aus Zwang.
Kein Segen kommt aus dem Chanten des gottlichen Namens, wenn es nicht aus ganzem Herzen
geschieht. Rezitiert seinen Namen wenigstens eine halbe Minute lang aus ganzem Herzen, das genligt.
Ein Teeloffel Kuhmilch ist besser als Tonnen Eselsmilch. Gott ist an Qualitdt, nicht an Quantitat
interessiert.

Das Geheimnis, immer jung zu bleiben

Studenten!

12
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



lhr solltet verstehen, dass der Kérper nur ein Instrument ist und dass der Atman der Handelnde und
GenieRer ist. Gebt die Anhaftung an den Korper auf. Wozu studiert ihr? |hr wollt Geld verdienen und
ein gliickliches Leben fiihren. Aber erhaltet ihr aus euren Studien Gliick? Nein. Nach euren Studien
wollt ihr einen lukrativen Job, dann eine Beférderung usw. Eure Wiinsche sind endlos. Wie konnt ihr
dann erwarten, gliicklich zu sein? Wahres und dauerhaftes Gliick kann nicht in der physischen Welt
erlangt werden. Es kann nur im Zustand von Turiya erfahren werden. Glickseligkeit ist nicht in
kérperlichen und weltlichen Dingen anwesend.

Eines Tages wanderte Adishankara gemeinsam mit seinen Schilern zum Fluss Ganges fir ein heiliges
Bad. Er traf auf einen Brahmanen, der unter einem Baum saf und ,dukrunkarane, dukrunkarane”
wiederholte. Shankara fragte ihn, was er durch das Wiederholen der Grammatikregeln gewinnen
wirde? Der Brahmane erwiderte, er wiirde ein grofRer Gelehrter werden, sich dem koniglichen Hof
anschliefen und Geld verdienen. Da fragte Shankara ihn, wie lange der Wohlstand ihm Gliick sichern
wirde. Der Brahmane sagte, er konne bis zu seinem Tod ein gllickliches Leben fiihren. Da fragte
Shankara ihn, was nach dem Tod geschehen wirde. Der Brahmane antwortete, er wisste es nicht.
Daraufhin sang Shankara den folgenden Vers:

Oh Narr, wenn die Todesstunde herannaht,
werden die Grammatikregeln dich nicht retten kommen.
Wiederhole deshalb lieber Gottes Namen.
(Vers aus Bhaja Govindam)

Allein Gottes Name wird euch zu allen Zeiten und unter allen Umstanden beschiitzen. Alles in dieser
Welt gleicht vortberziehenden Wolken. Allein Gllickseligkeit und Liebe sind dauerhaft. Liebe ist Gott,
Gott ist Liebe. Lebt also in Liebe.

Studenten!

Die Jugendzeit ist sehr heilig. Missbraucht sie nicht, indem ihr grenzenlose Winsche hegt und
Luftschldsser baut. Geht eurer Ausbildung nach und behaltet dabei Gott zuoberst in eurem Geist. Lasst
euch nicht in unndétige Aktivitaten und Bindungen verwickeln, die Ruhelosigkeit verursachen werden.
Heutzutage sind die Leute auf der Suche nach Frieden. Aber Friede kann nicht in der dufleren Welt
gefunden werden. lhr findet dort nur Bruchstiicke! Friede ist in euch. lhr seid die Verkorperung des
Friedens, ihr seid die Verkérperung der Wahrheit und ihr seid die Verkérperung der Liebe. Erkennt
deshalb als Erstes euch selbst. Nur dann konnt ihr immer gliickselig sein. Die modernen Studenten
erlangen verschiedene Abschliisse. Aber welchen Nutzen hat das?

Trotz seiner Bildung und Intelligenz
wird ein térichter Mensch sein wahres Selbst nicht kennen
und ein niedrig gesinnter Mensch seine schlimmen Eigenschaften nicht aufgeben.
Die moderne Bildung fiihrt nur zu Argumentation, nicht aber zur vollkommenen Weisheit.
Welchen Nutzen hat es, weltliche Bildung zu erlangen,
wenn sie euch nicht zur Unsterblichkeit fiihren kann?
Erlangt das Wissen, das euch unsterblich machen wird.
(Telugu Gedicht)

Verkérperungen der Liebe!

13
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Liebt alle, hasst niemanden. Das ist die Lehre unserer alten Kultur. Der Weise Vyasa gab die Essenz der
18 heiligen Epen (Purana) in wenigen Worten: Man erlangt Verdienst, indem man anderen dient, und
man begeht Siinde, wenn man sie verletzt. Also: Helft immer, verletzt nie. Es geniigt, wenn ihr das in die
Tat umsetzt. Gemeinsam mit weltlicher Bildung ist auch die spirituelle Bildung wesentlich. Es heiRt:
Spirituelle Bildung ist die wahre Bildung. Diese allein kann das Wissen von Brahman verleihen, welches
die Dualitaten und die drei Grundeigenschaften Sattva (Reinheit), Rajas (Leidenschaft) und Tragheit
(tamas) transzendiert. Gott allein ist dauerhaft, alles andere ist vergdnglich. Heutzutage setzen die
Leute ihr Vertrauen in die Welt, nicht aber in Gott. Seid nicht stolz auf eure Jugend und physische
Schonheit. Wie lange wird die Jugend andauern? So wie auf einen Lichtblitz tiefe Dunkelheit folgt,
ebenso folgt das Alter auf die Jugendzeit. Die Blume, die am Morgen erbliht, verwelkt am Abend.
Derart ist die Natur des menschlichen Koérpers.

Wenn ihr immer jung bleiben wollt, solltet ihr Kontrolle Gber eure Sinne haben. Swami ist der direkte
Beweis daflir. Mein Korper ist voller Energie. In mir gibt es Gberhaupt keine Schwache. Selbst jetzt kann
ich schnell rennen. Kann sich irgendjemand vorstellen, dass Swami 75 Jahre alt ist? Was ist das
Geheimnis dahinter? Reinheit, Geduld und Ausdauer sind hauptsachlich dafiir verantwortlich. Swamis
Gefiihle sind immer rein und bestandig. Versucht, Swami diesbezliglich nachzueifern. |hr bezeichnet
euch als Swamis Devotees. Ist es dann nicht eure Pflicht, wenigstens einen Bruchteil von Swamis
Reinheit zu kultivieren? Ihr habt nicht einmal die Geduld eine angemessene Antwort zu geben, wenn
jemand euch um eine Information bittet. Ich aber spreche mit Tausenden und bleibe dennoch immer
friedvoll und glickselig. Ich bin mit vielfaltigen Aktivitaten beschaftigt. Niemand kann die Aufgaben
beschreiben, die ich verrichte. Ich vollbringe die Arbeit aller Abteilungen. Alle Abteilungen gehéren mir;
aber ich bin niemals unruhig. Ich bin immer voller Glickseligkeit. Wahrend der
Geburtstagsfeierlichkeiten wiinschen mir manche Devotees ,happy birthday”. Ich sage zu ihnen: ,lhr
braucht mir nicht ,happy birthday” zu wiinschen, denn ich bin immer gliicklich. Schenkt denen Gliick,
die nicht gliicklich sind.“ Gliick liegt in der Einheit mit Gott. Wenn ihr die feste Uberzeugung habt, dass
Gott in euch, mit euch und um euch herum ist, werdet ihr in eurem Leben niemals Not oder Elend
erleben. Die Leute reden von Sorgen und Leid. Aber ich weilR nicht, was diese sind. Sie kommen
aufgrund meiner Reinheit nicht an mich heran. Nur jene mit schlechten Gedanken und schlechtem
Charakter werden von Leid und Sorge beeintrachtigt. Wenn ihr mit Schwierigkeiten konfrontiert seid,
dann lasst euch nicht entmutigen. Denkt, dass sie zu eurem eigenen Guten sind.

Der starke Glaube eines Devotees bringt ihm Bhagavans Gnade

Ihr habt wahrscheinlich bemerkt, wie Swami vor ein paar Minuten auf dieser Plattform mit einem
Devotee sprach. Sein Name ist Narayana. Er stammt aus Chennai. Letzte Woche entwickelte er ein
Herzproblem. Sein Sohn, der ein Student unseres Colleges ist, rief seinen Vater an und bat ihn, sofort
nach Puttaparthi zu kommen. Er kam hierher und der Arzt, der ihn untersuchte, sagte mir, die vier
Herzklappen seien blockiert und es sei schwierig, ihn zu operieren. Drei Arzte, die aus Amerika
gekommen waren, untersuchten ihn. Tatsachlich waren sie {iberrascht, ihn mit einem so ernsthaften
Herzproblem lebend vorzufinden.

Narayana sagte zu mir, er habe keine Schmerzen und sei sehr gliicklich, da Swami immer bei ihm sei.
Aber die Arzte waren damit nicht zufrieden. Sie fithrten fiinf Stunden lang eine Operation am offenen
Herzen an ihm durch. Vier Bypasse wurden gelegt. Diese Operation wurde vorgestern durchgefiihrt und
heute ist er zum Mandir gekommen. Normalerweise muss ein Patient nach einer Bypassoperation
wenigstens zehn Tage lang im Bett bleiben. Aber Narayana lief schon gestern 300 Schritte. Ist das nicht
unglaublich? Heute ist er in Hemd und Hose hierhergekommen und sieht aus wie ein Collegestudent.
Ich sagte zu ihm, sein Glaube sei die Ursache dafiir. Er hat von Anfang an gesagt, dass Swami bei ihm ist
und sich um ihn kimmern wird. Er empfindet, das Herzproblem sei auf eine Weise gut fiir ihn gewesen,
weil es ihn zu Swamis Wohnsitz brachte. Er sagte, unser Krankenhaus sei nicht nur ein Krankenhaus,
sondern ein Tempel der Heilung. Seine Operation wurde vorgestern durchgefiihrt. Gestern gaben die
Arzte ihm Idlis zu essen und heute ist er zum Mandir fiir Swamis Darshan gekommen. Ist so etwas in

14
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



irgendeinem anderen Krankenhaus moglich? Fragt irgendeinen Arzt, er wird ein emphatisches Nein als
Antwort geben. Derart ist die Natur des menschlichen Korpers, aber Gott kann sogar die Natur des
menschlichen Korpers verdandern und eine strahlende Zukunft gewdhren. Gott kann die Erde in den
Himmel und den Himmel in die Erde verwandeln, aber ihr solltet festes Vertrauen in ihn haben.
Heutzutage ist der Mensch blind geworden und hat die Augen des Glaubens verloren. Er hat kein
Vertrauen in sich selbst; wie kann er dann Glauben an Gott haben? Wie kann der, der sich selbst nicht
kennt, das Gottliche kennen?

Entwickelt Liebe zu Gott

Erkennt als Erstes euch selbst, dann konnt ihr das Gottliche leicht verstehen. Habt Gottvertrauen. Es
gibt nichts, was Gott nicht tun kénnte. Jemand mit guter Sicht kann sogar das kleine Glihwirmchen
sehen, aber ein Blinder kann nicht einmal die hell leuchtende Sonne sehen. Genauso wird jemand ohne
das spirituelle Auge um sich herum nur Dunkelheit wahrnehmen. Ein Funke spirituellen Lichtes gengt,
um den gesamten Kosmos zu sehen.

Das Kalizeitalter ist das Zeitalter der Konflikte (kalaha) geworden. Uberall sind Streit und Konflikte. Die
Studenten sollten beschliefen, Hass und Aufruhr zu beseitigen. Entwickelt an diesem heiligen
Shivaratritag immer mehr Liebe. Ich liebe jeden, und jeder liebt mich. Aber manchmal haben die
Studenten das Gefiihl, Swami rede nicht mit ihnen, weil er zornig auf sie sei. Ich hege niemals Zorn
gegen jemanden. Aber um euch zu korrigieren kdnnte ich manchmal so tun, als sei ich zornig. Wenn
jemand krank wird, muss man ihm Medizin geben, und derjenige muss aullerdem Didtregeln befolgen.
Nur dann kann die Krankheit geheilt werden. Ebenso gibt Swami euch auf seine eigene unnachahmliche
Weise ,,Medizin®, um eure Krankheiten zu heilen. Um in euch eine Transformation zu bewirken, bleibe
ich manchmal still und spreche nicht mit euch.

Hegt nicht Hass, Gier und Eifersucht. lhr wisst, was mit Hiranyakashipu, Ravana und Duryodhana
geschah, die Hass auf Gott entwickelten. Die Pandavas fiihrten ein gliickliches Leben, da sie immense
Liebe zu Gott empfanden. Sie waren zahllosen Schwierigkeiten ausgesetzt, aber ihre Liebe zu Gott
wurde nicht weniger. Entwickelt also Liebe zu Gott. Je mehr ihr Liebe entwickelt, desto mehr werdet ihr
Gliick erfahren und der hochsten Gliickseligkeit ndherkommen.

Bhagavan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan ,Prema mudita manase kaho...”

- Aus Bhagavans Shivaratriansprache in der Sai Kulwanthalle, Prashanti Nilayam, am 4. Marz 2000.

Niemand kann die Leelas der Avatare verstehen. Einmal, als das Baby Krishna Schlamm gegessen hatte,
beschwerte sich Balarama bei Mutter Yashoda. Yashoda fragte Krishna, warum er Schlamm gegessen
habe, wo es doch so viel Butter und Quark im Haus gab. Daraufhin leugnete Krishna, dass er Schlamm
gegessen hatte. Als Yashoda ihn bat, seinen Mund zu 6ffnen, konnte sie darin das ganze Universum
sehen. Da fragte sich Yashoda: Ist das ein Traum oder ein Mysterium? Bin ich Yashoda? Ist er mein Kind
Krishna oder ist es eine Illusion? Als sie von solchen Gedanken liberwdltigt wurde, umarmte sie Krishna
sofort. Wenn Gott sich auf der Erde in menschlicher Gestalt inkarniert, bedeckt er sich mit dem Gewand
der Maya. So wie die Asche das Feuer, der graue Star das Auge und das Moos das Wasser bedeckt, so
bedeckt Gott sich selbst mit Maya. Mit dem menschlichen Kérper als Illusion manifestiert Gott
unendliche Macht und Géttlichkeit. Aber der Mensch kann seine Géttlichkeit wegen dieser Illusion nicht
sehen. Rama sagte immer, er sei der Sohn von Dasaratha, obwoh! die Weisen ihn als Lord Narayana
erkannten und verehrten.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

15
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



JAHRLICHES SPORT- UND KULTURFEST 2025

Ein Bericht

Die Sri Sathya Sai Educational Institutions veranstalteten am 11. Januar 2025 ihr jahrliches Sport- und
Kulturfest im Sri Sathya Sai Hill View Stadium. Die diesjdhrige Feier hatte eine besondere Bedeutung, da
es das 100. Geburtsjahr des verehrten Griindungskanzlers Sri Sathya Sai Baba markierte. Uber 3.500
Schiiler der Sri Sathya Sai Bildungseinrichtungen, zu denen die Sri Sathya Sai Primary School, die Sri
Sathya Sai Higher Secondary School, die Smt. Easwaramma High School, das Sri Sathya Sai Institute of
Higher Medical Sciences, das College of Nursing and Allied Health Sciences und alle vier Campi des Sri
Sathya Sai Institute of Higher Learning gehdéren, nahmen an dieser grofRartigen Veranstaltung teil, die
den Hohepunkt verschiedener Sport-, Kultur- und Kunstwettbewerbe , die wahrend des gesamten
akademischen Jahres an allen oben genannten Einrichtungen stattfanden, bedeutete.

Vormittagsveranstaltung

Die Vormittagsveranstaltung begann um 8 Uhr mit der feierlichen Prozession, die Bhagavan Sri Sathya
Sai Baba im Sri Sathya Sai Hill View Stadium willkommen hieR. Die Prozession wurde von Motorrad-
Eskorten und der Frauen-Blaskapelle des Anantapur Campus des Sri Sathya Sai Institute of Higher
Learning (SSSIHL) sowie der Musikkapelle der Sri Sathya Sai Higher Secondary School begleitet. Es folgte
ein Flaggenappell der Haus- und Institutsleiter des SSSIHL, der Schulen und angegliederten
Institutionen, begleitet von Lowentdanzern und der Slow-March-Truppe, angefiihrt von der Manner-
Blaskapelle des Prasanthi Nilayam Campus. Als die Veda-Gruppe, wahrend ihre heiligen Gesdngen die
Luft erfillten, das Shanti-Vedika-Podium bestieg, erwiesen der Kanzler und der Vizekanzler der SSSIHL
zusammen mit hochrangigen Mitgliedern und Studentenvertretern der Sai-Bildungseinrichtungen dem
verehrten Griindungskanzler ehrfiirchtig ihre Aufwartung.

Um das 100. Geburtsjahr des verehrten Griindungskanzlers zu feiern, enthullten die Studenten ein 30 x
4,5 m groRRes Banner mit der Aufschrift ,100 Jahre Sri Sathya Sai“ und mit von Herzen kommenden
Worten der Liebe und Dankbarkeit. 46 Kontingente mit (iber 2.300 Studenten marschierten im
Gleichschritt auf die Shanti-Vedika-Triblne zu, um Sai Baba ihre Ehrerbietung zu erweisen. Die
Institutsflagge, ein Symbol der Einheit und des Engagements, wurde gehisst, gefolgt vom Ablegen des
Eids des Sportfests durch die Studenten, die feierlich gelobten, die Ehre und den Ruhm der Sri Sathya
Sai Mission zu wahren. Ein lebhaftes Ara-Maskottchen flog auf die Hiigelkuppe, um die Sporturne zu
entzlinden und das jahrliche Sport- und Kulturtfest 2025 offiziell zu eréffnen.

Die vereinten Musikkapellen aller Campi boten gottliche Darbietungen und schufen so den Rahmen fir
die Prasentationen des Tages. Die Darbietungen der Manner-Institute feierten Vielfalt, Kreativitat und
Hingabe durch fesselnde Themen und atemberaubende Bilder. Dazu gehoérten Avatarana, eine
Hommage an gottliche Inkarnationen; Celestial Rhythms, eine Darbietung harmonischer Bewegungen;
Zorb-Gymnastik, eine Kombination aus Stunts und Zorb-Ballen; Vishva Vaibhavam, ein Tanzmedley, das
verschiedene Kulturen vereint, und Emberfang, eine energiegeladene Motorradvorfiihrung, die Starke
und Widerstandsfahigkeit symbolisiert.

Die Campi der Frauen zeigten eine Reihe kiinstlerischer und spirituell erhebender Darbietungen, die
Anmut, Starke und Hingabe veranschaulichten. Dazu gehorten die Soaring Souls, die Yoga und Aerobic
an Stangen kombinierten, um die Transzendenz vom ,Ich zum Wir“ zu symbolisieren; Flying High to
Greet Sai, ein majestatischer Bambusdrachentanz; Mine and Thine, eine vom Spiel inspirierte Reise der
Selbstfindung; die Symphony of Souls, ein Tanz, der spirituelle Einheit darstellt und die Ascending

Angels, eine luftakrobatische Vorstellung voller Anmut und Entschlossenheit. Diese herzlichen
16
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Darbietungen, reich an Kunstfertigkeit und spiritueller Bedeutung, inspirierten das Publikum zutiefst
und spiegelten die transformative Vision von Sai Baba wider. Die Vormittagsveranstaltung endete mit
Arati an Sai Baba.

Abendveranstaltung

Die Abendveranstaltung begann um 16:15 Uhr mit einer feierlichen Prozession, die Sai Baba im Sri
Sathya Sai Hill View Stadium willkommen hieR.

Schiiler der Smt. Easwaramma High School eréffneten mit Candyland, einer entziickenden Darbietung
von kleinen Kindern, die als SiiRigkeiten verkleidet waren, gefolgt von Mystic Marionette, einer
bezaubernden Marionettenvorstellung, und A Spiritual Odyssey, einem Ballett Gber die Suche des
Menschen nach Gott. Der Madchenzweig der Sri Sathya Sai Higher Secondary School begeisterte mit
Darbietungen wie ,Salutations to Sayeeswara”, himmlischen Tanzen und gewagten Turniibungen wie
,Daring Dynamos” und , Mind-boggling Mono-cyclists”, die in atemberaubenden Formationen wie
»Pyramid on Poles” gipfelten. Spater sorgten die Jungen der Sri Sathya Sai Higher Secondary School und
der Smt. Easwaramma High School mit Super Strikers, Team Extreme und Kampfsport mit Nunchaku
sowie innovativen Formationen in Sparkling Souls fiir actiongeladene Energie.

Das grolRe Finale der Manner-Campi der SSSIHL war ein spektakularer Hohepunkt der Feierlichkeiten
des Abends, bei dem kinstlerische Brillanz, technische Prazision und tiefe Hingabe zu Ehren des 100.
Geburtsjahrs von Sri Sathya Sai Baba miteinander verschmolzen.

Der erste Akt, ,Silent Harmony*“, gab mit atemberaubenden visuellen Formationen aus weien und
orangefarbenen Regenschirmen, die Harmonie, Einheit und Hingabe symbolisierten, den Ton vor.
Darauf folgte das atemberaubende ,Fire Event”, ein beeindruckender Akt mit Feuerstunts, die mit einer
Vielzahl von Requisiten aufgefiihrt wurden. Die in fiinf Module unterteilte Auffihrung driickte
Dankbarkeit fiir Sai Babas beispiellose Gaben an die Menschheit — Educare, Medicare und Sociocare —
aus und feierte die universelle Bruderschaft, fur die er sich einsetzte.

Der Hohepunkt des Abends war die Auffihrung von Dragon Warriors, einer dynamischen Interpretation
des traditionellen chinesischen Drachentanzes. Die Schiiler bewegten LED-beleuchtete
Drachenkostiime mit bemerkenswerter Geschicklichkeit und Koordination und verkorperten so die
Eigenschaften von Stdrke, Wohlstand und Glick, die der Drache reprasentiert. Die schillernde
Darbietung erleuchtete das Hill View Stadium, zog das Publikum in ihren Bann und brachte die Feier zu
einem wahrhaft spektakuldren Abschluss.

Das groRe Finale bestand aus einem goldenen Wagen, der das Bild Sai Babas trug und feierlich durch
die Formationen getragen wurde, als Symbol des Ruhms des Sai-Avatars. Der Himmel erstrahlte, als die
Titelmelodie des Jubildumsjahres durch das Stadion hallte. Die Veranstaltung endete mit Arati und
brachte das jahrliche Sport- und Kulturtreffen 2025 zu einem groRartigen Abschluss, der das Publikum
inspirierte und in Staunen versetzte.

Musik- und Kulturprogramme

Im Rahmen des jahrlichen Sport- und Kulturtreffens der Sri Sathya Sai Bildungseinrichtungen fiihrten
die Schiiler der Sri Sathya Sai Higher Secondary School am 12. Januar 2025 in der Sai Kulwant Hall ein
sehr bewegendes Theaterstiick mit dem Titel ,Karunvamatanvate — Beyond Success“ auf. Das Stlick
zeigte, wie moderne Bildung ohne menschliche Werte die Schiiler dazu verleitet, lediglich hohe
Positionen und weltliche Erfolge als Mittel fir ihren Erfolg im Leben anzustreben, ohne dabei
menschliche Werte wie selbstloses Dienen und Opferbereitschaft zu bericksichtigen, die dem
Menschen helfen, das Ziel der menschlichen Geburt zu erreichen. Das Stiick zeigte am Ende, dass der
Protagonist Dhanraj, als er seine Torheit erkannte, den Weg von Sai Babas Lehren einschlug. Durch ein

17
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



ausgezeichnetes Drehbuch, hervorragende schauspielerische Leistungen der Darsteller und eine gute
Regie wurde es zu einer bewundernswerten Darbietung.

Am 13. Januar 2025 brachten die Studentinnen des Anantapur Campus des Instituts eine musikalische
Auffiihrung zu den LotosfiiRen Sai Babas dar. Die Prasentation in einem einzigartig innovativen Stil
stellte die glanzvolle Lebensgeschichte Sai Babas durch ein hervorragendes Medley aus Traumereien,
Musik und Botschaften wunderschén dar. Alle wichtigen Ereignisse in Sai Babas Leben wurden durch
Erzdhlungen, Musik und Bhajans veranschaulicht. Zweifellos war es ein opulentes musikalisches Fest fir
alle Devotees.

Am Abend fiihrten die Studenten von Prashanti Nilayam, Brindavan und Nandigiri ein Theaterstlick mit
dem Titel , Avatar Vaibhavam” auf, das zeigte, wie der Avatar des Dvaparayuga, Sri Krishna, seine
gottliche Gnade auf den Protagonisten herabregnen lie}, der sich ihm véllig hingab und nur bei ihm
Zuflucht suchte, als er seine Stimme verlor und nicht mehr singen konnte. AbschlieRend zeigte das
Stiick die gottliche Herrlichkeit des Kaliyuga-Avatars Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, der ihm seine
verlorene Stimme wiedergab, so dass er ein Lied in einem Burra Katha tiber das Leben und die Lehren
Sai Babas singen konnte. Die glanzvollen Tanze der Schiiler bereicherten das Theaterstiick zusatzlich.

Das Abschlussprogramm des Sport- und Kulturtreffens des Instituts war eine musikalische Symphonie
mit dem Titel ,Paramamrita“ (Hochster Nektar der Liebe), die am 15. Januar 2025 von den Studenten
von Prasanthi Nilayam, Brindavan und Nandigiri aufgefiihrt wurde. Die gesamte Prasentation war ein
gelungener Zusammenklang aus Musik und Melodien hingebungsvoller Lieder. Das Programm, das um
17.00 Uhr begann, endete um 18.30 Uhr. Darauf folgten Bhajans, und das Programm endete mit dem
Darbringen von Arati an Sai Baba.

Preisverleihung

Die Preisverleihungszeremonie des jahrlichen Sport- und Kulturfestes 2025 der Sri Sathya Sai
Bildungseinrichtungen fand am 14. Januar 2025, dem gliickverheiRenden Tag Makara Sankranti, statt.

Zu den Sri Sathya Sai-Bildungseinrichtungen gehdren die Sri Sathya Sai Higher Secondary School
(Jungen-, Grundschul- und Mé&dchenzweig), die Smt. Easwaramma High School, das Sri Sathya Sai
Institute of Higher Medical Sciences, das College of Nursing and Allied Health Sciences und alle vier
Campi des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning (Deemed-to-be University). Bei der Zeremonie
wurden die herausragenden Leistungen der Studenten bei Sport-, Kultur- und Kunstveranstaltungen im
akademischen Jahr 2024/25 gefeiert und ihr Engagement und ihre herausragenden Leistungen
gewlrdigt.

Das Programm begann um 8.20 Uhr mit einer groBen feierlichen Prozession der leitenden
Flihrungskrafte des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL), angefiihrt vom Kanzler und
Vizekanzler, der Blaskapelle des Instituts, Veda rezitierenden Studenten und einer Gruppe, die Flaggen
trug. Sri Ritwik Chandra Pandey, ein Doktorand der Fakultdt fliir Mathematik und Informatik am Sri
Sathya Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL), begrifRte die Versammlung in seiner Funktion als
Zeremonienmeister. In seiner Ansprache verband er auf wunderbare Weise spirituelle Einsichten mit
der Bedeutung von Makara Sankranti und dem jahrlichen Sport- und Kulturfest. Das Sportfest, so
betonte er, sei mehr als nur Talent und Kénnen — es fordere Einheit, Mut und selbstlose Liebe unter
gottlicher Fihrung. Ritwik lobte die transformative Reise der Teilnehmer und stellte die Veranstaltung
als spirituelle Ubung und Opfergabe an Sai Baba dar.

Auf seine Ansprache folgten eine Reihe von Kurzvortragen der Studenten der Schulen und des Instituts.
Die Studenten berichteten von ihren bemerkenswerten Erfahrungen, wie sie mit nur wenigen Wochen
Vorbereitung auBergewohnliche Leistungen vollbracht hatten, und betonten, dass sie lediglich
Instrumente von Sai Babas Gnade und Liebe seien. Sie beschrieben, wie diese Veranstaltungen zu einer

18
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



transformativen Reise wurden, die eine Plattform bot, um Talente zu entdecken und zu prasentieren,
Bescheidenheit zu entwickeln und sowohl persénliches als auch kollektives Wachstum zu erreichen.

AnschlieBend hielt Dr. Sai Shyam, Assistenzprofessor im Fachbereich Mathematik und Informatik, eine
Rede, in der er den Geist der Einheit unter den verschiedenen Standorten des Instituts betonte, der das
Beste in jedem Schiiler zum Vorschein brachte. Die Teilnahme internationaler Trainer aus Singapur und
Russland, so sagte er, unterstreiche, dass es nur eine universelle Kaste der Menschheit gebe. Er
beschrieb das jahrliche Sport- und Kulturfest als das groflte Fest der Liebe fiir Sai-Schiler und
-Studenten, das die eine Religion der Liebe verkérpere. Er berichtete auch von der bewegenden
Gestaltung eines 30 x 4,5 m groRen Banners, das mit herzlichen Botschaften von Studenten
beschrieben war, ein wunderschéner Ausdruck und eine Reflektion der Sprache des Herzens.

Die Preisverleihungszeremonie begann mit der Uberreichung der Founder Chancellor's Cups of Love
durch Sri K. Chakravarthi, Kanzler des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, an die Kapitdne und
Vizekapitane jeder Institution und jedes Campus. Damit wurden das Engagement und der Sportsgeist
der Studenten gewiirdigt. Sri R.J. Rathnakar, geschaftsfiihrender Treuhdander des Sri Sathya Sai Central
Trust, Gberreichte den Schilern der Sri Sathya Sai Higher Secondary School und der Smt. Easwaramma
High School die Pokale fiir die Haus- und Einzelmeisterschaften.

Prof. B. Raghavendra Prasad, Vizekanzler des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, liberreichte die
Preise fiir die Haus- und Einzelmeisterschaften an Studenten aller vier Standorte des Instituts.
Herausragende Schiiler jedes Campus erhielten die prestigetrachtigen Sri Sathya Sai Allrounder-
Goldmedaillen.

Sai Babas gottliche Segnung

In seiner gottlichen Segnung betonte Sai Baba die tiefgreifende spirituelle und kulturelle Bedeutung des
Festes. Er hob den Beginn von Uttarayana als Symbol fiir Transformation und innere Reinheit hervor.
Sankranti markiere eine Hinwendung zum Licht und fordere die Menschheit auf, eine innere Vision zu
entwickeln und sich an den ewigen Wahrheiten auszurichten. Sai Baba betonte, dass die Jugend
Opferbereitschaft, Disziplin und spirituelle Werte annehmen miisse, um den héheren Sinn des Lebens
zu erreichen. Er duBerte sich besorgt tiber den Verlust der Heiligkeit in Musik und Sport aufgrund der
Kommerzialisierung von Sport und Musik und forderte die Schiler und Studenten auf, bei allen
Unternehmungen Aufrichtigkeit, Hingabe und edle Ideale zu praktizieren. Er erinnerte alle daran,
Dankbarkeit fiir gottliche Segnungen zu zeigen und Liebe, Frieden und Spiritualitat als Grundlage fir ein
harmonisches und sinnvolles Leben zu entwickeln.

Die Veranstaltung endete mit Auftritten der Anantapur und Prasanthi Nilayam Campus Brass Bands und
Bhajans. Das Programm endete mit Arati an Sai Baba.

Die wichtigste Eigenschaft eines Gottgeweihten ist es, dem Befehl Gottes sofort zu gehorchen,
ohne dass man es ihm noch einmal sagen muss. Wiederhole deine Fehler nicht. Nachdem du
einmal geboren wurdest, bemiihe dich, nicht noch einmal geboren zu werden. Entwickle Liebe
zu Gott; vergiss Gott nie. Denke stdndig an Gott. Die Geburt als Mensch ist sehr selten. Die
menschliche Geburt ist die hochste in der gesamten Schopfung. Wenn du die menschliche
Geburt genommen hast und dich nicht selbst erlést, hast du umsonst gelebt.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

19
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Ramakatha Rasavahini
Kapitel 2
DAS KAISERLICHE GESCHLECHT

In der makellosen, reinen Sonnendynastie wurde der duBerst méachtige, weithin berihmte, stark
bewaffnete, innig geliebte und verehrte Herrscher Khatvanga geboren. Seine Herrschaft schenkte der
riesigen Bevolkerung unter seiner Herrschaft hochste Glickseligkeit und veranlasste sie, ihm so zu
huldigen, als ware er selbst Gott. Er hatte nur einen Sohn namens Dilipa. Dieser wuchs auf und strahlte
im Glanz des Wissens und der Tugend; er teilte mit seinem Vater die Freude und das Privileg, das Volk
zu beschitzen und zu fuhren. Er mischte sich unter seine Untertanen, in dem Bestreben, ihre Freuden
und Sorgen zu erfahren, und darauf bedacht, herauszufinden, wie man Schmerz und Leid am besten
lindern kénne, und fiir ihr Wohlergehen und ihren Wohlstand zu sorgen. Der Vater beobachtete, wie
sein Sohn aufrecht und stark, tugendhaft und weise heranwuchs. Er suchte eine Braut fir ihn, damit er
ihm nach der Hochzeit einen Teil der Last des Zepters auf die Schultern legen konnte. Er suchte sie in
koniglichen Hausern nah und fern, denn sie sollte eine wirdige Gefdhrtin fir den Prinzen sein.
Schliellich fiel seine Wahl auf die Prinzessin Sudakshina aus Magadha. Die Hochzeit wurde vom
gesamten Hofstaat mit untibertroffenem Prunk und Jubel gefeiert.

Sudakshina war Uberreich mit allen weiblichen Tugenden ausgestattet. Sie war fromm und einfach und
eine aufrichtige Verehrerin ihres Mannes. Sie diente ihrem Herrn und Uberschittete ihn mit Liebe, als
wdre er ihr eigener Atem. Sie folgte den FuRstapfen ihres Mannes und wich nie vom Pfad der
Rechtschaffenheit ab.

Auch Dilipa war die Verkorperung der Rechtschaffenheit, und deshalb erkannte er, dass weder Not
noch Enttauschung ihn im Geringsten beeintrachtigten. Hinsichtlich der Verwaltung des Reiches hielt er
an den Idealen und Praktiken seines Vaters fest, und so konnte er langsam und ohne jegliche Stérungen
die volle Regierungsverantwortung (ibernehmen und seinem Vater im Alter Ruhe génnen. Khatvanga
war Ubergliicklich, wenn er die groRartigen Eigenschaften seines Sohnes betrachtete und sein Geschick,
seine Tatkraft und seine praktische Weisheit beobachtete. So vergingen einige Jahre. Eines Tages wies
Khatvanga die Hofastrologen an, einen glinstigen Tag und eine giinstige Stunde fiir die Kronung von
Dilipa auszuwahlen, und an dem von ihnen festgelegten Tag setzte er Dilipa als Herrscher des Reiches
ein.

Von diesem Tag an leuchtete Dilipa weithin als Herrscher und Souveran des Reiches, das sich von Meer
zu Meer erstreckte und auch die sieben Inseln des Ozeans umfasste. Er regierte so gerecht und voller
Mitgefiihl, so sehr im Einklang mit den in den Schriften festgelegten Geboten, dass der Regen so
reichlich fiel, wie es notig war, und die Ernte reich und Uppig war. Das gesamte Reich war griin und
prachtig, festlich und reich. Das Land war erflllt vom heiligen Klang der Veden, die in jedem Dorf
rezitiert wurden, vom reinigenden Rhythmus der Mantras, die bei den vedischen Opfern im ganzen
Land gesungen wurden; jede Gemeinschaft lebte in Eintracht mit allen anderen.

Dennoch wurde der Maharaja offenbar von einer geheimnisvollen Angst Gberwaltigt. Sein Gesicht
verlor an Glanz. Auch die folgenden Jahre verbesserten die Lage nicht. Die Verzweiflung schrieb ihre
Linien tiefer auf seine Stirn. Eines Tages offenbarte er seiner Konigin Sudakshina den Grund fiir seine
Tribsal: , Liebling! Wir haben keine Kinder, und daher tberwaltigt mich die Traurigkeit. Ich bin noch
betriibter, wenn ich mir vorstelle, dass diese Ikshvaku-Dynastie mit mir enden wird. Eine Siinde, die ich

20
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



begangen habe, muss dieses Ungliick verursacht haben. Ich bin nicht in der Lage, diesem bdsartigen
Schicksal entgegenzuwirken. Es ist mir deshalb ein groRRes Anliegen, von dem Lehrer unserer Familie,
dem Weisen Vasishtha, zu erfahren, wie ich die Gnade Gottes gewinnen und die Sinde
wiedergutmachen kann. Diese Trauer beunruhigt mich sehr. Was schlagst du als das beste Mittel vor,
um Gnade zu erlangen?”

Sudakshina nahm sich nicht einmal Zeit, iber die Antwort nachzudenken. ,Herr! Dieselbe Angst hatte
auch mich befallen und mir viel Kummer bereitet. Ich hatte sie nicht geduRert, sondern habe sie im
Geist erstickt, denn ich kann meine Angste nicht offenbaren, ohne von dir, mein Herr, dazu aufgefordert
zu werden. Ich bin immer bereit, das, was dir als das beste Mittel zur Uberwindung unserer Sorge
erscheint, bedingungslos zu unterstitzen und zu befolgen. Warum sollten wir warten? Lasst uns schnell
den verehrten Vasishtha befragen®, sagte sie. Dilipa lieB den Wagen fiir die Pilgerfahrt zur Einsiedelei
des Lehrers vorfahren. Er befahl, dass ihn an diesem Tag weder eine Eskorte noch ein Hofling begleiten
solle. Tatsachlich lenkte er das Fahrzeug selbst und fuhr zu der einfachen Hiitte seines Gurudev.

Beim Gerdusch des Wagens gingen die Einsiedler am Rande des Ashrams in die Hiitte des Meisters und
machten ihn auf die Ankunft des Herrschers des Reiches aufmerksam. Vasishtha segnete ihn, sobald er
ihn in der Nahe der Tir sah, und erkundigte sich liebevoll nach seiner Gesundheit und dem
Wohlergehen seiner Untertanen und seiner Familie.

Sudakshina fiel der Gefahrtin des Weisen, der beriihmten Arundhathi, zu FiRen, die alle Tugenden
verkorperte, die die edelsten Frauen auszeichnen. Arundhathi hob sie hoch, umarmte sie liebevoll und
fragte sie nach ihrem Wohlergehen. Sie fiihrte sie in das Innere der Einsiedelei.

Wie es sich flr den Herrscher des Reiches gehorte, erkundigte sich Dilipa bei Vasishtha, ob die Yajnas
und Yagas (Opfer), die die Asketen im Rahmen der kulturellen Tradition darbringen missen, ohne
Behinderungen durchgefiihrt werden kdnnten, ob die Einsiedler Schwierigkeiten hatten, Nahrung zu
beschaffen und ihren Studien und spirituellen Praktiken nachzugehen, und ob ihre Waldlager von
wilden Tieren heimgesucht wiirden. Es sei sein Bestreben, so sagte er, dass sie ihren Studien und ihre
spirituellen Ubungen ohne Ablenkung durch widrige Umstiande oder gegenteilige Einfliisse Fortschritte
nachgehen kénnten.

Als der Konig und die Kénigin die Hiitte betraten und sich zu den versammelten Weisen und Suchenden
setzten, forderte Vasishtha die letzteren auf, in ihre eigenen Einsiedeleien zu gehen, und fragte den
Konig nach dem Grund fiir sein Kommen, nur begleitet von der Kénigin und sonst niemandem. Der
Konig teilte seinem Lehrer die Art und Tiefe seines Kummers mit und bat um das einzige Heilmittel, das
diesen beseitigen konnte, ndmlich seine Gnade.

Waéhrend Vasishtha dieser Bitte lauschte, versank er in tiefe Meditation. Es herrschte vollkommene
Stille. Auch der Koénig saB im Lotossitz auf der blanken Erde und verschmolz seinen Geist mit Gott. Die
Konigin stimmte ihren Geist auf das Gottliche ein.

SchlielRlich 6ffnete Vasishtha die Augen und sagte: ,Konig! Der Wille Gottes kann von keinem
Menschen durchkreuzt werden, wie viel Macht oder Autoritat er auch haben mag. Ich habe nicht die
Macht, mich Uber das goéttliche Gebot hinwegzusetzen. Ich kann dir nicht genug Gnade erweisen, um
dir durch meinen Segen den Sohn zu schenken, den du dir wiinschst. Du hast einen Fluch auf dich
gezogen. Als du dich einmal auf deiner Heimreise der Hauptstadt ndhertest, ruhte die gottliche Kuh
Kamadhenu im kihlen Schatten des gottlichen Baumes Kalpataru! Dein Blick fiel auf sie, aber da du von
weltlichen Vergnligungen abgelenkt warst, ignoriertest du sie und gingst voller Stolz zum Palast weiter.
Kamadhenu war von dieser Vernachlassigung gekrankt, sie war verletzt, dass du es versaumt hattest,
sie zu ehren. Sie glaubte, dass dein Volk beginnen wiirde, die Kuh nicht mehr zu ehren, da der Konig
selbst dieser Pflicht nicht nachgekommen war. Wenn Herrscher, die die Veden nicht ehren oder die
Brahmanen, die die Veden lernen und nach ihnen leben, nicht verehren oder die Kuh nicht achten, die

21
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



den Menschen ernahrt, weiterhin ohne Einschrankung regieren, so folgerte sie, wird es keine Ordnung
im Land mehr geben.

Kamadhenu belegte dich an diesem Tag mit dem Fluch, dass du keinen Sohn haben solltest, der dir auf
dem Thron folgt. Sie erklarte jedoch, dass der Fluch aufgehoben werde und du mit einem Sohn und
Erben belohnt wiirdest, wenn du den Rat des Gurus befolgst und in Demut und Ehrfurcht beginnst, der
Kuh zu dienen und sie in Dankbarkeit zu verehren.

Darum verehre die Kuh von diesem Moment an zusammen mit deiner Konigin, wie es in den heiligen
Schriften festgelegt ist, und du wirst sicherlich einen Sohn bekommen. Die Stunde naht, in der die Kiihe
von der Weide nach Hause zuriickkehren. Mein Schatz, die gottliche Kuh Nandini, ndhert sich in diesem
Moment der Einsiedelei. Geh, diene ihr mit Hingabe und bestdndigem Glauben. Gib ihr zu den
entsprechenden Zeiten Futter und Wasser. Wasche sie und bringe sie auf die Weide und sorge dafiir,
dass ihr beim Grasen nichts zustoRt.”

Vasishtha weihte den Konig und die Konigin dann in das rituelle Gelibde der ,Kuhverehrung”
(dhenuvrata) ein. Er schickte sie mit heiligem Wasser und Opfergaben fiir die Verehrung in den Kuhstall
und ging selbst zum Fluss, um sich zu waschen und das Abendgebet zu sprechen.

Eines Tages, als Nandini gllicklich im Dschungel graste, erspahte ein Lowe sie und verfolgte sie, um
seinen Hunger zu stillen. Dilipa beobachtete dies. Er setzte all sein Kbnnen und seine Kraft ein, um den
Léwen daran zu hindern, sich auf die Kuh zu stiirzen, und beschloss, eher seinen eigenen Korper als
Opfergabe anzubieten. Dieser Léwe, obwohl katzenartig und wild, war ein strikter Anhdnger des
Dharma. Voll Mitgefiihl angesichts des Opfers, das der Kénig zu bringen bereit war, um die Kuh zu
retten, die er verehrte, liel er die Kuh und den Konig aus seinen Klauen frei und verlieR den Ort.

Nandini erfiillte die Opferbereitschaft Dilipas mit einem unbeschreiblichen Gefiihl der Dankbarkeit und
Freude. Sie sagte: , Konig! In diesem Moment ist der Fluch, der auf dir liegt, aufgehoben! Du wirst einen
Sohn haben, der die ganze Welt erobert, die Prinzipien und die Praxis des Dharma unterstiitzt, sich auf
Erden und im Himmel einen Namen macht, den Ruhm der Dynastie mehrt und vor allem das Ikshvaku-
Geschlecht fortsetzt, in der der Herr selbst, Narayana, eines Tages geboren werden wird! Moége dieser
Sohn bald geboren werden.” Nandini segnete den Konig. In Begleitung des Konigs kehrte die heilige Kuh
zu Vasishthas Ashram zurick.

Vasishtha musste nichts darlber berichtet werden! Er wusste alles. Sobald er die Gesichter des Konigs
und der Konigin sah, vermutete er, dass ihr Wunsch in Erflllung gegangen war; also segnete er sie und
erlaubte ihnen, in die Stadt zurilickzukehren. Da warfen sich Dilipa und Koénigin Sudakshina vor dem
Weisen nieder und fuhren dann voller Freude tiber den gliicklichen Ausgang der Ereignisse zum Palast.

Das Kind wuchs im Mutterleib heran, wie es der Segen verhieR. Nachdem die Monate ihren vollen Lauf
genommen hatten, wurde der Sohn zu einem glinstigen Zeitpunkt geboren. Als sich die frohe Botschaft
in der Stadt und im Konigreich verbreitete, versammelten sich Tausende vor und um den Palast herum
in groBer Freude. Die StraBen waren mit Fahnen und griinen Blattern geschmiickt. Die Menschen
tanzten vor Freude und forderten alle auf, daran teilzuhaben. Zur Feier des Anlasses schwenkten sie
Kampferflammen, um den Anlass zu feiern. Riesige Menschenmengen riefen ,Jai Jai“ und zogen zum
Palast.

Dilipa befahl, dass die Geburt des Thronerben der Menge, die sich auf dem weitldufigen Geldande des
Palastes versammelt hatte, vom Minister selbst verkiindet werden solle und als er dies tat, schallte der
freudige Jubel der Menge zum Himmel. Der Beifall war laut und lang, die Jai-Rufe hallten von einer
StraBe zur anderen wider. Es dauerte viele Stunden, bis sich die Versammlung zerstreute und die
Menschen nach Hause gingen.

22
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Am zehnten Tag lud der Kénig den Guru ein und feierte die Namensgebungszeremonie (namakarana).
Aufgrund der Sternenkonstellation, unter der das Kind geboren wurde, wurde der Name Raghu
ausgewahlt. Das Kind erfreute alle mit seinem Geplapper und Spiel. Als aufgeweckter und
bezaubernder Junge war er bei allen beliebt. Er wuchs heran und wurde ein mutiger, entschlossener
und tlchtiger Gehilfe seines Vaters!

Eines Nachts — niemand hatte den Grund dafiir erraten kbnnen — sagte der Konig, wahrend sie sich
unterhielten, zu der Konigin: , Sudakshina! Ich habe viele groRe Siege errungen! Ich habe viele grofle
rituelle Opfer gefeiert. Ich habe viele erbitterte Schlachten gegen machtige Invasoren gefiihrt und Gber
sie alle gesiegt, sogar Uber Ungeheuer und untermenschliche Titanen! Wir sind mit einem Sohn
gesegnet, der ein kostbares Juwel ist! Wir haben nichts mehr zu erreichen. Lass uns den Rest unseres
Lebens in der Anbetung Gottes verbringen. Raghu ist der Inbegriff aller Tugenden. Er ist in jeder
Hinsicht geeignet, die Blrde der Herrschaft iber das Reich auf sich zu nehmen. Wir wollen ihm das
Reich anvertrauen. Wir werden uns in die Stille des Waldes zuriickziehen, von Wurzeln und Friichten
leben, den Weisen dienen, die ein enthaltsames Leben voller frommer Gedanken und Gott
zugewandter Bestrebungen fihren, und jeden Augenblick mit Shravana (den heiligen Lehren lauschen),
Manana (liber ihre innere Bedeutung meditieren) und Nididhyasana (dem vorgezeichneten Weg folgen)
heiligen. Wir werden uns nicht eine Minute lang der Tragheit hingeben, die auf tamasischen
Eigenschaften beruht.”

So sprach er und rief den Minister bei Tagesanbruch zu sich und wies ihn an, Vorkehrungen fir die
Kronung und Hochzeit des Prinzen zu treffen. Voll des Geistes der Entsagung fragte er die Konigin,
welches ihre Plane seien. Sie vergoss Tranen der Freude und Dankbarkeit und sagte: ,Welch groReres
Gliick kann ich erlangen? Ich bin an deine Weisungen gebunden, filhre deine Plane aus.” lhre
Begeisterung und ihre bereitwillige Zustimmung bestdrkten den Entschluss des Kaisers.

Dilipa rief seine Minister, Gelehrten und Weisen zusammen und teilte ihnen seine Absicht mit, die
Krénung und Hochzeit seines Sohnes zu feiern. Sie stimmten ihm von ganzem Herzen zu und die beiden
Zeremonien wurden mit groRer Pracht gefeiert. Der Vater gab dem Prinzen dann wertvolle Ratschlage
zur Verwaltung und betonte die Notwendigkeit, das Studium der Veden zu férdern und Gelehrte, die in
den Lehren der Veden bewandert sind, zu unterstiitzen sowie Gesetze zu erlassen, die das
Wohlergehen der Bevodlkerung fordern. Danach zog er mit der Konigin in den Wald, um die Gnade
Gottes zu erlangen.

Kaiser Raghu regierte das Konigreich von diesem Tag an gemals den Weisungen der Gelehrten und mit
den beiden Zielen: Glick seiner Untertanen und Férderung des rechtschaffenen Lebens. Er glaubte,
dass diese beiden Ziele so wichtig sind wie das Atmen, und scheute keine Mihen, um diese Ideale zu
verfolgen und auch seine Minister dazu zu veranlassen, diesen Weg zu beschreiten. Obwohl er jung
war, war er reich an Tugend. Wie schwierig ein Problem auch sein mochte, er erfasste es schnell und
fand die Mittel, es zu I6sen. Er machte seine Untertanen gliicklich und zufrieden. Bosartigen Kénigen
erteilte er strenge Lektionen. Er gewann sie flr sich durch friedfertige Annaherung und kluge
diplomatische Taktiken, oder dadurch, dass er eine kleine Armee aufstellte, um sie fiir sich zu
gewinnen, oder dadurch, dass er offen mit ihnen brach und sie auf dem Schlachtfeld besiegte.

Er befasste sich mit Tatigkeiten, die das Wohlergehen der Menschen sicherten und die in den Veden
verankerte Kultur forderten. Alle Bevoélkerungsschichten priesen seine Herrschaft, unabhangig von
Alter, wirtschaftlichem Status oder Errungenschaften. Sie sagten, er sei seinem Vater in korperlicher
Leistungsfahigkeit, Mut, rechtschaffenem Verhalten und Mitgefiihl Gberlegen. Alle sagten, dass er dem
Namen, den er trug, bleibende Bedeutung verlieh.

(Fortsetzung folgt...)

23
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



TREFFEN DER PREMABANDHAM-ALUMNI 2025

Im Rahmen der Neujahrsfeierlichkeiten 2025 kamen Alumni von Sai Babas Bildungseinrichtungen nach
Prasanthi Nilayam, um Sai Baba ihre Liebe und Dankbarkeit zu erweisen und am jahrlichen Alumni-
Treffen Premabandham teilzunehmen, das vom 30. Dezember 2024 bis zum 1. Januar 2025 in Prasanthi
Nilayam stattfand. Bei dieser heiligen Gelegenheit huldigten sie Sai Baba mit hingebungsvoller Musik
und kulturellen Programmen.

Am 30. Dezember 2024 prasentierten die Alumni der Abteilung flir darstellende Kiinste des Sri Sathya
Sai Institute of Higher Learning ein hingebungsvolles Musikprogramm mit dem Titel ,Sai
Shataamritam®. Mit Herzen voller tiefer Hingabe, groBer Liebe und Dankbarkeit brachten die Alumni
einen StrauR hingebungsvoller Melodien zu den LotosfiiRen Sai Babas dar. Es folgten Bhajans, und das
Programm endete mit Arati an Sai Baba.

Am 31. Dezember 2024 prasentierten die Alumni der Sri Sathya Sai Primary School und der Sri Sathya
Sai Higher Secondary School in der Vormittagsveranstaltung ein hingebungsvolles Musikprogramm mit
dem Titel ,,Anantam Sayeeshwaram®, um Sai Baba ihre Liebe und Dankbarkeit zu zeigen. Die gesamte
Prasentation war eine Fille ehrflirchtiger Erinnerungen an die grenzenlose Liebe, die die dankbaren
Alumni wahrend ihrer Schulzeit erfahren hatten.

In der Abendveranstaltung fiihrten diese Alumni ein Theaterstiick mit dem Titel ,Samarta Saakshim
Tamasa Parastat” auf. Das Stlick zeigte durch die Geschichte des Protagonisten, eines Absolventen der
Sai-Institution, dass der Mensch in seinem Leben Trikarana Shuddhi (Reinheit der Gedanken, Worte und
Taten) beachten sollte, um die Gnade Gottes zu erlangen, die ihm in jeder schwierigen Situation helfen
kann. Dieses Thema des Stiicks wurde durch Episoden aus dem Leben von Dhruva, Yudhishthira und
Bharata wunderschén veranschaulicht. Das Stlick prasentierte am Vorabend des neuen Jahres 2025
wahrhaftig die Essenz von Sai Babas Lehren und den Nektar der heiligen Schriften, die dem
Protagonisten half, sich als Neujahrsvorsatz daran zu halten,.

Das Programm am 1. Januar 2025 begann mit einem glanzvollen musikalischen Beitrag der Blaskapelle
des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning. Dies war ein verheilungsvoller Beginn des neuen Jahres
sowie der Feierlichkeiten zum hundertsten Geburtstag Sai Babas. Die Darbietung der Kapelle umfasste
die Reise des Avatars von Sathya Narayana zu Sri Sathya Sai Baba, der zum Leitstern fiir die Erhebung
und Transformation der Menschen auf der ganzen Welt wurde.

Danach bot die Prasanthi Mandir Bhajan Group eine Reihe von Liedern der Hingabe zu den LotosfiiRen
ihres geliebten Bhagavan dar. Die Alumni rezitierten dann gemeinsam das Sri Sathya Sai
Ashtottarashata Namavali und schufen so eine Atmosphare tiefer Frommigkeit. Die Devotees im Saal
stimmten mit Gebeten und Ehrfurcht in das Wiederholen der 108 Namen von Sai Baba ein.

Darauf folgte ein inspirierender Vortrag von Sri Raghavendra, einem Absolventen des Sri Sathya Sai
Institute of Higher Learning. Der Redner erinnerte sich an seine wertvollen Erfahrungen aus seiner Zeit
als Schiler der Sri Sathya Sai Primary School und teilte tief empfundene Anekdoten, die Sai Babas
grenzenlose Liebe und Fihrung in seinem Leben hervorhoben. Auf diesen aufschlussreichen Vortrag
folgten Bhajans, und das Programm endete mit dem Darbringen von Arati an Sai Baba.

Das Abendprogramm begann mit dem Einzug einer langsam marschierenden Gruppe von Alumni in die
Sai Kulwant Hall. Die Alumni-Band spielte dann einige mitreilende Melodien, zusammen mit dem
stimmlichen Ausdruck von Sai Babas Liebe und Gnade, die die Alumni in seiner unmittelbaren Nahe
empfingen. Die Abschlussvorstellung der Alumni war ein herzergreifendes Theaterstiick mit dem Titel
JTwameva Sharanam Mama“ (Nur du bist meine Zuflucht). Die Handlung des Stiicks schilderte die

24
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Prifungen und Leiden, denen der Protagonist im Leben ausgesetzt ist, und wie er schlielich die Gnade
von Sri Krishna erlangt, indem er sich ihm in vélliger Hingabe anvertraut.

Als Nachstes folgte die freudige Enthiillungsfeier des Logos zum 100. Geburtstag Sai Babas, die die
Herzen der Devotees mit gottlicher Ekstase erfillte. Sri R.J. Rathnakar, geschéaftsfiihrender Treuhander
des Sri Sathya Sai Central Trust, Sri K. Chakravarthi, Kanzler des Sri Sathya Sai Institute of Higher
Learning, Sri Nimish Pandya, Prasident der gesamtindischen Sri Sathya Sai Seva Organisation, und Sri
Sundar Swaminathan, Direktor des Sri Sathya Sai Media Centre, fiihrten diese groRe Zeremonie der
Enthillung des leuchtenden, goldfarbenen Logos durch, das Sai Baba auf einem vollstandig erbliihten
Lotos stehend zeigt. Es folgten Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba.

SRI SATHYA SAI BALVIKAS-ALUMNI-TREFFEN

Das 15. Balvikas-Alumni-Treffen und die 12. Segnungszeremonie der Balvikas-Schiiler von Sri Sathya Sai
Balvikas fand am 4. und 5. Januar 2025 in Prashanti Nilayam statt. Das Thema des diesjahrigen Balvikas-
Treffens lautete ,Reise vom individuellen Frieden zum globalen Frieden”. Mehr als 3.500 Balvikas-
Alumni und Balvikas-Schiiler nahmen an dieser wichtigen Veranstaltung teil.

Das Programm am Morgen des 4. Januar 2025 begann mit dem Entziinden der heiligen Lampe durch
Smt. Himavahni Rathnakar und Smt. Kamala Pandya. Danach hielt Smt. Kamala Pandya einen Vortrag
zum Thema ,,Sri Sathya Sai Balvikas — ein Meilenstein in der Sri Sathya Sai Mission®. Die angesehene
Rednerin flihrte Statistiken an, um die GroRRe des Balvikas-Programms fiir eine weitere Ausweitung der
Balvikas-Bewegung zu veranschaulichen.

Danach prasentierten die Alumni ein Willkommenslied, gefolgt von kurzen Reden der Alumni, die von
ihren Erfahrungen mit dem Balvikas-Programm berichteten und Sai Baba fiir das wertvolle Geschenk
von Balvikas dankten, das ihr Leben verdnderte. Anschliefend erhielten einige Alumni fir ihren
herausragenden Beitrag zur Balvikas-Bewegung Auszeichnungen.

Den Abschluss des Vormittagsprogramms bildete eine sehr bewegende Tanzauffliihrung durch die
Balvikas-Kinder aus dem Bundesstaat Kerala. Es war eine sehr erhebende Darbietung, die zeigte, wie
die Liebe einer Mutter die Kinder davor bewahren kann, aufgrund von Versuchungen im Leben auf
Abwege zu geraten. So flihrt Sai Babas reine Mutterliebe die Kinder durch Balvikas auf den richtigen
Weg, so das Stlick. Die Tanze der Kinder verliehen dem Tanztheater zusatzlichen Wert und Reichtum.
Als Nachstes folgten Bhajans, und das Vormittagsprogramm endete mit Arati an Sai Baba.

Das Abendprogramm begann mit einer informativen audiovisuellen Prdsentation, die zeigte, wie Sai
Babas kostbares Geschenk von Balvikas das Leben der Kinder verandert und sie auf den Weg des
Friedens, des Gliicks und des Erfolgs fuihrt. Als Nachstes folgten kurze Reden einiger Alumni, die die
Auswirkungen von Balvikas auf ihr Leben betonten. Danach wurde ein Bildband mit den Erfahrungen
der Balvikas-Kinder feierlich vorgestellt. AnschlieRend wurden Auszeichnungen an die Alumni
verliehen, die sich um Balvikas verdient gemacht hatten.

Den Abschluss des Abends bildete eine Tanzvorstellung der Balvikas-Kinder aus Uttar Pradesh, die
beeindruckende Tanze zur Melodie von Versen aus ,Nirvana Shatakam” von Adi Shankara auffiihrten.
Es folgten Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba.

25
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Das Programm am 5. Januar 2025 begann um 8:30 Uhr mit dem Einzug der groRen Alumni-Prozession,
angefiihrt von der Alumni-Blaskapelle. Wahrend der Prozession der Alumni sangen die Sanger in der Sai
Kulwant Hall das Titellied des Alumni-Treffens.

Danach folgten kurze Reden der Alumni, die tGber die Rolle von Balvikas auf ihrem Lebensweg sprachen.
Sie fiihrten ihre Ansichten tber ihr Verstdandnis und die Bedeutung von Balvikas aus und betonten, dass
sie all ihre Erfolge im Leben Sai Baba und Balvikas zu verdanken hatten.

Der nachste Programmpunkt war eine Tanzvorflihrung der Balvikas-Kinder aus dem Bundesstaat
Assam. Durch ihre Prasentation des reichen kulturellen und spirituellen Erbes von Assam berihrten die
Tanzer in ihren farbenfrohen Volkstrachten die Herzen der Zuschauer. Danach wurden verdienstvolle
Balvikas-Alumni ausgezeichnet.

MEINE ERFAHRUNGEN MIT BHAGAVANS GOTTLICHKEIT

M.S. Prakasa Rao

Ich mochte euch erzdhlen, wie ich im Jahr 1957 zu Bhagavan kam. Ich hatte gerade die Schule beendet.
Ich ging nach Jamshedpur, auch bekannt als Tata Nagar, um meine Cousine und Schwagerin zu
besuchen. Sie hatte gerade zwei S6hne zur Welt gebracht, die beide innerhalb von zehn Tagen starben.
Sie machte sich grofRe Sorgen und hatte Angst davor, was passieren wiirde, wenn sie zum dritten Mal
schwanger wiirde, da kein Arzt einen Grund fir diese Todesfdlle nennen konnte. Jemand empfahl
meinem Bruder, er solle zu Sri K.K. Rao gehen, dem damaligen Geschaftsfiihrer der Tata Iron and Steel
Company, einem Devotee von Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Sri K.K. Rao teilte ihnen mit, dass die ganze
Welt eines Tages die Person auf dem Foto verehren wiirde. Er sagte ihnen nicht, dass es sich um ein
Foto von Sri Sathya Sai Baba handelte. Beide waren liberrascht, als sie sahen, dass Vibhuti und Kumkum
(Zinnober) aus Bhagavans Foto austraten. Er gab meiner Schwagerin Vibhuti und sie wurde mit einem
Sohn gesegnet, den sie Sai Ram Prasad nannten. Er ist heute Ingenieur bei der Tata Iron and Steel
Company. So trat Bhagavan in unser Leben.

Die Kraft unerschiitterlichen Glaubens

Ich wollte den Darshan dieser gottlichen Persdnlichkeit haben. Mein Vater hatte uns schon vor
Abschluss unseres Studiums zu Pilgerstatten von Kaschmir bis Kanyakumari (Kanniyakumari)
mitgenommen. Mein Vater war bei der Eisenbahn angestellt und hatte daher Freifahrscheine fir
unsere Reisen. Ich bekam auch eine Anstellung bei der Eisenbahn. Aber aus irgendwelchen Griinden
gab es nicht langer Freifahrscheine. Ich wartete auf die Wiederaufnahme. Als 1965 der erste Pass
ausgestellt wurde, reiste ich nach Prashanti Nilayam. Kaum hatte ich Prashanti Nilayam betreten, gab
Swami Darshan. Ich stellte mein Gepack in eine Ecke und nahm an Bhagavans Darshan teil. Swami
segnete alle mit einem siiBen Lacheln. Ich dachte bei mir, dass ich am richtigen Ort sei. Seit meiner
Kindheit hatte ich viele spirituell erhabene Heilige gesehen. Aber dies hier war anders; es hatte eine
beruhigende Wirkung auf mich. Also beschloss ich, noch einen Tag zu bleiben, bevor ich meinen Dienst
antrat. Ein Devotee gab mir einen Schlafplatz in einem Shed, wo jetzt das Poornachandra Auditorium
steht. Dann fragte ich ihn, ob ich am nachsten Tag nach Bilaspur fahren kdnne, da ich meinen Dienst
antreten musse. Der Devotee sagte mir, ich solle Bhagavans Erlaubnis einholen, bevor ich Prasanthi
Nilayam verlasse. Ich wusste nicht, wie ich Swami um Erlaubnis bitten sollte. Er sagte mir, ich solle
Swami fragen, wenn er zum Darshan kdme. Als Bhagavan zum Darshan kam, versuchte ich, seine

26
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Aufmerksamkeit auf mich zu ziehen, indem ich mich ihm ndherte. Aber dafur war keine Zeit, da er an
mir vorbeiging. Ein Sevadal-Mitglied versuchte, mich zuriickzuhalten, und Bhagavan lachelte und sagte:
»,undu Bangaru” (Warte, mein Lieber). Die Tage vergingen und einen Monat lang sagte Swami zu mir
»,undu Bangaru® Ich machte mir keine Sorgen um meinen Job, da ich mich in der Gegenwart einer
gottlichen Personlichkeit befand. Er wirde sich um alles kiimmern. Intensives Verlangen und
inbriinstige Gebete flihren uns zu den LotosfliRen von Bhagavan. Das ist das Wesentliche.

Ich war Sénger und interessierte mich sehr flir Bhajans. Ein gewisser Sri Mohan Rao leitete damals die
Bhajans. Ich sah ihn aus dem Mandir kommen und stellte mich ihm als Eisenbahnangestellter vor. Er
war ebenfalls bei der Eisenbahn beschaftigt und arbeitete in der Integral Coach Factory (ICF). Er
erklarte sich bereit, mir ein paar Bhajans beizubringen. Ich ging in seine Wohnung, um die Bhajans zu
lernen. Nach 10 bis 15 Tagen versuchte ich, einen Bhajan zu komponieren, da ich mich mit Musik
auskannte. Ich komponierte den Bhajan ,Paahi Gajanana Deenavana“ und sang ihn Sri Mohan Rao vor.
Er horte zu und freute sich, diesen Bhajan im Mandir vorstellen zu kénnen. Nach einer Woche sang er
den Bhajan. Ich war gliicklich, dass Bhagavan mir diesen Segen zuteilwerden lie. Nach einem Monat
erhielt ich von Bhagavan die Erlaubnis, nach Bilaspur zu fahren, um meine Arbeit aufzunehmen.
Bhagavan sagte zu mir: ,Haayigaa Bhajana Chesuku” (Singe den Bhajan mit Freude) und gab mir die
Erlaubnis, Prasanthi Nilayam zu verlassen. Mein direkter Vorgesetzter in Bengaluru sagte mir, dass ich
meinen Job verlieren wirde. Ich sagte, dass ich mir keine Sorgen mache, weil ich eine gottliche
Personlichkeit getroffen hatte. Ich ging mutig zu meinem stellvertretenden Chefingenieur und teilte ihm
mit, dass ich nach Prashanti Nilayam gereist war, um den Darshan von Bhagavan zu erhalten und auch
die nachfolgenden Ereignisse. Er sagte zu mir: ,Achchha Tum Sri Sathya Sai Baba Ka Darshan Karke
Aaaya Hai“ (Du hast den Darshan von Sri Sathya Sai Baba erhalten, sehr gut). Er sagte nichts weiter und
genehmigte meinen Urlaub. Das gesamte Biliropersonal war Uberrascht, dass meine einmonatige
Abwesenheit ohne jegliche Konsequenzen verziehen wurde. Dies war meine erste Erfahrung mit
Bhagavan. Als ich einen Monat lang in Prashanti Nilayam war, nahm ich regelmaRig an Bhajans und
Nagarsankirtan teil. Wenn wir unser Vertrauen in Bhagavan setzen, wird er sich mit Sicherheit um uns
kiimmern.

Mir wurde gesagt, dass ich bis zu meiner Pensionierung in meinem Hauptquartier in Bilaspur bleiben
misse und es keine Chance auf eine Versetzung nach Visakhapatnam gabe. Ich teilte den Behorden
mit, dass ich mich in Visakhapatnam um meine alten Eltern kimmern misse. Ich habe Bhagavan nie
einen Brief geschrieben, auch nicht, als ich in Prasanthi Nilayam war. Ich vertraute darauf, dass er alles
wusste und das tun wiirde, was gut fir mich war. Nach zwei bis drei Monaten kam ein Mann aus
Bengalen und fragte im Biiro nach mir. Er sagte, er wolle nur an einen Ort versetzt werden, an dem die
Menschen Hindi sprechen, und nicht nach Visakhapatnam. Also wurde ich an seiner Stelle nach
Visakhapatnam versetzt.

Moglichkeiten fiir Seva in der Sai-Organisation

Ich wurde Bhajan-Sdnger, dann Balvikas-Guru, Sevadal-Mitglied, Sevadal-Koordinator, Distrikt-
Koordinator fir spirituelle Angelegenheiten und schliefflich Koordinator fiir Kultur und Bhajans auf
Landesebene. Ich hatte verschiedene Posten in verschiedenen Funktionen inne. Ich habe auf meine
bescheidene Art versucht, zu dienen, und Bhagavan hat mich sehr gesegnet. Ich begann, Bhajans zu
komponieren: ,Rama Sri Ramachandra” ist meine Komposition. Ich habe Bhajans tber Sri Shirdi Sai
Baba und Sri Venkateshvara komponiert, aber nur sehr wenige Bhajans beschreiben die Herrlichkeit
von Sri Sathya Sai Baba. Also wandte ich mich an einen meiner Freunde, der Texter ist. Ich bat ihn, ein
paar Lieder tiber Bhagavan Sri Sathya Sai Baba zu schreiben. Sechs Monate vergingen, aber es passierte
nichts. Dann dachte ich, wenn Swami bei mir ist, warum sollte ich dann anderen hinterherlaufen.

Eines Tages hatte ich einen Traum, in dem Bhagavan in einer wunderschénen Palki (Sanfte) getragen
wurde. Ich schrieb ein Lied liber die Sanfte, steckte es in einen Umschlag und nahm es mit nach
Prasanthi Nilayam. Im Juli 2000 hatten wir mit 200 Devotees eine Pilgerreise nach Prasanthi Nilayam

27
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



unternommen. Es bedarf keiner groRen Wunder, um Bhagavans Gottlichkeit zu offenbaren, auch
einfache Handlungen und Dinge enthiillen seine Gottlichkeit. Am ersten Tag erschuf Bhagavan Vibhuti
und gab es mir. Ich sagte zu Swami: ,,200 Devotees sind gekommen, bitte segne sie.” Swami antwortete
»~Thappaka” (Natiirlich). Am nachsten Tag bat ich Swami erneut. Swami sagte: ,Dandiga Vuntundi“ (Du
wirst meine Gnade im Uberfluss haben). Am dritten Tag bat ich Swami, Padanamaskar zu erlauben, da
wir am Abend abreisen wiirden. Swami bat uns, uns in Reihen hinzusetzen. Aber er war im Begriff,
irgendwo mit dem Auto hinzufahren. Der Devotee, der neben mir sal§, fragte mich: ,Swami hat gesagt,
dass er Padanamaskar geben wiirde, aber er halt sein Wort nicht.” Ich sagte ihm, er solle sich nicht
beunruhigen und versicherte ihm, dass Swami Satya Vakya Paripalaka sei (Swami halt sich an die
Wabhrheit). Swami ging zum Auto, hielt den Tirgriff fest und kam dann direkt zu mir und materialisierte
Vibhuti fur mich. Ich hielt den Umschlag mit dem Palki-Lied in der Hand. Swami 6ffnete ihn nicht
einmal. Er sagte: ,Idi Pallavi Pata“ (Dies ist der erste Teil des Liedes). Ich habe den Studenten gesagt,
dass sie das Lied lernen sollen. Sie singen es (berall in den Dorfern. Ich bin sehr gliicklich.” Bhagavan
gab den mannlichen Devotees Padanamaskar.

Danach baten mich einige unserer Devotees, Swami zu bitten, auch den weiblichen Devotees
Padanamaskar zu gewéahren. Ich wollte Swami fragen und wartete mit einem Gebet auf den Lippen auf
Swami. Pl6tzlich kam Swami direkt auf mich zu und sagte: ,,Du bist Ingenieur, nicht wahr? Ha Telisindi“
(Ja, das wusste ich). Dann materialisierte er einen Diamantring fir mich und sagte: ,Baaga Seva
Chesuko” (Leiste gute Dienste). Wahrenddessen vergaR ich, Swami wegen des Padanamaskar fiir
weibliche Devotees zu fragen, denn Swami kam, materialisierte den Ring flir mich und ging weiter, um
mit jemandem anderen zu sprechen. Nach Beendigung seines Vortrags kam Swami zu mir und sagte:
»Mee Aadavalluku Kudo Namaskaram Ichchi Vastanu Ade Anukonti“ (Ich dachte daran, auch den
Damen Namaskar zu geben). Dies zeigt Bhagavans immense Liebe und Sorge fiir seine Devotees. Swami
weill selbst um einen entfernten Gedanken, der in unserem Geist aufkommt. Wir kdnnen seine
Gottlichkeit nur erfahren, wenn wir unerschutterliches Vertrauen in ihn haben.

Wasserprojekte in Stammesdorfern

Drei Jugendliche in Visakhapatnam — Murthy, Ganapati und Pratap — wollten Wasserprojekte
durchfiihren. Inspiriert von Swamis gigantischen Wasserprojekten wollten auch sie ein Wasserprojekt
durchfiihren. Sie besuchten viele Dorfer, um ein Wasserprojekt zu starten. Ein Dorfbeamter in einem
Ort namens Anantagiri Ghats berichtete, dass die Stammesangehdrigen in erbarmlichen Verhaltnissen
lebten. Sie tranken verschmutztes Wasser. Sie begutachteten auch ein anderes Dorf namens
Sankuparthi. In beiden Orten hatten die Menschen keinen Zugang zu Trinkwasser. Aber diese
Jugendlichen wussten nicht, wie und auf welche Weise sie das Wasserprojekt in Angriff nehmen
sollten. Die Ureinwohner glauben AuRenstehenden im Allgemeinen nicht. Um ihr Vertrauen zu
gewinnen, machten diese Jugendlichen Narayanaseva, gaben ihnen Kleidung und flihrten medizinische
Camps durch. Sie teilten uns mit, dass es zwischen zwei Hligeln einen H6hlentempel mit einem
Shivalingam gibt. In der Region gibt es auch einen wunderschénen Wasserfall. Die Hligel sind zerkliftet
und das Gelande ist nur schwer zu begehen. Der Dschungel ist voller Giftschlangen. Sie baten uns,
einen Weg zum Tempel zu bauen. Als Ingenieur machte ich mich auf den Weg zum Hiigel und
marschierte 12 km. Es dauerte fast 12 Stunden, um den Tempel zu erreichen, da es ein steiler Berg war.
Wir schlugen Stufen in den Berg und legten einen Weg an.

Jetzt kdnnen Hunderttausende von Girijan-Stammesangehorigen Darshan im Mallanna Gudi (Mallanna-
Tempel), ihrem heiligen Tempel mit dem Shivalingam, empfangen. Wir haben auch Wasserprojekte
gestartet, um die Stammesbevdlkerung in der Region mit Wasser zu versorgen. Diese Jugendlichen
haben ihr gesamtes Eigentum und das Geld, das sie von ihren Eltern erhalten haben, gegeben, um
diese Wasserprojekte zu finanzieren. Sie konnten vier Dorfer mit Wasser versorgen. Dann kamen sie
zusammen mit einigen Stammesangehdrigen nach Prashanti Nilayam und stellten ihr gesamtes Projekt
vor, einen Plan zur Wasserversorgung von 1.200 Dorfern. Swami segnete das Projekt und sagte: ,Baaga

28
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Avutundi” (Alles wird gut). Sie begannen mit der Arbeit und Bhagavan segnete sie. Er sagte, diese
Jungen haben hundertprozentiges Vertrauen in Swami. Ein Regierungsbeamter wurde eingeladen, um
eines dieser Wasserprojekte einzuweihen. Diese drei Jugendlichen haben inzwischen 800 Dorfer mit
Wasser versorgt. |hr bedingungsloses und unerschiitterliches Vertrauen in Swami hat diese gewaltige
Aufgabe moglich gemacht.

Wenn Sevadal fir Prashanti Seva wahrend Bhagavans Geburtstagsfeierlichkeiten bendtigt werden,
reicht die Anzahl der Freiwilligen, insbesondere aus den groRen Stadten, nie aus. Um dieses Defizit
auszugleichen, nehmen wir die Dienste der Ureinwohner in Anspruch. Rund 1.500 Ureinwohner haben
in Prashanti Nilayam mitgeholfen. Das ist die Verdnderung, die erreicht wurde. Friher zogen sie sich
nicht einmal richtig an und waren alkohol- und drogensiichtig. Jetzt kleiden sie sich angemessen. Sie
haben auch aufgehort zu rauchen und Alkohol zu trinken. Sie halten Bhajans in ihrer Sai Kuteer (Hutte)
in jedem Dorf ab. 80 Prozent der durch Wasser (bertragenen Krankheiten wurden in den
Stammesgebieten ausgerottet. Solch ein einfacher und bedingungsloser Glaube an Bhagavan ist das
Gebot der Stunde. Die Stammesangehdrigen haben jetzt sogar einen wunderschénen Sri Sathya Sai
Mandir auf einem Hiigel gebaut.

(Quelle: Samarpan-Vortrag, Brindavan.)

- Sri M.S. Prakasa Rao ist ein leidenschaftlicher Devotee von Sai Baba und Landesbeauftragter
(Kulturprogramme) der Sri Sathya Sai Seva Organisation in Andhra Pradesh.

(Fortsetzung folgt...)

PILGERREISE VON DEVOTEES NACH PRASANTHI NILAYAM

Ein Bericht

KANADA

Eine Gruppe von 250 Devotees aus Kanada kam auf einer Pilgerreise nach Prasanthi Nilayam und
prasentierte am 26. und 27. Dezember 2024 Musik der Hingabe und kulturelle Programme.

Das Programm am 26. Dezember 2024 begann mit einem inspirierenden Vortrag von Frau Aruna
Suvendran, Nationalprasidentin des Sri Sathya Sai Global Council von Kanada. Die angesehene Rednerin
bezeichnete die Reise nach Prashanti Nilayam als Reise zum Ort des héchsten Friedens, um Sai Baba zu
suchen und ihre Verbindung zu ihm zu starken, und fligte hinzu, dass Sai Baba im Herzen der Devotees
wohnt und sie zum Ziel ihres Lebens fiihrt.

Nach diesem Vortrag brachte die Sai-Jugend von Kanada mit groRer Freude und Dankbarkeit eine
Girlande aus hingebungsvollen Liedern zu den LotosfiiBen von Sai Baba dar. Darauf folgten Bhajans, die
mit Arati an Sai Baba endeten.

Am 27. Dezember 2024 bestand das Programm aus einem Tanztheater mit dem Titel ,Anantam Sai
Vaibhavam®. Das Stlick begann mit einem wunderschénen Tanz der Sai-Jugend, der Sri Ganesh gnadig
stimmen sollte. Der Weise Vyasa forderte Sri Ganesh dann auf, das Sai Bhagavatham zu schreiben, wie
er es mit dem Bhagavatham getan hatte, das Sri Krishna gewidmet war. Das Stlick zeigte, dass der
Mensch sich an Dharma halten und alle Schwierigkeiten mit Standhaftigkeit ertragen sollte. Dies wurde

29
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



durch eine Szene aus dem Mahabharata veranschaulicht, in der Sri Krishna Yudhishthira das machtige
Mantra gab, das Folgendes vermittelt: Dies wird nicht ewig dauern. Als Nachstes folgten Bhajans und
das Programm endete mit Arati an Sai Baba.

RAJASTHAN

Eine Gruppe von etwa 500 Devotees aus Rajasthan kam nach Prasanthi Nilayam, um sich in der
gottlichen Atmosphare dieses heiligen Wohnortes von Sai Baba zu sonnen. Im Rahmen ihrer Pilgerreise
boten sie am 29. Dezember 2024 zwei Programme zu den LotosfliRen von Sai Baba dar. Das
Morgenprogramm bestand aus dem gemeinsamen Singen des Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali,
das von den Anhadngern Rajasthans mit tiefer Hingabe zu den LotosfliBen von Sai Baba dargebracht
wurde.

Das Abendprogramm beinhaltete ein erhebendes Theaterstiick mit dem Titel ,,Sa Vidya Ya Vimuktaye“
(Wahre Bildung ist die, die befreit), das von den Schiilern der Sai Horizon School in Jaipur aufgefiihrt
wurde. Das Theaterstlick beleuchtete die Bildungs- und Gesundheitsmission von Sai Baba durch einen
Dialog zwischen dem Protagonisten Madhav und seinem ehemaligen Professor, in dem Madhav die
einzigartige und befreiende Bildung erlduterte, die er erhielt, als er den MBA-Kurs in Sai Babas College
belegte.

Zuvor hielt Smt. Promila Bishnoi, spirituelle Koordinatorin der Sri Sathya Sai Seva Organisation von
Rajasthan, einen Vortrag, in dem sie das reiche kulturelle und spirituelle Erbe Rajasthans vorstellte und
die Seva-Aktivitaten der Sai Organisation von Rajasthan beschrieb.

AUSTRALIEN, NEUSEELAND UND FIDSCHI

Eine Gruppe junger Erwachsener aus Landern der Zone 3, namlich Australien, Neuseeland und Fidschi,
des Sri Sathya Sai Global Council kam auf einer zehntagigen Pilgerreise nach Prashanti Nilayam und
prasentierte am 16. und 17. Januar 2025 hingebungsvolle Musik und kulturelle Programme. Das
Programm am 16. Januar 2025 begann mit einem informativen Vortrag von Sri Sudhagar Sivabalan,
Koordinator fiir junge Erwachsene der Zone 3, der ihre Reise nach Prashanti Nilayam als eine heilige
Pilgerreise bezeichnete, um Zuflucht im Goéttlichen zu suchen.

Danach brachten die jungen Erwachsenen mit Liebe und Dankbarkeit einen Straul’ hingebungsvoller
Lieder mit dem Titel ,Shata Koti Pranams” (100 000 GruRRworte) zu Sai Babas LotosfliRen dar. Danach
wurden die Bhajans fortgesetzt und mit Arati an Sai Baba abgeschlossen.

Am 17. Januar 2025 fihrte die Sai-Jugend der Zone 3 ein Tanztheater mit dem Titel ,Kali Yuga Avatar Sai
Bhagavan“ auf. Das Stiick zeigte, wie die Auswirkungen des Kaliyuga zum Niedergang des Dharma und
zum Verlust von Werten fiihrten und das Leben der Menschen elend machten. Zu dieser Zeit war der
Avatar in Form von Sri Sathya Sai Baba auf der Erde inkarniert, der in seiner Kindheit Pandhari-Bhajans
organisierte und die Menschheit lehrte, Befreiung zu suchen, indem sie sich an Werte und
Namasmarana hielten, was der einfachste Weg flir den Menschen ist. Es folgten Bhajans und das
Programm endete mit Arati an Sai Baba.

TIRUPATI

Sri Srinivasa Kalyana Mahotsava

Das Sri Srinivasa Kalyana Mahotsava fand am 18. Januar 2025 im Poornachandra Auditorium in
Prashanti Nilayam statt. Fir diese grofRartige Hochzeitszeremonie der himmlischen Gottheiten Sri
Venkateshvara und seiner Gefdahrtinnen Bhudevi und Sridevi waren Priester und Sanger der Tirumala
Tirupati Devasthanams (TTD) in speziell dafiir bereitgestellten Fahrzeugen nach Prashanti Nilayam
gekommen. Die Veranstaltung wurde von den Devotees des Distrikts Tirupati im Rahmen ihrer Parthi
Yatra organisiert.

30
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Das Poornachandra Auditorium erstrahlte in festlichem Glanz und war aufwendig geschmiickt. Das
Auditorium war bis auf den letzten Platz gefiillt mit Devotees, die den Namen Gottes mit
hingebungsvoller Inbrunst sangen. Die Bihne mit den himmlischen Gottheiten, die zu diesem Anlass
aus Tirumala gebracht worden waren, war wunderschén mit Blumen geschmiickt. Wahrend die Priester
die Zeremonie leiteten und Mantras aus den Veden sangen, erganzten die Sanger sie mit melodischen
Kirtans. Die Priester fiihrten die Rituale der Zeremonie zum Wohle der Devotees durch. Wahrend die
vedischen Mantras gesungen wurden, nahmen Sri R.J. Rathnakar, geschaftsflihrender Treuhander des
Sri Sathya Sai Central Trust, und Smt. Himavahni Rathnakar voll Hingabe an den Ritualen teil. Nach der
himmlischen Hochzeit sangen Mitglieder der Sri Sathya Sai Seva Organisation des Distrikts Tirupati und
der Prasanthi Mandir Bhajan Group Sai-Bhajans, die Sri Venkateshvara gewidmet waren. Am Ende der
Veranstaltung wurde den himmlischen Gottheiten und Sri Sathya Sai Baba Arati dargebracht, woraufhin
alle Devotees mit Prasadam gesegnet wurden.

Zuvor wurden die geweihten Gewander fiir die himmlischen Gottheiten in einer Prozession von Sri R.J.
Rathnakar und Smt. Himavahni Rathnakar vom Prasanthi Mandir zum Poornachandra Auditorium
getragen. Das Programm begann um 10:30 Uhr und endete um 14:00 Uhr.

Am Abend fihrten die Devotees des Distrikts Tirupati ein Tanztheater mit dem Titel ,Sathya
Srinivasam” auf. Das Stlick zeigte, dass der Avatar des Kaliyuga, Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, niemand
anderer ist als Srinivasa von Tirupati. Dies wurde durch Episoden aus dem Leben prominenter Devotees
veranschaulicht, die diese Lehre von Bhagavan Baba erlebten, dass namlich Gott einer ist, obwohl seine
Formen vielfdltig sind. Daher sollte der Mensch keinen Unterschied zwischen den verschiedenen
Formen Gottes machen.

Am Morgen des 19. Januar 2025 fihrten die Balvikas-Kinder des Distrikts Tirupati ein groRartiges
Tanztheaterstiick mit dem Titel ,Padmavati Parinayam” auf. Die Kinder stellten die traditionelle
Geschichte der himmlischen Hochzeit der Gottin Padmavati mit Gott Srinivas dar und hielten die
Zuschauer fast eine Stunde lang mit ihren hervorragenden schauspielerischen Leistungen und
mitreifenden Tanzen in Atem. Ein sorgfdltig ausgearbeitetes Drehbuch und eine hervorragende
Multimedia-Unterstltzung verliehen dieser fesselnden Geschichte zusatzlichen Wert. Darauf folgten
Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba.

24. JAHRESTAG DES SSSIHMS

Der 24. Jahrestag des Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences in Whitefield (Bengaluru)
wurde am 19. Januar 2025 in Prasanthi Nilayam gefeiert.

Das Programm begann mit einem inspirierenden und informativen Vortrag von Dr. Sundaresh Dabir,
dem Direktor des Instituts. Der angesehene Redner erlduterte, wie das Super Specialty Hospital die
Gesundheitsprobleme der Patienten durch einen hochmodernen Gesundheitsdienst beseitigt, der fir
alle vollig kostenlos ist. Dr. Sundaresh erwdhnte, dass nicht nur die Behandlung kostenlos angeboten
wird, sondern auch, dass die Ausstattung und die Dienstleistungen regelmaRig aktualisiert werden. Er
bedankte sich bei der Sri Sathya Sai Seva Organisation fiir die Bereitstellung von Sevadal-Freiwilligen
und dankte den Devotees, die dem Krankenhaus wertvolle Unterstiitzung zukommen lieRen.

AnschlieRend prasentierten die Arzte und das paramedizinische Personal des Instituts eine Andachts-
Programm mit dem Titel ,Sevaye Maaku Swami”. Die Prasentation war eine groRRartige Mischung aus

31
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Februar 2025

Andachtsliedern und inspirierenden Episoden aus dem Leben der Mitarbeiter und Patienten. Die
Redner waren Dr. Vijayendra, Dr. Vikram Prabhu, Sri N. Karthik und Sri V. Praveen. Sie alle erzahlten von
ihren Erfahrungen mit Sai Babas Gottlichkeit und betrachteten es als ihr grofStes Glick, Teil von Swamis
Gesundheitsmission zu sein. Es folgten Bhajans und das Programm endete mit Arati an Sai Baba.

Haltet euren Fokus immer auf den Atma gerichtet

Erfahrt die Gliickseligkeit des Chantens des géttlichen Namens jetzt. Spdter ist spdter. Das
Ndchste ist das Ndchste. Verschwendet keine Zeit. Beschdftigt euren Geist mit der Praxis des
Opfers. Begebt euch auf den Pfad der Entsagung mit angemessener Praxis. Dies ist die richtige
Einstellung des Geistes. Inmitten aller Arten von Gedanken und Aktivitéiten solltet ihr euch
immer daran erinnern, dass ihr der Atma seid und nichts anderes als der Atma. Vergesst
niemals diese géttlichen Gefiihle. Habt diese Gefiihle, dass ihr géttlich seid, immer und iberall..
Es gibt keine andere spirituelle Praxis, die gréfSer ist als diese.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

32
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



