MARZ 2025

Inhalt

Betet zu Gott nur um seine Gnade, Sri Sathya Sai Baba, 23. April 1987

Nutzt eure Zeit auf rechte Weise um spirituellen Reichtum zu verdienen, Sri Sathya Sai Baba
Einzigartige Seva-Initiativen in Andhra Pradesh, ein Bericht

Ramakatha Rasavahini, Kapitel 2, Das kaiserliche Geschlecht, Sri Sathya Sai Baba
Frommigkeit und Erhabenheit préagen das Ati Rudra Maha Yajna, ein Bericht

Unser Leben zur Botschaft Bhagavan machen, I.S.N. Prasad und Vandita Sharma

Chinna Katha, fester Glaube verdient gottliche Gnade, Sri Sathya Sai Baba

Meine Erfahrungen mit Bhagavans Gottlichkeit, M.S. Prakasa Rao

Feiern in Prasanthi Nilayam, ein Bericht



Sanathana Sarathi Marz 2025

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Avatar spricht
BETET ZU GOTT NUR UM SEINE GNADE

Nichts kann ohne Gottes Willen geschehen

Gott und seine Gnade sind wie Sonne und Sonnenstrahlen. Beide existieren gemeinsam. Niemand kann
sie voneinander trennen. Die Sonne und ihre Strahlen existieren nicht gesondert. Ihr kénnt Swami und
seine Gnade nicht voneinander trennen.

Gott und seine Gnade sind wie die Sonne und die Sonnenstrahlen

Nur Gott kann den goéttlichen Willen ausiben. Er wird als Siddeshvaraya namaha beschrieben. Manche
Dichter beschreiben den goéttlichen Willen auf folgende Weise:

Nicht einmal ein Grashalm wird sich ohne Gottes Willen bewegen.
Wozu dieses oder jenes behaupten?
Gott durchdringt alles, von der Ameise bis zu Brahma.
Leute, die diese Wahrheit nicht erkennen,
lassen sich von ihrem Stolz auf ihre Intelligenz und ihr Wissen mitreifsen.
Aber niemand, wie grofdartig er auch sein mag, weifs, was die Zukunft fiir ihn bereithdlt.

Aus diesem Grund wird Gott als ,Siddhi Sankalpa namaha, Siddheshvaraya namah, Shinyaya namah”
beschrieben. Was ist Shinya? Es ist nicht das Nichts. Es ist ein Zustand der Freiheit von Gebundenheit
und Hass. Nur der Herr ist frei von diesen, ohne den drei Phasen des Wachzustands, Traumzustands
und Tiefschlafes zu unterliegen. Er ist wahrhaft Shinya. Er wird im Vishnusahasranaman Shiinyaya
genannt.

Das atmische Prinzip ist die einzige Realitat

Wir sehen taglich die sichtbare Welt. Die Welt der Erscheinungen besteht aus den finf Elementen.
Diese Erscheinungen verandern sich und sind durch Form, Name, Raum und Attribute gekennzeichnet.
Sie unterliegen auch dem Einfluss von Zeit, Ort und Umstanden. Gott ist jenseits von all diesen. Deshalb
wird er als Kalatitaya namah beschrieben, ,Ich verneige mich vor Gott, der die Zeit transzendiert”. Euer
Korper unterliegt der Macht der Zeit. Aber Gottes Korper kontrolliert die Zeit. Ihr seid an die Zeit
gebunden, wohingegen Gott Zeit kontrolliert. Ihr verandert euch standig, weil ihr an die Zeit gebunden
seid. Deshalb sage ich: , Alles ist nichts. Es gibt eine Wesenheit, flr uns unsichtbar und nicht erkennbar,
die wir als Nichts abtun. Aber in Wirklichkeit ist es Alles.”

Das Nichts ist fiir das Auge nicht sichtbar.
Das Ohr kann es nicht héren,
der Verstand kann es nicht erfassen.
Es ist das Eine, dass das Herz erfreut.

Es ist das eine atmische Prinzip.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Hier ist eine Uhr und dort ist ein Sofa. Nach einiger Zeit wird die Uhr womoglich an einen anderen Platz
gebracht. Auch das Sofa ist nach einiger Zeit vielleicht nicht hier. Wir glauben vielleicht, Gott sei
nirgendwo. Aber in Wirklichkeit ist er der Einzige, der (iberall ist. Es ist nicht moglich, das Gottliche von
diesem Platz an jenen zu verlagern. Gott allein ist allgegenwartig.

Radha dachte einmal an Krishna und schloss die Tir. Sie wollte sich in Meditation versenken, um die
vollkommene Gliickseligkeit der Meditation zu erfahren. Da hatte sie das Gefiihl, Krishna fordere sie
auf, die Tur zu 6ffnen. Sie war in einem Dilemma gefangen, ob sie die Tir 6ffnen solle oder nicht. Sie
fuhlte folgendes:

Wenn ich gerade dabei bin die Tiir zu schliefSen,
fordert Krishna mich auf, sie offen zu halten.
Krishna lacht fréhlich, wdhrend er mir diesen Streich spielt.
In ihm und mir fliefst immer die Liebe.
Wenn das gesamte Universum sein eigen ist,
wo besteht dann die Notwendigkeit im Zimmer zu sitzen?
Wenn das gesamte Universum sein ist,
wo ist dann der Raum fiir Pldtze wie StrafSe, Zimmer usw.?
Wenn der Herr des Universums unmittelbar hinter mir ist,
wo existieren dann unbedeutende Plétze wie Tiir, Haus, Zimmer usw.?
Wiéihrend die Noten der Vina des Lebens auf dem Herzen spielen,
iibergebt euer Herz dem Herrn
und erreicht schliefSlich den Wohnsitz des Herrn.

Jeder von euch ist sein.

Wie das Gebet, so die Antwort

Was immer Radha tat, sie dachte, sie tue es fir Krishna. Wenn sie Wasser trug, rief sie Krishnas Namen.
Krishna erschien vor jenen, die folgendermaRen beteten: ,0 Herr, bitte sei direkt hinter mir und
kiimmere dich um mich, denn ich kann ohne dich nicht leben.” Sie kdnnen Gottes Schritte héren. Jene,
die beten: ,, 0 Herr, schaue mich mit deinen Augen an, wann immer ich an dich denke”, sie kdnnen ein
Paar leuchtende Augen sehen, die wie Sterne funkeln. Jene, die beten: , 0 Herr, bist du nicht in der
Lage, meine Gebete zu horen? Dringen meine Gebete nicht in deine Ohren? Erreicht die Sehnsucht
meines Herzens nicht deine Ohren?”, sie kbnnen die Ohren des Herrn sehen.

Also hangt der Darshan des Herrn von der Art und Weise ab, wie man zu ihm betet. Die Devotees
kdnnen in vier Kategorien eingeteilt werden: Arti, Arthati, Jijnasu und Jnani. Wenn jemand nach
weltlichen Freuden verlangt und um sie betet, gibt der Herr nur diese Dinge. Auf die Gebete jener, die
zum Herrn um die Heilung einer Krankheit beten, antwortet der Herr, indem er ihre Krankheiten lindert.
Jene, die zum Herrn um Weisheit beten, segnet Gott entsprechend; und jene, die um Advaita Darshan
beten, segnet der Herr mit Advaita Darshan. Ich werde euch zur Veranschaulichung eine Geschichte
erzahlen.

Es gab einen wohlgesonnenen Meister, der fiir eine Arbeit ins Ausland ging und seine vier Ehefrauen
zuhause zuriicklieR. Nachdem er dort eine lange Zeit verbracht hatte beschloss er, nach Hause

4
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



zurickzukehren. Ehe er nach Hause aufbrach, schrieb er Briefe an seine Frauen, in denen er sie
aufforderte ihm mitzuteilen, was er ihnen mitbringen solle.

Die erste Frau schrieb: , Ich bin standig krank. Die in Indien hergestellten Medizinen wirken nicht. Bringe
mir von dort gute Medikamente.” Die zweite Frau schrieb ihm folgendes: ,Ich habe hier viele indische
Sachen gesehen. Bringe mir aus dem Ausland einen Sari mit feiner Borte und eine Halskette.” Die dritte
Frau schrieb: ,,Es gibt dort bestimmt Blicher lber das Leben bedeutender Menschen. Bringe mir solche
Blicher.” Die vierte Frau schrieb: ,Du brauchst mir nichts zu bringen, denn ich will nichts. Es genlgt,
wenn du sicher nach Hause kommst und bei mir bist.”

Der Ehemann kehrte zuriick und (ibergab seinen drei Ehefrauen die Sachen, jeweils Medizin, Schmuck
und Blicher. Dann machte er sich auf und begann mit der vierten Ehefrau zu leben. Die anderen drei
Frauen protestierten und sagten: ,Du bist all diese Tage weg gewesen. Jetzt lebst du mit nur einer
Ehefrau. Warum lebst du nicht mit uns?“ Da erwiderte der Meister: , Ihr wolltet Arzneien, Schmuck und
Blicher. Aber sie wollte nur mich. Deshalb lebe ich mit ihr.”

Der Arti verlangt nach Medizin (Linderung von Krankheit) und der Herr gewahrt sie. Der Arthati sucht
weltliche Freuden und der Herr gibt ihm diese Dinge. Der Jnani wiinscht sich Weisheit. Der Jijnasu
denkt an ihn und ersehnt nur ihn. In ihren Herzen verankert er sich. Die vier, Arti, Arthati, Jijnasu und
Jnani, sind die Ehefrauen des Herrn. Der Herr ist der Ehemann und Meister. Er wird als Vishvanatha,
Jagannatha, Prananatha, Devanatha usw. beschrieben. Der Herr verleiht Glickseligkeit in Entsprechung
zu unseren Gebeten. Aber dabei gibt es verschiedene Abstufungen. Vier Studenten haben den MBA
Abschluss erlangt, von denen einer den dritten Rang, der zweite Student den zweiten Rang, der dritte
den ersten Rang, und der vierte den allerersten Platz erreicht hat. Sie alle erlangten denselben MBA
Abschluss, aber die Noten unterscheiden sich. Arti und Arthati erhalten vom Herrn weltliche Freuden,
wohingegen Jnani und Jijnasu spirituelle Freude und gottliche Gnade erhalten.

Es gibt in dieser Welt Gliubige (astika) und Atheisten (nastika). Der Astika hat Gottvertrauen und
glaubt, dass Gott ihn durch die Schwierigkeiten und Leiden des Lebens fiihren wird. Der Nastika glaubt
an nichts, er glaubt nicht einmal an sich selbst. Wie kann eine Person, die nicht an sich selbst glaubt,
jemals an Gott glauben? Nur wer an sich selbst glaubt, kann an Gott glauben. Es ist sehr wichtig, tiefes
Vertrauen in Gott zu kultivieren.

Ihr solltet also zu Gott beten, er mdge euch Weisheit und Gnade schenken, um erstklassige Devotees zu
sein. Herausragende Hingabe allein kann euch durch die Kimpfe und Miihen des Lebens bringen.

- Aus Bhagavans Ansprache in Sai Sruthi, Kodaikanal, am 23. April 1987.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Bhagavans Botschaft an Ugadi

NUTZT EURE ZEIT AUF RECHTE WEISE, UM SPIRITUELLEN REICHTUM
ZU VERDIENEN

Dauerhafte Gliickseligkeit ist innen

Verkérperungen der Liebe!

Die Natur ist flir den Menschen der beste Lehrmeister, um die edle und heilige Lektion selbstlosen
Opfers zu lernen. Schaut die Baume an, die ohne eine Spur Selbstsucht Friichte flir den Genuss anderer
erzeugen. Die Flusse flieBen zum Wohle anderer, sie liefern Wasser um ihren Durst zu stillen und helfen
auf vielerlei Weise. Die Kihe geben den Menschen kostliche Milch, ohne irgendeine Spur von
Eigennutz. Ahnlich ist derjenige ein guter Mensch, der unaufhérlich danach strebt, seinen
Mitmenschen zu helfen.

Verbringt eure Zeit mit spirituellen Aktivitdten

Ugadi oder Neujahr ist ein Fest, das Lektionen in selbstlosem Dienen lehrt. Es ist nicht zum Schwelgen
gedacht. Es ist der heilige Tag, an dem heilsame Weisheit aufkommen und Erleuchtung in den Herzen
der Menschen erbliihen sollte. Es gibt vier Zeitalter, und zwar Kritayuga, Tetrayuga, Dvaparayuga und
Kaliyuga. Kritayuga begann im Monat Vaisakhi, Tetrayuga im Monat Karttika, Dvaparayuga im Monat
Margashiras und Kaliyuga im Monat Caitra. Da das gegenwartige Zeitalter im Monat Caitra begann, wird
der erste Tag dieses Monats Ugadi genannt. Aonen sind nur ein ZeitmaR. Zeit ist Gott. Gott wird
Kalasvarlpa, die Verkérperung der Zeit selbst, genannt. Wir missen deshalb die Zeit respektieren und
sie mit nitzlichen Aktivitaten verbringen. Zeitverschwendung ist gottlos.

Nutzt eure Zeit fiir spirituelle Aktivitaten

Diese Welt wird Jagam genannt. Ja bedeutet Janman, Geburt, und gam gehen. Jagam bedeutet, dass
die Welt ein Ort ist, wo Wesen geboren werden und sterben. In dieser verdanderlichen Welt ist Gott die
wandellose Wesenheit. Gott ist allgegenwartig und kann {berall erfahren werden. Er wird als
Kalakalaya namah, Kalasvartpaya namah usw. verehrt. Ohne Zeit gibt es keine Welt. Ohne Welt gibt es
keine Schopfung. Ohne Schopfung gibt es nichts. Jedes erschaffene Ding ist aus der Zeit geboren.

Das Neue Jahr verkiindet die Wahrheit, dass Gott der Meister der Zeit ist. Leider gelingt es dem
Menschen nicht, Gottes Macht zu verstehen. Er verschwendet drei Viertel seiner Zeit mit wertlosen
irdischen Aktivitaten. Zeit mit spirituellen Aktivitaten zu verbringen ist die richtige Art und Weise, seine
Zeit zu nutzen. Es verlangt das Hegen guter Gefiihle und das Verrichten guter Taten ohne ein
selbstsiichtiges Motiv, und seine Liebe und sein Mitgefiihl auf alle Wesen auszuweiten. Das ist wahre
spirituelle Disziplin (sadhana). Sa bedeutet Atman und Dhana Wohlistand. Wenn ihr eure Zeit fir
spirituelle Aktivitaten verwendet, konnt ihr spirituellen Reichtum erlangen. Aber der Mensch
verschwendet seine gesamte Zeit mit unheiligen Gedanken und schlechten Taten, ohne das Géttliche in
sich zu verstehen. Man sollte den Wert der Zeit verstehen, von der jeder Augenblick schneller als ein
Blitz verschwindet. Wenn ihr euer hart verdientes menschliches Leben heiligen wollt, musst ihr
gottliche Gedanken kultivieren.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Das Kalizeitalter wird oft als Kalahayuga, das Zeitalter der Konflikte, beschrieben, in dem
Missverstandnisse und Streitereien zwischen Ehemann und Ehefrau, Vater und Sohn, Guru und Schiler
bestehen. Die Menschen sollten die streitstichtige Haltung aufgeben, Liebe und Mitgefiihl kultivieren
und als die Verkorperungen der Liebe strahlen, die sie in Wirklichkeit sind. Das Herz wird Hridaya
genannt, in dem Mitgefihl, Daya, verankert ist. Nur wenn man Mitgefiihl gegenliber anderen
empfindet, ist man berechtigt, Mensch genannt zu werden.

Heutzutage sehen wir, wie Menschen ohne die geringste Spur von Mitgefiihl grausame Taten begehen,
und sie verhalten sich schlimmer als Vogel und Bestien. Selbst die Baume und Flisse helfen der
Menschheit selbstlos. Aber die Menschen verhalten sich nicht auf eine Weise, die ihrem Status als
hohere Wesen entspricht. Sie haben nicht die Einstellung, einander zu helfen. Die Bdume sind, sogar
wenn sie absterben und austrocknen, hilfsbereit, indem sie als Brennholz dienen. Bdume sind das beste
Beispiel flir die Haltung des Opfergeistes. Sie sind die groRten Lehrer fir die Eigenschaft der
Aufopferung. Aber die Menschen, die allen Nutzen aus den Baumen beziehen, besitzen nicht denselben
Opfergeist. Sie hdangen an ihrem Korper und verbringen ihre Energie und Zeit damit, dem Korper
Annehmlichkeiten zu verschaffen. Wie lange wird der Kérper wahren? Er ist ein Biindel Krankheiten, ein
Sammelbecken des Schmutzes und fauler Ausscheidungen. Er kann einem nicht dabei helfen, das Meer
des weltlichen Lebens zu liberqueren. Er unterliegt Veranderungen wie Kindheit, Pubertat, Jugend,
Erwachsenenzeit, Alter und schlieRlich Tod. Man weiR nicht wann, wo und wie der Tod eintreten wird.
Der Mensch vernachlassigt die ihm eigene Pflicht (svadharma), verldsst sich auf den verganglichen
Korper und verhalt sich wie eine Bestie. Er unternimmt keinerlei Anstrengung zu erkennen, dass in dem
veranderlichen Korper der wandellose und ewige Atman ist. Diese Gottlichkeit ist in allen Wesen
dieselbe und bleibt in allen Lebensphasen unverandert.

Jeder will gliicklich sein und unternimmt zu diesem Zweck alle moéglichen Anstrengungen ohne zu
wissen, wo er es findet. Er glaubt, er wiirde gliicklich, wenn er eine Anstellung erhdlt um seinen
Lebensunterhalt zu verdienen, und mit diesem Ziel vor Augen studiert er. Er erhélt eine Anstellung und
ist immer noch nicht gliicklich. Er will heiraten. Er heiratet und griindet eine Familie. Nicht einmal dann
ist er glicklich. Er will Nachwuchs. Er bekommt ein Kind, und ist immer noch nicht gliicklich. Er will eine
Beférderung, damit er mehr verdient, um seine Familie zu erhalten. Er erhalt sie. Nicht einmal dann ist
er glicklich. Und so macht er weiter auf der Suche nach Gliick, dass ihm entgleitet. Gllck liegt nicht in
all diesen Errungenschaften oder Besitztliimern. Es ist nur innen im Herzen. Der Mensch ist selbst die
Verkorperung von Gliick. Dennoch sucht er, ohne das zu erkennen, das Gliick woanders.

Dauerhafte Gliickseligkeit ist nur im Inneren. Wenn ihr erst einmal erkennt, dass ihr der gliickselige
Atman und nicht der vergdngliche Korper seid, werdet ihr immer gliicklich sein. Manche Leute stellen
die Frage: ,Wo ist Gott?“ Gott kann nicht im AuRen gesehen werden. lhr misst eure Schau nach innen
richten. Dann werdet ihr erkennen, dass die gesamte Welt eine Widerspiegelung des Atmans in euch
ist.

Das ist Fiille, dieses ist Fiille. Wenn man Fiille aus der Fiille nimmt, verbleibt wieder Fiille
(purnamidam...).

Was bedeutet das? Aus welcher Quelle auch immer etwas geboren ist, es bewahrt vollig die
Eigenschaft der Quelle. Zum Beispiel ist dieser Becher aus Silber hergestellt; er bewahrt véllig die
Eigenschaft des Silbers. Dieses Mikrophon besteht aus Stahl und es behilt vollig die Eigenschaft des
Stahls. Ein GefaR wird aus Ton angefertigt und es bewahrt vollstindig die Eigenschaft des Tons.
Genauso ist der Mensch aus Gott hervorgegangen und tragt deshalb die gottliche Qualitat in sich. Gott
ist die Verkorperung der Vollkommenheit (paripirna svaripa). Ihr solltet euch mit heilsamen gottlichen
Aktivitaten befassen und den Sinn dieses wertvollen menschlichen Lebens erfiillen. So solltet ihr eure
Gottlichkeit in menschlicher Gestalt widerspiegeln.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Lektionen, die Ugadi lehrt

Ugadi lehrt den Menschen die Lektion, dass er sich in eine Verkdrperung des Gottlichen
vervollkommnen sollte. |hr solltet keine Zeit verschwenden, denn ein vergangener Moment kommt
nicht zuriick. Ihr kimmert euch nur um die Bedirfnisse des Kérpers im Bestreben, ihn langer wahren zu
lassen. Aber ihr vergesst, dass Zeit Gott ist. Nichts kann das ersetzen. Die spirituelle Disziplin, die ihr
ausfiihren solltet, besteht also darin, eure Zeit mit guten Taten zum Wohle der Gesellschaft zu nutzen
und nicht, um euer Eigeninteresse zu befriedigen. Verschwendet keine Zeit mit unnitzem Gerede oder
Klatsch. Gott hat den Menschen mit allen Wahrnehmungssinnen und Handlungsorganen ausgestattet,
nicht fur selbstsiichtige Aktivitaten, sondern um goéttliche Handlungen durchzufiihren und anderen zu
helfen. Im Purushastkta wird verkindet, dass der Brahmane (brahmana) aus dem Gesicht des
kosmischen Wesens hervorging. Der Grund dafiir liegt darin, dass alle Wahrnehmungssinne, die dem
Menschen helfen Wissen zu erlangen, und zwar Ohren, Nase und Zunge, im Gesicht sind. Brahmane
bedeutet nicht jemand, der in die Brahmanenkaste geboren ist. Es bezeichnet jemanden, der die
Weisheit Brahmans besitzt — brahmajnani brahmanah.

Die wahre Bedeutung echter spiritueller Disziplin

Da die Wahrnehmungssinne im Gesicht sind, wird Brahmana als , das Gesicht des hdchsten Herrn“
beschrieben. Mittels dieser Organe kdnnt ihr sehen, héren und sprechen.

Seht nichts Schlechtes, seht Gutes.
Hort nichts Schlechtes, hért Gutes.
Sprecht nichts Schlechtes, sprecht Gutes.
Denkt nichts Schlechtes, denkt Gutes.
Tut nichts Schlechtes, tut Gutes.

Das ist der Weg zu Gott.

Das ist wahre spirituelle Disziplin. |hr braucht kein Japa, keine Meditation und keine Askese
durchzufiihren. Euer Affengeist wandert, wahrend ihr in Meditation sitzt, woanders herum. Das wird
dann nur zu einer Verschwendung eurer kostbaren Zeit. Erfiillt eure Pflicht als eine Gabe an das
Gottliche. Dadurch konnt ihr Arbeit in Gottesdienst verwandeln.

Der neunfache Pfad der Hingabe wurde flir den Menschen als spirituelle Disziplin vorgesehen. Zuhoren
(shravana), Singen (kirtana), sich auf Gott besinnen (Vishnusmarana), seinen LotosfiiRen dienen
(padasevana), Ehrerbietung (vandana), Verehrung (arcana), Dienen (dasya), Freundschaft (sneha) und
Selbsthingabe (atmanivedana). |hr misst dem Gesang U(ber Gottes Herrlichkeit lauschen, der
Menschheit dienen, Seinen Namen rezitieren und zu Seiner Herrlichkeit singen. lhr solltet die
Einstellung haben, dass alle Verkérperungen Gottes sind, dass das gesamte Universum eine
Manifestation Gottes ist. Beim Vandana sollte ihr alle zehn Organe der Wahrnehmung und Handlung
Gott als Opfergabe weihen. Das wird symbolisiert, indem man beide Hinde aneinanderlegt und
Namaskara tut. Die zehn Finger reprasentieren die zehn Sinnesorgane. Namaskara impliziert auch
»hichts gehort mir”, Die Gliedmalen sind nur flr den Dienst an anderen gedacht. Dasya bedeutet, ihr
solltet der Menschheit dienen und dabei die Person, der ihr dient, als gottlich ansehen.

Sneha bedeutet Freundschaft. Es ist nicht die Art Freundschaft, die man im allgemeinen kultiviert,
indem man ,hallo” sagt. Ihr misst das Herz leer halten, so dass es nur mit gottlichen Gedanken gefillt
wird. Alle menschlichen Beziehungen basieren auf dem Koérper, wahrend die Beziehung mit Gott von
Herz zu Herz ist. Diese allein ist dauerhaft und unwandelbar.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Gott ist die Quelle der gesamten Schépfung

Spiritualitat bedeutet, die Einheit aller Wesen zu erkennen. Es gibt nur Eines. Alles kam nur aus diesem
Einen. Die gesamte Schopfung selbst ist aus dem Einen hervorgegangen. Diese Wahrheit wird in allen
Religionen verkiindet. Beispielsweise driickt der Name Yesu diese Wahrheit aus. Ye bedeutet eins, su
bedeutet Gott. Es gibt nur einen Gott. Im Begriff Allah steht A flir Atman, la flr layam. Allah anzurufen
bedeutet, in den Atman, der der eine Gott ist, einzugehen. Namen und Formen sind fliichtig und
verganglich. Der Atman ist dauerhaft und wandellos. Im Vedanta wird es Sat-cit-dnanda genannt. Sat ist
unwandelbar, wohingegen cit dem Wandel unterliegt. Um ein Beispiel zu geben: Zucker ist
unveranderlich und bewahrt seine Siil3e, egal wofiir er genutzt wird, wahrend Wasser veranderlich ist.
Wenn beide vereint werden erhaltet ihr Sirup, der der Gllckseligkeit vergleichbar ist. So erzeugt die
Kombination des Unwandelbaren und des Veranderlichen Glick oder Glickseligkeit. (Bhagavan sang
jetzt einen Mirabhajan und erlauterte, wie Mira in diesem Lied ihren Geist auf Krishna ausrichtet und
ihn anfleht, in ihr Herz zu kommen und ihr seine Liebe zu schenken.) lhr kdnnt Gottes Gnade nur
gewinnen, indem ihr Liebe kultiviert. Der siile Saft der Liebe wird abflieen, wenn ihr in eurem Herzen
»,Locher” in Form von schlechten Gefiihlen und bésen Gedanken habt. Wenn ihr diese Locher stopft,
indem ihr schlechte Eigenschaften eindammt, wird der Saft der Liebe im Herzen verbleiben.

Dienst am Herrn bringt dauerhaftes Gliick

Ihr solltet vermeiden, dem Koérper oder Geist zu folgen und nur dem Gewissen folgen. Der Sinn des
Lebens besteht darin, anderen zu helfen und nicht darin, sinnlichen Freuden zu frénen. Von morgens
bis abends seid ihr mit Handlungen beschaftigt, um eure kérperlichen Annehmlichkeiten zu bewahren.
Was habt ihr dadurch erreicht? Nur geistige Ruhelosigkeit und physische Erschopfung oder Krankheit.
Euer Ziel sollte darin liegen, das Goéttliche zu erreichen. Tyagaraja hinterfragte seinen eigenen Geist in
einem Lied, ob Reichtum oder Dienst am Herrn Glick (sukha) geben wiirde und kommt zu dem Schluss,
dass Dienst am Herrn dauerhaftes Gliick bringt. Dienst involviert Opferbereitschaft (tyaga). Ihr solltet
das opfern, was euch sehr lieb ist. Aufopferung bringt wahre Kommunion mit Gott, wahrend
korperliche Freuden nur in Krankheit resultieren. Kontrolle des Geistes allein wird zur Vereinigung mit
dem Gottlichen fuhren.

Dieser Tag wird als Ugadi gefeiert, da das Kalizeitalter am ersten Tag des Monats Caitra begann. Es
symbolisiert sowohl Gliick (sukha) als auch Segen (shubha). Macht oder Reichtum kdnnen diese nicht
verleihen. lhr misst eure Zeit gut zum Wohle aller nutzen. Wie ihr denkt, sprecht und handelt, so wird
das Ergebnis sein. Denkt an Gott und verrichtet gute Handlungen durch Dienst an der Gesellschaft und
das Rezitieren des gottlichen Namens.

Verkérperungen der Liebe!

Liebe ist Gott. Beginnt den Tag mit Liebe, fiillt den Tag mit Liebe und beendet den Tag mit Liebe. Lebt in
Liebe. Es gibt keinen Grund flr Furcht. Das ist nur eine Schépfung des Geistes. Kultiviert Liebe. Nur
dann konnt ihr das Gottliche verwirklichen.

- Bhagavans Ansprache in Sai Sruthi, Kodaikanal

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



EINZIGARTIGE SEVA-INITIATIVEN IN ANDHRA PRADESH

Ein Bericht

Einweihung des Sri Sathya Sai Skill Development Centre in Srikakulam

Am 31. Januar 2025 wurde von Sri R.J. Rathnakar, geschaftsfiihnrender Treuhdnder des Sri Sathya Sai
Central Trusts, in Bankers Colony, Srikakulam, ein Skill Development Centre fiir die Ausbildung in
Krankenpflegeassistenz eroffnet — ein einzigartiger und dringend bendétigter Dienst im Bereich der
Gesundheitsfirsorge.

Diese Initiative ist von besonderer Bedeutung, da sie die erste ihrer Art in Andhra Pradesh und erst die
dritte im Land nach Solan in Himachal Pradesh und dem Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical
Sciences in Whitefield in Bengaluru ist. Die Sri Sathya Sai Seva Organisation, Andhra Pradesh,
unterzeichnete eine Absichtserklarung mit der Regierung von Andhra Pradesh, um diese Initiative zu
ermoglichen. Die ersten 15 Teilnehmerinnen haben mit dem sechsmonatigen Kurs begonnen und
werden nach erfolgreichem Abschluss ein offizielles Zertifikat erhalten. Das Ausbildungsprogramm zielt
darauf ab, geriatrischen Patienten grundlegende Unterstlitzung zu bieten und &lteren Menschen
mitfihlende und professionelle Hilfe am Krankenbett zu leisten.

Bei dieser bedeutenden Veranstaltung eroffnete Smt. Himavahni Rathnakar ein neues Wohnheim fir
die Freiwilligen, die sich in diesem edlen Dienst engagieren werden. Sie verteilte auch elektrische
Ndahmaschinen an wirdige Empfanger, um sie in die Lage zu versetzen, sich selbst zu versorgen.

In seiner Ansprache erinnerte Sri Rathnakar an die Pionierarbeit der Sri Sathya Sai Seva Organisation in
Srikakulam, die Tausende von Devotees zu Bhagavan Sri Sathya Sai Baba brachte. Er erinnerte sich
liebevoll an die historische Parthi Yatra Anfang der 2000er Jahre, als fast 10.000 Devotees nach
Prasanthi Nilayam reisten, um Sai Babas gottlichen Segen zu empfangen. Er lobte auch den selbstlosen
Einsatz der Devotees und ermutigte sie, weiterhin solche edlen Initiativen zu ergreifen. Er betonte
ferner, dass dieses Jahr, das Jubildumsjahr, von besonderer Bedeutung sei, und forderte alle Mitglieder
auf, ihre Seva-Aktivitaten zu intensivieren.

Einweihung des neuen Komplexes der Sri Sathya Sai Vidya Vihar School, Palasa

Die Sri Sathya Sai Vidya Vihar School in Ramakrishna Puram, Palasa Mandal, feierte am 31. Januar 2025
ihr 10-jahriges Jubildum im Dienste einer wertebasierten Bildung. Die Schule, die vom Andhra Pradesh
State Trust verwaltet und vom Sri Sathya Sai Central Trust tatkraftig unterstiitzt wird, ist im Laufe der
Jahre erheblich gewachsen. Die Schule, in der fast 900 Schiiler der Klassen | bis X in der englischen
Mittelstufe nach dem staatlichen Lehrplan unterrichtetwerden, halt weiterhin an den Idealen von
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba fest, indem sie eine qualitativ hochwertige Bildung bietet, die von
moralischen und spirituellen Werten gepragt ist.

Im Rahmen des Erweiterungsprozesses wurde an diesem gliickverheifenden Tag das neu errichtete
Obergeschoss des Schulkomplexes von Sri R.J. Rathnakar eingeweiht. Diese Erweiterung umfasst eine
gut ausgestattete Bibliothek, zwei Labore und =zusatzliche Klassenzimmer, um der steigenden
Schiilerzahl gerecht zu werden. Die Einrichtung dient nun sowohl als Internat mit Wohnheim als auch
als Tagesschule fir Schiiler, die taglich pendeln.

Bei der Veranstaltung gab es ein Uberwiltigendes Zusammentreffen von Gber 5.000 Devotees, Eltern,
Schillern und Gratulanten. In seiner Ansprache erinnerte Sri Rathnakar an die ersten Tage der
Schulgriindung, als es Zweifel gab, ob sich in einer so abgelegenen Gegend (iberhaupt 50 Kinder
einschreiben wiirden. Heute stellt die Giberwaltigende Zahl von Bewerbungen eine Herausforderung fiir

10
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



die Verwaltung dar, die die Schiiler priifen und auswahlen muss, wie er dankbar feststellte. Er betonte,
dass der Name ,,Sai“ der Einrichtung immense Glaubwiirdigkeit verleiht und Menschen anzieht, was Sai
Babas allgegenwartige Fiihrung und Gnade widerspiegelt.

Sri Rathnakar lobte die engagierten Bemiihungen des Teams, das das Projekt weit vor dem Zeitplan
erfolgreich abgeschlossen hatte, und ermutigte alle, sich aktiv an Seva-Aktivitdten (selbstloser Dienst)
zu beteiligen. Er wiederholte Sai Babas Botschaft, dass diejenigen, die sich an Seva beteiligen und dabei
Sais Namen wiederholen, immer beschiitzt und gesegnet sein werden.

Um die Bedeutung der Veranstaltung zu unterstreichen, nahmen die Wirdentrager am Sri Sathya Sai
Prematharu-Projekt teil, indem sie 9 Setzlinge pflanzten und eine Baumschule mit 10.000 Setzlingen
eroffneten, als Symbol des Engagements fiir okologische Nachhaltigkeit und die Forderung einer
grineren Zukunft.

Eroffnung des Sri Sathya Sai Premasadan Mandir in Visakhapatnam

Im Rahmen der grolRen Feierlichkeiten zum 100. Geburtstag von Bhagavan Sri Sathya Sai Baba und zum
Gedenken an 40 Jahre hingebungsvollen Dienst wurde am Abend des 31. Januar 2025 der neu
renovierte Sri Sathya Sai Premasadan Mandir im Sri Sathya Sai Vidya Vihar Complex, Sector-8, MVP
Colony, Visakhapatnam, von Sri R.J. Rathnakar eingeweiht.

Die Wirdentrager wurden von Schiilern der Sri Sathya Sai Balvikas-Schule mit Poornakumbham
feierlich begriiRt, wahrend vedische Hymnen rezitiert wurden. Nach der Enthiillung der Gedenktafel am
Haupteingang wurde das renovierte Mandir-Geldande eingeweiht. Der neu enthiillte Altar von Bhagavan
Sri Sathya Sai Baba war wunderschén mit Blumengaben geschmiickt.

Der Sri Sathya Sai Premasadan Mandir bietet verschiedene Dienste an, darunter Nitya Narayana Seva,
regelmaRige medizinische Versorgung fir bedirftige Stadtbewohner zweimal pro Woche durch
angesehene Arzte, Stipendien fiir bediirftige Schiiler, QualifizierungsmaRBnahmen fiir Jugendliche zur
Vorbereitung auf eine selbststindige Tatigkeit, Programme zur Starkung der Rolle der Frau,
EntwicklungsmaRnahmen fiir landliche Gebiete und Stammesgebiete, kostenlose medizinische und
tierarztliche Camps in landlichen und Stammesgebieten sowie Schulungen im Katastrophenmanage-
ment.

Im Rahmen einer weiteren Hilfsinitiative Gberreichten Sri Rathnakar und Smt. Himavahini Rathnakar 54
wirdigen Beglinstigten, die im Sri Sathya Sai Skill Development Centre eine kostenlose Ausbildung
erhalten hatten, wichtige Hilfsmittel fir den Lebensunterhalt. Dazu gehoérten Nahmaschinen,
Jutesacknahmaschinen, Kosmetiksets, Sticksets, Seifenherstellungssets und Nassmuhlen, die darauf
abzielten, Frauen so durch die Moglichkeiten zur Selbststandigkeit zu starken.

In seiner Ansprache an die Versammelten betonte Sri Rathnakar die Werte Liebe und selbstloses
Dienen. Er erzahlte verschiedene Anekdoten aus den heiligen Schriften und betonte die Lehren von Sai
Baba.

Besuch in Sri Sathya Sai Vidya Vihar, Visakhapatnam

Sri Sathya Sai Vidya Vihar, Visakhapatnam, eine filhrende CBSE-Schule, wurde 1982 mit nur 28 Schiilern
gegriindet und zog 1985 in ihre heutigen Raumlichkeiten in MVP Colony um. Im Laufe der Jahre ist sie
auf 2.400 Schiler angewachsen, die in Grund- und Sekundarschulen aufgeteilt sind. Die Schule verfugt
Uber eine moderne Infrastruktur, einschlieBlich digitaler Klassenzimmer und Videoiliberwachung, und
verbessert die Fahigkeiten der Lehrer aktiv durch Fortbildungsprogramme.

Sri Rathnakar nahm an einer interaktiven Sitzung mit den Schiilern und Mitarbeitern von Sri Sathya Sai
Vidya Vihar in Visakhapatnam teil. Er zitierte Sai Babas Aussage ,Sag mir, mit wem du dich triffst, und
ich sage dir, wer du bist” und forderte die Schiler auf, sich in guter Gesellschaft aufzuhalten, um

11
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



moralisch, spirituell und intellektuell im Leben voranzukommen. Er lobte die Erfolge der Schule und
sagte, dass sich die Sri Sathya Sai Vidya Vihar durch die aktive Teilnahme an wissenschaftlichen
Ausstellungen, die Durchfiihrung von Sauberkeitsaktionen usw. einen guten Namen gemacht habe. Sri
Rathnakar ermahnte die Schiiler, ihren Eltern dankbar zu sein, da sie ihr erster Gott seien und alles fir
ihren Lebensunterhalt bereitstellten. Er schloss seine Rede mit der Aufforderung an die Schiler, gut fiir
ihre Prifungen zu lernen und ihren Eltern einen guten Ruf zu verschaffen.

Eroffnung einer neuen Wasseranlage im Dorf Marakuntapalle, Sri Sathya Sai District

Inspiriert von Sai Babas Botschaft ,Liebe alle, diene allen”, kamen in einer bemerkenswerten
Demonstration von Einigkeit und Hilfsbereitschaft Devotees der Zone 5 des Sri Sathya Sai Global
Council (SSSGC), am 4. Februar 2025 zusammen, um Uber 1.500 Haushalte im Dorf Marakuntapalle mit
reinem, sauberem Trinkwasser zu versorgen. Das Dorf liegt etwa 20 Kilometer von Puttaparthi entfernt.
Diese humanitare Aktion hat das Leben der Dorfbewohner verandert, indem sie einen kritischen Bedarf
in einer abgelegenen Gegend ohne Zugang zu sauberem Wasser gedeckt hat.

Die Initiative kam zu einem besonderen Zeitpunkt, da sich Devotees aus aller Welt versammelt hatten,
um in Prashanti Nilayam das chinesische Neujahr zu feiern. Durch ihre Erfahrung im Kothacheruvu
Mandal hatten die Devotees die Moglichkeit, die Herausforderungen, mit denen diese Gemeinden
konfrontiert sind, und die Kraft des kollektiven Dienens aus erster Hand zu erleben.

Einer der bewegendsten Aspekte dieses Projekts war die GroRziigigkeit eines 6rtlichen muslimischen
Devotees, der selbstlos sein eigenes Land fiir die Errichtung der Wasseranlage spendete. Sein Beitrag ist
ein eindrucksvolles Beispiel daflir, wie Glaube, Liebe und Dienen alle Grenzen lberwinden, und er
unterstreicht die Einheit in der Gottlichkeit, die Sai Baba uns immer zu schatzen gelehrt hat.

Die feierliche Er6ffnung der Wasseranlage wurde von Sri R.J. Rathnakar zusammen mit Sri Thomas Tay,
einem hochrangigen Devotee aus Singapur, durchgefiihrt. In seiner inspirierenden Ansprache verglich
Sri Rathnakar, wie Aufgaben nur dann erfillt werden kdnnen, wenn die flinf Finger zusammenarbeiten,
und betonte, dass der Erfolg dieser Wasseranlage durch die gemeinsame Anstrengung aller Beteiligten
— der Dorfbewohner, der Devotees und der verschiedenen Organisationen, die einen Beitrag leisteten —
ermoglicht wurde.

Die Wasseranlage ist nun ein Symbol der Hoffnung und ein Beweis fiir die Kraft von Seva, wenn es mit
Liebe und Hingabe durchgefiihrt wird. Sie ist ein lebendiges Beispiel fiir Sai Babas Lehren, und die
Dorfbewohner von Marakuntapalle haben nun Zugang zu sauberem Trinkwasser, was ihre
Lebensqualitdt erheblich verbessert. Die Bemiihungen der Devotees der Zone 5 haben nicht nur eine
Grundversorgung sichergestellt, sondern auch den Geist der Einheit, des Dienens und der Gottlichkeit
gestarkt, den Sai Baba so eindringlich betont.

12
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Ramakatha Rasavahini
Kapitel 2
DAS KAISERLICHE GESCHLECHT*

Raghu schenkte der Firsorge und dem Wohlergehen der in den Waldern als Asketen lebenden
Eremiten groBe Aufmerksamkeit. Er sah darauf, dass sie vor Beldstigungen verschont blieben, und
Uberwachte selbst die Vorkehrungen, die ihnen Schutz und Unterstitzung gewahrleisteten. So erhielt
er ihren Segen und ihre Gnade in reichem Mal3e.

Eines Tages kam ein Schiiler-Einsiedler namens Kautsu, ein Schiiler von Varathantu, nach Abschluss
seiner Studien an den Hof. Er bat den Konig, ihm bei der Beschaffung des Dankopfers zu helfen, das er
seinem Lehrer darbringen musste. Raghu gab ihm das Geld, um das er bat. Kautsu war gliicklich, dass
das Geschenk, das er erhielt, rein war, von den Menschen eingesammelt, ohne ihnen Kummer zu
bereiten, und von ihnen gerne und dankbar gezahlt, denn Raghu nahm nicht einmal einen Paisa mehr
als unbedingt notig, da er sich immer vor dem Zorn Gottes flirchtete. Das Geld wurde auch mit groRer
Liebe und mit Bedacht tGbergeben; und so war Kautsu von Freude und Dankbarkeit iberwiltigt. Sein
Herz floss Gber und er sprach liebevoll zum Konig. ,,Mdgest du bald mit einem Sohn gesegnet sein, der
weltweiten Ruhm erlangen wird.” Damit verlieR er den Herrscher.

Wie er es vorhergesagt hatte, wurde Raghu zehn Monate spater mit einem Sohn gesegnet, der
strahlend wie ein Diamant war! Die Riten der Taufe und Namensgebung wurden von den Priestern des
Palastes durchgefiihrt. Das Kind wurde Aja genannt. Es war ein bezaubernder Sdugling und entwickelte
sich zu einem lebhaften Jungen, der begierig war, alle Kiinste und Wissenschaften zu erlernen. Er
wurde in jedem von ihnen ein Meister. Sein Ruhm als groBer Gelehrter und sehr vielseitiger Knabe
verbreitete sich im ganzen Land.

Im Laufe der Zeit verspiirte auch Raghu den Drang seines Vaters, dem Prinzen die Last des Zepters
aufzubirden und sich selbst in den Wald zuriickzuziehen, um tber Gott zu meditieren. Auch er forderte
die Minister auf, die Ubertragung der Herrschaft durch den Krénungsritus zu veranlassen und diesen
Ritus mit der Heirat von Aja mit einer geeigneten Braut zu verbinden. Indumathi, die Schwester von
Bhojaraja, dem Herrscher von Magadha, war die auserwahlte Braut, die Ajas Lebensgefdhrtin werden
sollte. Nach Ajas Thronbesteigung begaben sich die koniglichen Eltern in ihre Waldeinsiedelei.

Aja und die Konigin, seine liebevolle Gefahrtin, gewannen die Loyalitdt der Untertanen durch ihre
Weisheit und ihr Mitgefiihl. Sie befolgten gewissenhaft den Rat von Raghu liber die Wege und Mittel
des Regierens. Aja liebte und verehrte die Welt und ihre Bewohner als Abbild und Ebenbild von
Indumathi, die er so sehr liebte; daher war er voller Gliick und Freude. Sie verbrachten Tage und
Wochen in wunderschoner Waldabgeschiedenheit und bewunderten die Pracht und Erhabenheit der
Natur.

In der Zwischenzeit gebar die Konigin einen Sohn. Die Eltern waren lberglicklich Gber dieses freudige
Ereignis. Sie lieen ihren verehrten Lehrer Vasishtha die Nachricht Gberbringen. Sie wollten, dass fir
das Neugeborene zeremonielle Riten durchgefiihrt wiirden. Es wurde Dasharatha genannt.

Dasharatha war in der Tat der Liebling aller, die ihn sahen und das Privileg hatten, ihn zu streicheln. Das
Kind winkte und strampelte, als ware es voller Vitalitat und Freude. Es schien, als wiirde es von Ananda
(Gluckseligkeit) genahrt und lebte nur dafir, allen Ananda zu schenken.

13
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Eines Tages begaben sich Aja und Indumathi wie gewohnt in den Wald, um sich im SchoR der Natur zu
erholen. Die Stille und Erhabenheit dieses Tages beriihrten sie noch mehr als an anderen Tagen. Sie
sakRen im Schatten eines Baumes und unterhielten sich liebevoll, als ein starker Wind aufkam. Er
brachte einen unbeschreiblich siiBen Duft mit sich. Und sie konnten die bezaubernden Klange
gottlicher Musik horen! Sie erhoben sich und suchten nach der Ursache dieser geheimnisvollen
Geschenke. Hoch (ber ihren Kopfen, zwischen den Wolken am Himmel, entdeckten sie Narada, den
geistigen Sohn (manasaputra) von Brahma, der sich schnell fortbewegte. Wahrend sie ihn
beobachteten, |0ste sich eine Blume aus dem Kranz, den er auf seinem Schopf trug, und vom Wind
getragen fiel sie direkt auf Indumathis Kopf. Aja erstaunte dieser Vorfall, aber er war erschiittert, als er
feststellte, dass die Konigin sofort ohnmaéchtig zu Boden fiel und fiir immer die Augen schloss!

Der Tod der Frau, die er so innig liebte wie seinen eigenen Atem, verursachte dem Herrscher
verzweifelten Kummer, sein Wehklagen erschiitterte den Wald von einem Ende zum anderen. Die Erde
erbebte in Mitgefiihl, die Baume bewegten sich nicht, starr vor Staunen tUber den Kummer, der das
kénigliche Herz erfiillte und zum UberflieRen brachte.

Narada horte das Wehklagen des Konigs — sein Schluchzen und Stéhnen — als er {iber den Leichnam
seiner Geliebten weinte. Er stieg herab, um seinen Schmerz zu lindern. ,Raja!“, sagte er, ,Trauer ist
sinnlos, wenn der Tod zuschlagt. Der Korper ist anfallig fiir Geburt und Tod. Was die Geburt bewirkt,
bewirkt auch den Tod. Der Versuch zu erfahren, warum sie stattfinden, ist eine Ubung im Wahnsinn. Die
Handlungen Gottes liegen jenseits der Kette von Ursache und-Wirkung. Der gewdhnliche Verstand kann
sie nicht entratseln, er kann bestenfalls den Grund erraten, soweit seine Fahigkeiten reichen. Wie kann
der Verstand etwas auBerhalb seines Bereichs erfassen?

Der Tod ist fur jedes Wesen mit einem Korper unvermeidlich. Da die Umstande von Indumathis Tod
jedoch seltsam anmuten, will ich dir den Grund dafiir nennen”, sagte Narada. Er zog Aja naher heran
und sagte: ,Hore! In friiheren Zeiten lbte der Weise Thrinabindu strenge Askese und Indra beschloss,
seine Kenntnisse und die Tiefe seines Gleichmuts auf die Probe zu stellen. Er entsandte eine gottliche
Zauberin namens Harini, die ihn in die Welt der Sinnlichkeit locken sollte. Aber der Weise war gegen
ihre List gefeit und blieb unberihrt. Er 6ffnete die Augen und sagte: ,Du scheinst keine gewohnliche
Frau zu sein. Du bist vielleicht eine gottliche Jungfrau. Nun, wer auch immer du sein magst, du musst
die Strafe dafiir erleiden, dass du beschlossen hast, eine abscheuliche Tat, einen ruchlosen Plan,
auszufihren! Werde als Mensch geboren, der vom Himmel gefallen ist. Lerne, was es heilt, ein
sterblicher Mensch zu sein. Nachdem der Weise sie so verflucht hatte, schloss er die Augen und
versenkte sich wieder in Meditation.

Harini zitterte vor Angst und vergoss Tranen der Reue. Sie betete um Vergebung und um Erlass ihrer
Verbannung aus dem Himmel. Herzerweichend flehte sie um die Aufhebung des Fluchs. Daraufhin
lenkte der Weise ein wenig ein und sagte: ,0h du Schwache! Es ist mir nicht moglich, meine Worte
zurickzunehmen. Aber ich werde dir sagen, wann du erl6st wirst. Hor zu! In dem Moment, in dem eine
Blume vom Himmel auf deinen Kopf fallt, wird dein menschlicher Kérper zerfallen und du kannst in den
Himmel zurlickkehren.” Indumathi ist diese gottliche Jungfrau und sie hat an diesem Tag ihre Erlésung
gefunden. Als eine Blume, die ich trug, auf sie fiel, wurde sie von dem Fluch befreit. Warum deshalb
trauern? Es ist sinnlos.” Narada sprach Uber die Pflichten eines Monarchen und seine Verantwortung
und das Beispiel, das er allen geben muss. Er sprach von der Verganglichkeit des Lebens und dem
Mysterium des Todes, dem ultimativen Schicksal aller Wesen, die geboren werden. Danach bahnte sich
Narada wieder seinen Weg durch den Himmel.

Da Aja seine Geliebte nicht retten konnte, fiihrte er die Trauerfeierlichkeiten durch und fuhr zuriick in
die Hauptstadt. Er trug schwer an seinem Leid, nur Prinz Dasharatha konnte ihm Trost spenden und
seinen Lebenswillen erneuern. Er verbrachte seine Tage in finsterer Traurigkeit. Da Dasharatha nun ein
ausgewachsener Jiingling war, tibergab Aja ihm das Konigreich und setzte sich an das Ufer des Sarayu-
Flusses, entschlossen, das Gelibde des ,Nicht-Annehmens von Nahrung” (Anashana) zu erfiillen.

14
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Indem er sich die Nahrung zur Fortsetzung seines Lebens verweigerte, lieBR er sein Leben
dahinschwinden.

Als Dasharatha dies horte, eilte er schnell zum Ufer des Sarayu und beklagte den Verlust seines
geliebten Vaters. Er veranlasste unverziglich die Verbrennung und war erleichtert, dass sein Vater sein
Leben durch ein rituelles Gellibde aufgegeben hatte. Diese Tatsache gab ihm Kraft und unter vollem
Einsatz seiner vielfaltigen Fahigkeiten nahm er seine Pflichten als Herrscher wieder auf.

Innerhalb kurzer Zeit verbreitete sich Uberall der Ruhm von Dasharatha wie die Strahlen der
aufgehenden Sonne. Er besal} die Unerschrockenheit und das Kénnen von zehn Wagenlenkern, und so
wurde der Name Dasharatha (Zehn-Wagen-Held) fiir angemessen befunden. Niemand konnte dem
Ansturm seines madchtigen Streitwagens standhalten! Jeder Herrscher seiner Zeit fiirchtete sich vor
seiner Tapferkeit und huldigte seinem Thron. Die Welt pries ihn als einen Helden ohne Gleichen, ein
Vorbild an Tugend, als Staatsmann ersten Ranges.

Schwierigkeiten gibt es auf Schritt und Tritt im Leben. Das ist ganz natiirlich. Der Mensch versucht
immer wieder, diese Schwierigkeiten zu (iberwinden und eine héhere Position im Leben zu erreichen. In
endlosen und sinnlosen Angsten gefangen, strebt der Mensch stindig danach, Dinge zu erreichen, die
auferhalb seiner Reichweite liegen. Er bemiiht sich nicht, Dinge zu erwerben, die er verdient. Vielmehr
sehnt er sich nach Dingen, die er nicht verdient. Nur die Lampe der Spiritualitét kann dem Menschen,
der in diesem endlosen Kampf gefangen ist, den richtigen kéniglichen Weg weisen. Dafiir miisst ihr
Vertrauen in die Spiritualitit entwickeln. Keiner eurer materiellen Besitztiimer wird euch begleiten,
wenn ihr diesen Kérper verlasst. Nur die Géttlichkeit wird euch begleiten. Tatsdchlich ist die Gottlichkeit
in euch, mit euch, um euch herum, tiber euch und unter euch. Ihr seid Gott.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

FROMMIGKEIT UND ERHABENHEIT PRAGEN DAS
ATI RUDRA MAHA YAINA

Ein Bericht

Im Rahmen der Hundertjahrfeierlichkeiten fiir den Avatar des Kaliyuga, Bhagavan Sri Sathya Sai Baba,
wurde in Prashanti Nilayam das Ati Rudra Maha Yajna, gemaR den vedischen Vorschriften, fir
universellen Frieden, Wohlstand und Wohlergehen der gesamten Menschheit durchgefiihrt. Fir die
Durchflihrung dieses Ereignisses von grol3er spiritueller Bedeutung wurden in der Sai Kulwant Hall 11
Yajna Kundas aufgestellt, in denen 11 vedische Priester an jedem Yajna Kunda an 11 Tagen Opfergaben
darbrachten und heilige vedische Mantras rezitierten. Dieses heilige Ati Rudra Maha Yajna, das am 15.
Februar 2025 begann, endete am 25. Februar 2025 mit Purnahuti. Insgesamt brachten also 121 Priester
in 11 Yajna Kundas Opfer dar, um Sri Shiva gnadig zu stimmen und go6ttliche Schwingungen zu
verbreiten, und sangen dabei das Sri Rudram, das 14.641 Namakams und 1.331 Chamakams umfasst.
Gleichzeitig wurden wahrend dieser 11 Tage Lingabhishekam und andere heilige Rituale durchgefiihrt.
Um es den Devotees auf der ganzen Welt zu ermdoglichen, an diesem goéttlichen Ereignis teilzunehmen,
entwickelte das Sri Sathya Sai Media Centre eine spezielle Web-App, Uber die sie sich taglich von zu

15
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Hause virtuell an der Rezitation des Sri Rudrams beteiligen konnten und die Zahlung in der Web-App
registriert wurde. Diese wurde am Poornahuti-Tag vom Sri Sathya Sai Media Centre festgestellt und
Ubergeben. 13.000 Menschen aus 83 Ldndern rezitierten vom 14. bis 25. Februar 2025 virtuell das Sri
Rudram. Sri Narvijay Yadav vom indischen Buch der Rekorde begliickwiinschte an Shivaratri, dem 26.
Februar 2025, das Sri Sathya Sai Media Centre zu dieser unglaublichen Leistung.

Die Sai Kulwant Hall, der Veranstaltungsort des Programms, war fir dieses groRartige Ereignis
geschmackvoll dekoriert. Nachts gab es am Yajur Mandir und in der Sai Kulwant Hall eine attraktive
Beleuchtung.

Die Zeremonien des Ati Rudra Maha Yajna begannen am 14. Februar 2025 um 6.00 Uhr morgens, wobei
die Priester die Purvanga (vorbereitende Rituale) wie z.B. Swasti Vachanam, Ganapati Puja, Maha
Sankalpa usw. durchfiihrten. Das Abendprogramm begann, als um 16.00 Uhr eine groRe Prozession von
Ritwiks die Sai Kulwant Hall betrat.

Der Oberpriester Sri J. Srinivasa Sharma hielt dann seine Eréffnungsrede. Der groRBe Gelehrte sagte:
»,Bhagavan fuhrte das Veda Purusha Saptaha Jnana Yajna ein sowie auch das Ati Rudra Maha Yajna fur
Loka Kshema und Vishva Shanti (globales Wohlergehen und universeller Frieden) durch. Da es sehr
schwierig ist, die gesamten Veden zu lernen, ermutigte Swami alle, das Sri Rudram zu lernen, weil es
der kiirzeste Weg ist, um die Friichte des gesamten Veda Parayanam zu erlangen. Namakam ist voller
gottlicher und unsterblicher Namen von Gott Shiva. Wenn wir den Namen Gottes wiederholen, kommt
dieser sofort und schenkt uns seine Gegenwart. Der Name Gottes ist also so machtig wie Gott selbst.
Alle Anuvakas (Abschnitte der Veden, die aus Hymnen bestehen, die Suktas genannt werden) sind die
Abfolge der gottlichen Namen Gottes.” In einer seiner Interaktionen mit Sai Baba sagte dieser dem
Redner, dass es Gott nicht gefalle, wenn wir Rituale ohne Bhava (Gefiihl) durchfiihren. Der gelehrte
Redner sprach Uber die Bedeutung des Ati Rudra Maha Yajna und sagte: , Ati Rudra wird als Maha
Prayischitta (grofle Reue) angesehen, die unsere Sinden vernichtet. Die vedischen Pandits, die an
diesem Yajna teilnehmen, haben seit Bhagavans Geburtstag im November 2024 strenge Entbehrungen
auf sich genommen.” Sri Srinivasa Sharma schloss seine Rede mit den Worten: ,,Das Ziel der Bildung ist
Charakter und das Ziel des Yajna ist selbstloses Seva (Dienst). Man sollte also nicht nur das Sri Rudram
singen, sondern auch Seva leisten.”

Nach der Rede des Oberpriesters fand die glickverheilende Kalasha Sthapana statt. Die anderen
heiligen Rituale, die nach der Kalasha Sthapana folgten, waren: Mahanyasa Parayanam, Ekadasa Rudra
Avahana, Shodasha Upachara Puja, Kramarchana und Ashtavadhana Seva.

Die Devotees wurden dann mit der gottlichen Rede von Sai Baba gesegnet, die Uber die
Lautsprecheranlage Ubertragen wurde. Swami sagte: ,,Der Mensch war bisher nicht in der Lage, die
Tatsache zu erkennen, dass Gott fest in jedem Atom verankert ist. Gott ist in jedem Lebewesen zu
finden. Der Mensch hat viel in der physischen Welt geforscht. Er behauptet, ein Gelehrter zu sein, hat
aber das Gottliche in sich selbst vergessen. Jede Handlung des Menschen ist so gut wie ein Yajna
(Opfer). Er vollzieht duBerlich Karmayajna (Opfer der Handlung) und innerlich Brahmayajna (Opfer zur
Ehre Brahmas). Aber die Menschen sind nicht in der Lage, das Grundprinzip und die Philosophie hinter
diesen Opfern zu verstehen. Das eine Gottliche, das im Menschen vorhanden ist, findet sich (iberall in
der Schépfung. Wenn man sich fragt, ob die physischen Annehmlichkeiten und Freuden dem Menschen
Freude bereiten, erkennt man, dass sie dies sicherlich nicht tun. Alle materiellen Annehmlichkeiten
schenken nur vorlibergehend Freude und Glick und keine anhaltende Gliickseligkeit (ananda).
Gluckseligkeit entspringt spontan aus dem Herzen des Menschen, aus dem atmischen Prinzip und nicht
aus etwas AuBerem. Deshalb lehren die Veden diese grundlegende Wahrheit und Realitit auf
verschiedene Weise.

Es gibt zwei Arten von Yajnas, das dullere Yajna und das innere Yajna. Flir das duRere Yajna werden
vedische Pandits bendtigt, die Mantras rezitieren und Opfergaben im heiligen Feuer darbringen. Dies ist

16
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



nur ein Abbild des inneren Yajna. Sich an das Goéttliche in sich selbst zu erinnern, den eigenen Geist als
Opferstatte zu betrachten und die schlechten Eigenschaften als Opfer darzubringen, ist das eigentliche
Yajna. Was sollten wir also opfern? Wir sollten die schlechten Eigenschaften, schlechten Neigungen und
schlechten Gewohnheiten opfern, die uns unsere Menschlichkeit vergessen lassen. Man muss in dieser
Welt leben und darf dieses Leben nicht aufgeben. Man sollte dieses Leben zu einem idealen Leben
machen und den Ozean des Lebens (iberqueren. So wie der Mensch einen Fluss mit einem Boot
Uberquert, sollte der Mensch diesen Korper als Boot benutzen, um das Ziel des atmischen Prinzips oder
das Gottliche zu erreichen.” Sai Baba beendete seine Rede mit dem Bhajan ,Hey Shiva Shankara
Namami Shankara® Nach den Bhajans endete der Tag mit Arati an Sai Baba.

Vom nachsten Tag an, vom 15. bis 24. Februar 2025, begann das Tagesprogramm um 6.00 Uhr morgens
mit den heiligen Ritualen Ganapati Prarthana, Mahanyasa Parayanam, Shodasha Upachara Puja und
dem Darbringen von Andachtsliedern. Gegen 8.00 Uhr morgens wurden Rudra Parayanam und
Rudrabhishekam durchgefiihrt. Gegen 9.30 Uhr wurde Sai Baba Mangal Arati dargebracht. Nach dem
Arati an Sai Baba fihrten die Priester Rudra Parayanam und Rudrabhishekam durch, die mit
Rudrahomam und Purnahuti endeten. Das Programm am Abend des 24. Februar beinhaltete das heilige
Ritual von Shiva Parvati Kalyanam, der himmlischen Hochzeit von Gott Shiva und Goéttin Parvati zum
Wohle der Menschheit. Das Purnahuti des Yajna wurde am 25. Februar 2025 auf groRartige Weise
durchgefihrt.

Neben der Durchfiihrung des Yajna gab es vom 15. bis 23. Februar 2025 wissenschaftliche Vortrage von
renommierten Rednern und Musikprogramme. Der vollstindige Bericht iber das Yajna wird in der
nachsten Ausgabe des Sanathana Sarathi veroffentlicht.

Aus dem besonderen Anlass des Ati Rudra Maha Yajna wurde ein einzigartiges Programm namens
Ashtottara Shata Sahasra Sayiswara Lingarcana organisiert, bei dem 464 Lingams in der Mitte in der
Form von Bhagavan Sri Sathya Sai Baba angeordnet wurden. Diese Arcana (Verehrung) wurde Sayiswara
Lingarcana genannt. 1.116 Lingams, aus Mutter Erde gemacht, wurden als Prasthara (Konfiguration)
verehrt. Anlasslich der Feierlichkeiten zum 100. Geburtstag von Sai Baba wurden am 17. Februar 2025
von 18.15 bis 20.40 Uhr 108 solcher Konfigurationen von Sahasra Sayiswara Lingams (1.116 Lingams
mit Sai Baba im Zentrum jeder Konfiguration) in einem eigens errichteten Pandal hinter den
Wohnblécken North 6 verehrt.

Friiher am Morgen hatte Sri R.J. Rathnakar, geschaftsfihrender Treuhander des Sri Sathya Sai Central
Trust, nach dem Anziinden der heiligen Lampe eine Ansprache an die Versammelten gerichtet. Er teilte
dem Publikum mit, dass Devotees aus 59 Lindern virtuell an der Rudram-Rezitation teilnahmen und
dass die Zahl der Teilnehmer am dritten Tag selbst die Anzahl der Rezitationen fiir ein Ati Rudra Maha
Yajna Ubertroffen hatte. Er sagte: ,,Da die Welt von vielen, zum Teil von Menschen verursachten,
Katastrophen heimgesucht wird, braucht sie Frieden, und Bhagavan hat selbst diesen Ort des Friedens,
Prasanthi Nilayam, fir die Menschheit geschaffen, damit sie bestdndigen Frieden erfahren kann. Diese
Art von Lingarcana in einem so groBen Umfang mit Teilnehmern aus so vielen Landern findet zum
ersten Mal in Prasanthi Nilayam statt.” Sri Rathnakar meinte, dass es fiir die Devotees eine schone
Gelegenheit sei, an diesem Lingarcana teilzunehmen.

Am 18. Februar 2025, dem Abschlusstag dieser groRen Veranstaltung, gab es um 6.30 Uhr morgens
eine Kalash-Prozession zum Shivalayam (dem Geburtsort von Sai Baba). An diesem heiligen Ort wurde
auch eine Kalashabhishekam durchgefiihrt. Die Prozession fand ihren Hohepunkt am Fluss Citravati, wo
die Lingams eingetaucht wurden. Diese grolRe Veranstaltung endete mit Arati am Fluss Citravati.

17
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Um ein Haus zu bauen, braucht man vier Wéinde. Das Herrenhaus des menschlichen Lebens ist
auf den vier Wéinden von Sathya, Dharma, Santhi und Prema gebaut. Heute sind diese vier
Wiinde eingestiirzt und der Mensch hat seine wahre Zuflucht verloren. Er fiihrt ein sehr
kiinstliches Leben. K6nnen wir das Menschlichkeit nennen? Wenn das Leben wichtig ist, leben
dann nicht auch Voégel, Tiere und andere Lebewesen? Welches Bankguthaben haben sie?
Welche Art von Villen bauen sie sich? Sie leben in der Gegenwart und sind gliicklich. Sie
machen sich keine Sorgen um morgen. Aber der Mensch hingegen erstellt Fiinf- und
Zehnjahrespldne.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Unser Leben zur Botschaft von Bhagavan machen*

I.S.N. Prasad und Vandita Sharma

I.S.N. Prasad: 2001 nahmen wir beide an einem einjahrigen Kurs in Manila teil. Es gab zwischendurch
eine Unterbrechung. Also fuhren wir zu einem Ort, an dem es einen schlafenden Vulkan mit einem See
drum herum gab. Es ist ein sehr grolRer See, man fihlt sich, als ware man im Meer. Der See war wegen
des Windes aufgewiihlt.

Ein unglaublicher Segen, in Swamis Obhut zu sein

Als wir uns auf die Rickfahrt machten, war es schon etwas spat und plétzlich begann es zu regnen und
ein Sturm zog auf. Wir dachten, der Bootsmann wiisste sicherlich, was er tat. AuBer uns beiden,
unseren beiden Kindern und dem Bootsmann war niemand da. Nachdem der Bootsmann die Halfte der
Strecke zurlickgelegt hatte, erfasste ihn Panik. Es wurde immer starker bewolkt und dunkel. Wir
beteten ununterbrochen zu Swami und wiederholten Om Sai Ram. Als der Bootsmann in Panik geriet,
dachten wir, wenn dies Swamis Wille wére, dann wére unser letzter Moment gekommen. Wir hatten
alle groBe Angst. SchliefRlich landeten wir am Ufer des Sees, nahmen den Bus und fuhren zu unserer
Wohnung.

Wir wohnten damals als Studenten in einer Einzimmerwohnung. In unserem Zimmer hatten wir ein
kleines Foto von Swami und das Erste, was wir sahen, war, dass Amrit aus diesem Foto sickerte. Wir
waren beruhigt, dass Swami uns an diesem Tag gerettet hatte, denn das ist weder davor noch danach
passiert. Es gab keine bessere Moglichkeit, wie Swami mit uns hatte kommunizieren kénnen. Es war
sein Werk. Wenn ich Uber diese Ereignisse spreche, fallt mir auf, dass Bhagavan uns bei jedem
einzelnen Ereignis wissen lasst, dass er da ist. Es gibt Tausende von uns, die nicht einmal wissen, was er
fiir uns getan hat und weiterhin tut. Es ist ein unglaublicher Segen, in seiner Obhut zu sein.

Mit Swamis Gnade schwierige Herausforderungen meistern

Der I.A.S ist eine begehrte Position. Viele Menschen streben eine I.A.S-Laufbahn an, weil man in der
Gesellschaft viel Gutes tun kann. Ich glaube, es gibt keinen anderen Beruf, in dem man mit maximalen
Ressourcen, die einem zur Verfligung stehen, tatsachlich maximal vielen Menschen Gutes tun kann.
Gleichzeitig kann es aber auch absolut traumatisch sein. Ich glaube, Swami steckt uns alle in eine
Waschmaschine. Manchmal erhoht oder verringert er die Geschwindigkeit der Waschmaschine. Und es
ist ganz allein sein Wunsch oder Wille, wie er uns lautern will. Manchmal wird es so stressig, dass wir

dariber nachdenken, uns freiwillig zuriickzuziehen. Aber dann erinnern wir uns daran, dass es Swami
18
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



ist, der uns diese Arbeit gegeben hat; deshalb miissen wir bis zum letzten Tag arbeiten und kénnen uns
dann pensionieren lassen. Es gibt Zeiten, in denen wir wirklich das Gefiihl haben, dass wir am nachsten
Tag nicht mehr ins Biiro gehen werden. Aber dann sagen wir: ,Swami, wir missen es zu Ende bringen.
Also, finde einen Weg.” Auf die eine oder andere Weise, die uns nie in den Sinn kommen wiirde, macht
er dann etwas, das uns die Inspiration und den Enthusiasmus gibt, um wieder in unser Biro zu gehen.
Mit Blick auf das eigene Leben sagen die Leute, dass man einer derjenigen Beamten sei, mit denen
jeder sehr gut zusammenarbeiten kann. Man ist daflir bekannt, ein groRartiger Menschenfreund zu
sein, ein hervorragender Manager. Das ist jedoch das Schwierigste, was man in einer solchen Position
tun kann.

Aber gleichzeitig hat man all diese Angste: Wie kann ich mit all diesen unzdhligen Arten von Druck
umgehen und trotzdem meine Prinzipien, die mir am Herzen liegen, bewahren? Natlrlich hat man, wie
gesagt, Swamis Segen. Aber man muss mit einer sehr klaren Linie und konsequent spielen. Nur dann
akzeptiert das System einen als einen solchen Typ. Wenn man also einen Vorschlag ablehnt, vermutet
niemand, dass man personlich voreingenommen ist. Wenn man sich als jemand erweist, der sich nicht
unnotig aufregt und Dinge nicht nur blockiert, weil er seine Autoritat zeigen will, dann sind die Leute
von der eigenen Aufrichtigkeit iberzeugt. Solange man diese positive Einstellung und die Tatsache, dass
man konsequent ist, zum Ausdruck bringt, kénnen sie ein ,,Nein“ akzeptieren und die Entscheidung mit
der richtigen Haltung annehmen. Und dann sagt Swami immer wieder: ,Verletze niemanden”. Man
kann nein sagen, aber man sollte es freundlich sagen. Swami sagt: ,Man kann nicht immer
zuvorkommend sein, aber man kann immer zuvorkommend sprechen.”

Sie hat auch erklart, dass wir immer das Gefiihl hatten, dass Swami anwesend war, wir haben uns
immer sehr mit ihm verbunden geflihlt. Das ist also eine weitere Sache, die ich von Swami gelernt
habe. Wenn jemand kommt, sagen wir, ein Politiker, wiirde ich einfach meinen Teil von zwei
Buchstaben sagen und hoflich erklaren, dass es nicht moglich ist. Aber ich wiirde sie immer bitten, sich
zu setzen und es sich bequem zu machen, und sie fragen, was ihre Kinder machen. Wie geht es lhnen?
So habe ich immer eine personliche Verbindung zu ihnen hergestellt. AuBerdem habe ich viel an meine
Mitarbeiter delegiert. Wir sollten Vertrauen haben. Weil wir Vertrauen in Swami haben, haben wir auch
Vertrauen in andere. Es sind alles grolle Organisationen. Man kann sie nicht zu straff fihren und leiten.
Also ist Delegation ein Teil der Dinge. Aber auch hier kdnnen wir alle eine Verbindung zu Swamis Lehren
und seiner Art, Dinge zu tun, herstellen. Ich denke, dies sind einfache Mantras, aber sie helfen einem,
wirklich komplexe Situationen zu meistern. Swami lehrte uns auch, niemanden zu hassen. Es gab so
viele Situationen, und einige davon waren auch sehr konfrontativ. Aber irgendwie kamen wir durch
Swamis Gnade unbeschadet davon. Aber ohne Swami waren wir sehr verbittert geworden. Ich denke,
es ist ein langer Weg. Manchmal dauert es eine Weile, bis die Leute wissen, wer man ist. Sobald man
diese Glaubwiirdigkeit erlangt hat, vertrauen einem die Leute. Wenn man sich ein bestimmtes Image
aufbaut, flugen sich die Dinge und es wird einfacher. Dann findet man Leute, die mit einem
zusammenarbeiten wollen, weil ihre Vorstellung von einer besseren Gesellschaft mit den eigenen
Ubereinstimmen. Das ist schon sehr oft passiert.

Die Kraft der Liebe von Swami und fiir Swami

Wenn wir Gber Bhagavans Mission sprechen, denke ich, dass alle Institutionen Swamis Vorbilder sind,
denen man nacheifern sollte, sei es das Bildungssystem oder die Krankenhduser, das mobile
Krankenhaus oder die Wasserprojekte. Swami ist da, um diejenigen anzuleiten, die solche Projekte in
Angriff nehmen und umsetzen kénnen, dann kann der Gesellschaft vielleicht viel Gutes widerfahren.
Seht, welche Standards Swami gesetzt hat und was Swami zu tun imstande war. Dies sind wirklich
starke Vorbilder, aber nicht jeder kann so etwas tun. Es wird noch etwas dauern, bis immer mehr
Menschen versuchen, kleinere Versionen dieser Unternehmungen umzusetzen. Einige Dinge geschehen
bereits im ganzen Land, aber ich bin sicher, dass sie sich mit der Zeit weiter verbreiten werden. Aber die
Entschlossenheit muss vorhanden sein.

19
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Eine sehr wichtige Lektion, die wir hier in Prasanthi Nilayam lernen, ist Entschlossenheit. Wenn wir
lernen, dieses Mal8 an Entschlossenheit zu zeigen, bin ich sicher, dass wir die Qualitat der Dienste, die
wir leisten kénnen, verandern konnen. Das kann wirklich helfen. Jetzt hat die Ausbildung im
offentlichen Dienst in Prasanthi Nilayam begonnen. Das ist ein weiterer Schritt in die richtige Richtung.
Ich habe das Gefiihl, dass die Auszubildenden, wenn sie hierher kommen und das Modellsystem
erleben, es in ihrer Arbeit umsetzen werden. Abgesehen vom Modell des kostenlosen Dienens gibt es
so viel zu lernen und zu verinnerlichen. Bei der Qualitat gibt es keine Kompromisse, und es stehen die
besten Instrumente und die beste Ausriistung zur Verfliigung. Aber das Wichtigste ist das Engagement
der Mitarbeiter, die das Ganze managen. Wenn wir diese Dinge lernen kdnnen, bin ich sicher, dass wir
unseren Dienst viel besser leisten kdnnen. Abgesehen von der Arbeit des Central Trust werdet ihr
Uberrascht sein, wie viele Aktivitaten von den Sevadal-Freiwilligen durchgefiihrt werden, von denen
einige so berldhrend und inspirierend sind. Viele von ihnen sind nicht gerade reich. Viele von ihnen
leben in kleinen Stadten und Dorfern mit begrenzten Ressourcen und missen sich um ihr eigenes
Leben kiimmern. Und es scheint, als wiirden sie seit Jahren gemeinniitzige Arbeit leisten. Sie gehen an
ihren Arbeitsplatz, um ihren Lebensunterhalt zu verdienen, und leisten gleichzeitig Seva. Viele von
ihnen, darunter auch Jugendliche, die Swami noch nie persénlich gesehen haben, kommen nach
Prasanthi Nilayam, um Seva zu leisten. Das ist wirklich bewegend und inspirierend. In Bundesstaaten
wie Westbengalen, Odisha und Jharkhand, in denen Swami noch nie personlich war, sehen wir, wie die
Menschen auf ihre eigene Weise so viel gutes Seva leisten. Menschen aus verschiedenen Distrikten
unterschiedlicher Bundesstaaten kommen hierher und fiihren kulturelle Programme auf. Dank des Sri
Sathya Sai Media Centre erfahrt die ganze Welt, was hier geschieht. Wie alle anderen vorbildlichen
Institutionen wurde auch das Sevadal von Bhagavan selbst gegriindet, um den Devotees den Weg ihrer
Erlésung durch selbstloses Dienen mit Liebe zu zeigen. Dies ist also das Mantra, das die Freiwilligen des
Sevadal zu dieser Art von Arbeit inspiriert. Auf diese Weise konnten sie im Laufe der Jahre auf allen
Ebenen inspirierte Arbeit leisten. Das Konzept oder die Einstellung, dariiber zu reden, was sie tun, gibt
es nicht. Die meisten Menschen arbeiten gerne im Stillen. Sie beschaffen ihre eigenen finanziellen und
sonstigen Ressourcen im Stillen. Wir finden in Karnataka viele Menschen, die in einer kleinen
Organisation arbeiten, aber in der Sai Organisation groRartige Arbeit leisten und dabei ihre eigenen
Ressourcen nutzen. Sie tun dies im Stillen, ohne grofRes Aufsehen.

Die Liebe von Swami und die Liebe fiir Swami ist erstaunlich. Die Art von Selbstlosigkeit, die Swami in
vielen Generationen inspiriert hat, ist fir uns unbeschreiblich. Wir sind sicher, dass dies weiter wachsen
wird. Ich denke, das ist der schonste Teil des Verméachtnisses dieses Avatars. Wir haben groRes Gliick,
dass wir dies miterleben und erfahren dirfen. Das ist wirklich das Erwachen des Gottlichen in jedem
Menschen und ein konstanter und kontinuierlicher Prozess. Bei einer Gelegenheit baten einige der
Studenten, die in die Politik gehen wollten, Swami um Erlaubnis, da sie unsicher waren, ob sie in die
Politik gehen sollten. Swami riet ihnen, zuerst Selbstlosigkeit zu entwickeln, unabhangig davon, ob sie in
die Politik oder in einen anderen Beruf gehen wollten. Wichtig ist, dass man in einem Bereich wie der
Politik ein starkes inneres Wertesystem mit soliden Prinzipien hat. Aber ich denke, all diese
Institutionen haben dazu beigetragen, diese Tugenden hervorzubringen. Ganz gleich, welche Rolle
Swami jedem Einzelnen zuweist, jeder Einzelne tut sein Bestes, um seine Liebe und Verehrung fir
Bhagavan zum Ausdruck zu bringen. Es ist auch sehr inspirierend zu sehen, dass viele junge Menschen
dem Pfad des Seva folgen, denn wenn wir sehen, wie sich die Gesellschaft verandert, scheint es, als
wirden wir uns immer mehr in Richtung einer materialistischen Kultur bewegen. Aber viele junge
Menschen lassen sich von den Lehren Swamis inspirieren und folgen dem Pfad des Seva. Das ist sehr
gut, inspirierend und ermutigend fir uns zu sehen.

(Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre, Prasanthi Nilayam.)
- Sri L.S.N. Prasad (IAS) ist ehemaliger Additional Chief Secretary (Finanzen) und ehemaliger Principal

Secretary (IT und BT) der Regierung von Karnataka und Smt. Vandita Sharma (lAS), ehemalige Chief

20
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Secretary und ehemalige Additional Chief Secretary und Entwicklungskommissarin der Regierung
von Karnataka.

Chinna Katha

FESTER GLAUBE VERDIENT GOTTLICHE GNADE

Einmal litt Mainatai, die Tochter von Nana Saheb Chandorkar, drei bis vier Tage lang unter anhaltenden
Wehen, die sie sehr schwachten. Zu einem bestimmten Zeitpunkt war ihr Zustand so kritisch, dass es
fraglich war, ob sie {iberleben wiirde. Damals waren Krankenhiuser, Arzte und Krankenschwestern
nicht so leicht verfliigbar. Nana Saheb wiederholte unabladssig den Namen Babas und betete standig zu
ihm, seine Tochter zu retten. Zwischen Gott und seinen Devotees besteht eine Verbindung wie bei
einem Funkgerdt. Wo auch immer der Devotee sein mag und auf welche Weise er auch immer betet, es
erreicht Gott sofort. Der Devotee hat eine Herz-zu-Herz- und Liebe-zu-Liebe-Verbindung zu Gott. Bei
der Kommunikation mit einem Funkgerdat kann es zu Verzogerungen kommen, aber bei dieser
Verbindung gibt es keine Verzogerung. Nanas Gebet erreichte Baba sofort. In Shirdi gab es einen
Devotee Babas namens Ramgirbuva, den Baba Bapugirbuva oder Bapu nannte. Baba rief ihn zu sich
und sagte: ,,Bapu! Nimm dieses Udi, geh nach Jamner, wo Nana lebt, und gib es ihm.” Als Ramgirbuva
diesen Befehl Babas horte, schaute er in seinen Tasche nach und stellte fest, dass er nur zwei Rupien
bei sich hatte. Mit zwei Rupien konnte er mit dem Zug nur bis Jalgaon fahren. Deshalb sagte er zu Baba:
»,Babal Ich habe nicht genug Geld, um nach Jamner zu fahren. Mit den zwei Rupien, die ich habe, kann
ich nur bis Jalgaon fahren. Wie soll ich dann weiter nach Jamner kommen?“ Baba sagte zu ihm: ,,Oh du
Narr! Wenn ich dir sage, dass du gehen sollst, werde ich auch die entsprechenden Vorkehrungen
treffen. Lass keine Zweifel zu.”

Zur Zeit des Ramavatars fragte auch Hanuman sich zunachst, wie es ihm moglich sein sollte, einen so
riesigen Ozean zu Uberqueren, um auf der Suche nach Sita nach Lanka zu gelangen. Aber als er an Rama
dachte, wurde er ruhig: ,Da dies das Werk Ramas ist, wird er selbst flir die Ausfiihrung sorgen. Er hat
mir diese Arbeit lbertragen und niemandem sonst, weil er mochte, dass diese Arbeit von mir
ausgefiihrt wird. Wenn Gott eine Aufgabe gibt, trifft er auch Vorkehrungen fiir deren Ausfiihrung.” Mit
diesen Gedanken entwickelte Hanuman einen festen und unerschitterlichen Glauben an die Kraft von
Ramanama und flog mit groem Selbstvertrauen tber den Ozean. Auch Ramgirbuva fragte sich: ,Wie
kann ich mit zwei Rupien in der Tasche nach Jamner gehen? Es ist 30 Meilen von Jalgaon entfernt. Wie
soll ich diese lange Reise bewaltigen?” Er musste diese Reise in einem Tonga unternehmen. Damals gab
es keine Autos und Taxis und keine anderen Transportmittel flir eine solche Reise, nur Tongas.
Ramgirbuva zweifelte weiterhin: ,Wird mir ein Tonga-Besitzer erlauben, in seinem Gefdhrt zu sitzen,
wenn ich kein Geld habe? Ansonsten muss ich diese Reise zu Full machen. Werde ich in der Lage sein,
eine so weite Strecke zu FuB zurlckzulegen?“ Um seine Zweifel zu zerstreuen, versicherte Baba ihm:
,Vertraue meinen Worten, folge meinem Befehl und geh.” Ohne weitere Worte gehorchte er Babas
Befehl bedingungslos.

Ramgirbuva stieg in den Zug und erreichte Jalgaon um 1.30 Uhr morgens. In Jalgaon angekommen,
fragte er sich, ob er in der Dunkelheit nach Jamner weiterfahren oder die Nacht dort am Bahnhof
verbringen sollte. Da er sich nicht entscheiden konnte, setzte er sich hin, schloss die Augen und begann
zu beten und den Namen Babas zu wiederholen. Schon bald kam ein groRer Mann in Uniform und mit
einem Turban auf dem Kopf und rief laut: ,Wer ist Ramgirbuva, der mit dem Zug aus Shirdi gekommen

21
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



ist?“ Ramgirbuva antwortete: ,Ich bin Ramgirbuva. Ich bin aus Shirdi hierhergekommen. Baba hat mich
geschickt.” Der Mann in Uniform sagte zu ihm: ,,Komm, komm. Ein Tonga wartet auf dich.” Als er fragte,
woher der Tonga komme, antwortete der Mann: ,Nana Saheb hat ihn geschickt.” Es war ein guter
Tonga. Das Pferd war auch sehr stark und kraftvoll. Der Tonga sah sehr schén aus. Ramgirbuva stieg auf
und das Gefdhrt begann, sich sehr schnell fortzubewegen. Es fuhr jedoch so gleichmaRig, dass
Ramgirbuva das Gefiihl hatte, es bewege sich lGberhaupt nicht. Er dachte, Nanas Pferd sei so schnell,
dass nicht einmal ein Auto schneller sein konnte. In diese Gedanken versunken erreichte er das Dorf, in
dem Nana lebte. Der Fahrer zeigte auf ein Haus und sagte: ,Sehen Sie, das ist das Haus von Nana.” Er
stieg vom Tonga ab und ging auf das Haus von Nana zu. Nachdem er ein paar Schritte gegangen war,
drehte er sich um, um dem Fahrer des Tonga etwas zu sagen. Zu seiner Uberraschung stellte er fest,
dass weder der Tonga noch sein Fahrer da waren.

Ramgirbuva ging in das Haus von Nana Saheb. Er lberreichte ihm das Udi, das Baba ihm gegeben hatte,
und sagte: ,Nana Saheb! Bitte nehmen Sie dieses Udi. Baba hat es fiir Sie geschickt.” Als Nana Saheb
fragte, wann Baba dieses Udi geschickt habe, antwortete Ramgirbuva, dass er es am Abend des
Vortages gegeben habe. ,Ich kam um 1.30 morgens auf dem Bahnhof von Jalgaon an. Aber woher
wussten Sie, dass ich zu dieser Zeit ankommen wiirde? Da Sie den Tonga genau zur richtigen Zeit
geschickt haben, war ich schnell bei lhnen”, sagte Buva. Nana war Uberrascht, das zu héren. Er sagte zu
ihm: ,,Ich habe keinen Tonga, ich habe niemanden zum Bahnhof geschickt, ich wusste nichts von Ihrem
Kommen. Warum sagen Sie das alles? Wo ist der Tonga? Zeigen Sie ihn mir. Ramgirbuva antwortete:
,Sir, sobald ich aus dem Tonga gestiegen bin, sind sowohl der Tonga als auch sein Fahrer plotzlich
verschwunden. Der Fahrer hatte mir gesagt, dass Sie ihn geschickt hatten, um mich hierher zu bringen.”
Da keine Zeit war, diese Angelegenheit weiter zu besprechen, ging Nana hinein und gab seiner Tochter
das Udi Prasadam. Nana blieb in der Ndhe der Tir stehen und sprach ein aufrichtiges Gebet und
wiederholte den Namen Babas. In diesem Moment hérte er das Weinen des Babys. Seine Tochter
brachte einen Jungen zur Welt. Nana war auBer sich vor Freude, als er es sah. Als er zu Ramgirbuva
zurlickkam, fragte er ihn: ,Erzdhlen Sie mir alles, was passiert ist. Was hat Baba gesagt? Wie sind Sie
von Shirdi gekommen?“ Ramgirbuva sagte: , Ich hatte nur zwei Rupien fiir die Zugfahrkarte bis Jalgaon.
Alles andere hatte Baba bereits arrangiert. Baba wiirde niemals diejenigen im Stich lassen, die an ihn
glauben. Glaube ist das Wichtigste.”

Der Mensch von heute hat beide Augen des Glaubens verloren. Er ist wahrhaftig blind geworden. Er
kann bei all seinen Unternehmungen Erfolg haben, wenn er Glauben hat. Es war seinem Glauben an
Baba zu verdanken, dass Nana unermessliches Glick hatte. Am dritten Tag nach der Entbindung seiner
Tochter kam Nana zusammen mit Ramgirbuva nach Shirdi. Er sagte zu Baba: ,Baba! Dein gottliches
Spiel kann nicht mit Worten beschrieben werden. Welche Botschaft gibst du uns durch dein Handeln
und deine Lilas?“ Die Gopikas im Dvaparayuga und die Vanaras im Tretayuga erlebten die Herrlichkeit
Gottes auf diese Weise.

MEINE ERFAHRUNGEN MIT BHAGAVANS GOTTLICHKEIT*

M.S. Prakasa Rao

Nun komme ich zum Thema Glauben und méchte euch noch eine Begebenheit erzahlen. Ich bat meine
Eltern, nach Prashanti Nilayam zu fahren, damit sie Swamis Darshan, Sparshan und Sambhashan
erhalten konnten. Mein Vater sagte mir, dass er schon viele Heilige besucht habe. Deshalb hatte er
keine Wiinsche mehr, die erfiillt werden missten. Aber dann liel er sich irgendwie (iberzeugen und
fuhr nach Prashanti Nilayam. Bhagavan gab Menschen, die neben meinem Vater sallen, Vibhuti und

22
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



sprach mit ihnen. Mein Vater war niedergeschlagen, weil er viele Pilgerstatten besucht und viele Heilige
gesehen hatte, aber weder Vibhuti erhielt noch das Glick hatte, dass Swami mit ihm sprach. Dann
sagte ich ihm, dass er nichts von Bhagavan wollte. Das war sein urspriingliches Gebet. Als er also
wieder nach Prasanthi Nilayam gehen wollte, sagte ich ihm, er solle um Bhagavans Darshan, Sparshan
und Sambashan beten. Nach flinfzehn Tagen besuchte er Prasanthi Nilayam mit diesem Gebet auf den
Lippen. Swami rief ihn innerhalb einer halben Stunde nach seiner Ankunft in Prasanthi Nilayam zu
einem Interview aus den Darshan-Reihen. In dem Interview erzdhlte Swami ihm alles Uber seine
Besuche an Pilgerstatten und seine Begegnungen mit Heiligen. Bhagavan sagte meiner Mutter, dass
mein Vater sein Devotee sei und dass er ihn nun zu seinen FiiBen geholt habe. Er sagte ihm, er solle in
Prasanthi Nilayam bleiben. Mein Vater schrieb mir einen wunderschénen Brief, in dem er mir mitteilte,
dass er Gott gesehen habe und Gott ihm aufgetragen habe, in Prasanthi Nilayam zu bleiben. Meine
Eltern befolgten Bhagavans Anweisungen und blieben zehn Jahre lang in Prasanthi Nilayam, wo sie
mehrere Interviews mit Bhagavan hatten. Wenn ihr Glauben und inbriinstige Gebete habt, wird
Bhagavan euch definitiv segnen.

Bhagavans Segen im Uberfluss

Meine Mutter hielt sich auch oft in Prashanti Nilayam auf und hatte Kontakt zu Mutter Easwaramma.
Sie erzahlte meiner Mutter von vielen Wundern. Meine Mutter bat mich, ein Lied zu schreiben, das
beschreibt, wie Mutter Easwaramma den kleinen Bhagavan in einer Wiege wiegt, und die Gedanken,
die sie dabei hatte. Sie bat mich, mich in Mutter Easwaramma hineinzuversetzen und ein Lied zu
komponieren, das folgendermaRen lautet: ,Repalle Baalunivale Maa Pallelo Puttaavu ...“ (Oh Kind von
Repalle, Krishna, Du bist in unserem Dorf geboren). Swami gefiel dieses Lied sehr und er bat die
Studenten, die ihn im Sommer 2006 nach Kodaikanal begleiteten, dieses Lied jeden Tag zu singen. Er
sagte: ,Easwaramma dachte genau dies, wahrend sie Swami in seiner Kindheit in der Wiege wiegte.” Ich
habe noch ein weiteres Lied geschrieben: ,Sai Anu Kammani Pilupe Ammanu Thalapuku Tecchindi Sai
Anu Thiyyani Thalupe Ammanu Maripinchindi” (Der stiRe Ruf von Sai ldsst mich an meine liebevolle
Mutter denken, und die siiBen Gedanken an Sai lassen mich sogar meine Mutter vergessen). Das Lied
bringt die Liebe zur Mutter lebhaft zum Ausdruck, der siiRe Gedanke an Sai ldsst einen sogar die eigene
Mutter vergessen. Ich war in Prashanti Nilayam, als Swami dieses Lied von den Studenten horte. Swami
gab ihnen eine tiefgriindige Botschaft mit auf den Weg: ,Selbst wenn euch Gott in den Sinn kommt,
solltet ihr eure Mutter nicht vergessen. Die Mutter ist grofRer als selbst Gott.” Ein Student kam zu mir
gerannt und sagte, dass Swami mochte, dass ich das Wort maripinchidi (vergessen) andere. Also schlug
ich das Wort muripinchindi (gltcklich) vor, was bedeutet, dass Mutter gliicklich ist, wenn das Lied
gesungen wird. Swami war sehr zufrieden mit dieser Korrektur eines einzigen Wortes.

1975 schrieb ich ein Theaterstiick mit dem Titel ,,Buddham Sharanam Gachchhami”, Ich bereitete die
Balvikas-Kinder gut vor und sie fliihrten es in Swamis Gegenwart auf. Die Balvikas-Lehrerin bat mich,
nach Prashanti Nilayam zu kommen. Ich weigerte mich, das zu tun, und sagte, ich hatte viel Arbeit im
Bliro. Swami war sehr zufrieden mit dem Stlick und fragte die Balvikas-Lehrerin: ,Wer hat das Stiick
geschrieben?” Als sie Swami sagte, dass ich nicht nach Prashanti Nilayam gekommen war,
kommentierte Swami dies mit ,Papam Papam“ (Armer Kerl). Dann schrieb ich ein wunderschones Stiick
mit dem Titel ,Twameva Sharanam Sai“ und informierte alle Distriktprasidenten, aber niemand zeigte
Interesse daran. Ich weinte jeden Donnerstag vor Swamis Foto und las das Drehbuch. Ich musste 25
lange Jahre warten, um diese Gelegenheit zu bekommen. Bei den Feierlichkeiten zum 75. Geburtstag
war das erste Stick, das aufgefiihrt wurde, ,Twameva Sharanam Sai“. Wahrend der Proben im
Poornachandra Auditorium baten Swamis Studenten die Kinder, leiser zu sprechen, da Swami gestort
wirde, da er sich zu dieser Zeit im Poornachandra Auditorium aufhielt. Bhagavan rief seine Studenten
zu sich und fragte sie: ,,Habt ihr jemals in einem Theaterstiick mitgespielt?“ Die Studenten antworteten:
»Nein, Swami.” Swami fragte: ,Wie wollt ihr dann ihre Schwierigkeiten verstehen? Wie sollen die Kinder
proben, wenn sie nicht lauter sprechen?” Daraufhin sagten mir die Studenten, wir sollten beim Uben
lauter sprechen. Die Kinder waren verblifft, weil die Studenten sie gebeten hatten, leiser zu sprechen.

23
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Ich teilte ihnen sofort Swamis Anweisungen mit. Als ich den Kindern gerade etwas erklarte, standen sie
plotzlich wie Statuen da. Als ich mich umdrehte, sah ich Swami neben mir stehen, und sein Gewand
berihrte mich fast. Ich fiel Swami zu FiRen. Swami fragte mich nach dem Titel des Theaterstiicks. Als
ich antwortete: ,Twameva Sharanam Sai“, sagte Swami: ,Baaga Cheyandi“ (Mach es gut). Ich war sehr
gliicklich Gber Swamis Antwort und zweifellos war es ein grofRer Erfolg. Swamis Gnade war grenzenlos,
er gab den Teilnehmern und dem Hilfspersonal 80 Kanchipuram-Saris. Mir gab er einen Anzug aus
Wolle. Sobald ich meinen Fehler feststellte, gab mir Swami immense Moglichkeiten, die ich mein Leben
lang schatzen werde.

Ich schrieb und komponierte die Lieder fiir das Theaterstiick ,Jagame Sai Mayam” flir den Distrikt
Srikakulam, Sri Sathya Sai Seva Organisation. Swami gefielen das Theaterstiick und die Lieder sehr gut
und er materialisierte unmittelbar nach dem Theaterstiick einen Diamantring fir mich. Wir hatten eine
Jhula mitgenommen. Swami sagte, dass er auf der Jhula sitzen werde. Ich hatte die begehrte
Gelegenheit, Bhagavans Hand zu halten und mehr als zwanzig Minuten lang in seiner Nahe zu sein.
Bhagavan sagte, dass er meine Dienste fiir den Sathya Sai Avatar in Anspruch nehmen werde. Er bat
mich, mich zu seinen FiiRen zu setzen, klopfte mir auf den Riicken und sagte, dass er immer bei mir sein
werde und bat mich, ihm zu dienen. Nach meiner Riickkehr aus Prashanti Nilayam hatte ich einen
schweren Unfall, bei dem die Knochen meiner rechten Hand brachen. Zu meiner groBen Uberraschung
verspirte ich jedoch nicht einmal den Schmerz eines Nadelstichs. Ich lachelte und unterhielt mich mit
allen. Alle waren Uberrascht, weil ich trotz des Bruchs keine Schmerzen verspirte. Der Arzt operierte
mich im Krankenhaus. Am dritten Tag, als ich entlassen wurde, wollte ich die Krankenhausrechnung in
Hohe von 25.000 Rupien am Kassenschalter bezahlen. Aber das Personal am Schalter teilte mir mit,
dass ein Herr die Rechnung bereits fiir mich bezahlt hatte. Die Person sagte dem Kassierer, dass Sri
Prakasa Rao ihm bekannt sei. Bis heute weil} ich nicht, wer die Rechnung bezahlt hat.

Bhagavans Gnade fiir meine Mutter und meinen Vater

Es gibt zwei Dinge, die erforderlich sind, um Bhagavans Gnade zu erlangen — Hoffnung und positives
Denken. Bei einem weiteren Besuch in Prashanti Nilayam spiirte ich tief in meinem Herzen, dass
Bhagavan uns definitiv segnen wiirde. Getreu meinem Glauben segnete uns Bhagavan, indem er all
unsere Lieder horte und uns segnete. Er war sehr zufrieden mit uns und sagte uns dann, wir sollten
zum Essen gehen. Ich wartete in der Ndhe eines der Bdume neben dem Poornachandra Auditorium.
Alle unsere Jungen kamen nach dem Essen zu mir. Pl6tzlich kam Sri Chakravarthi zu mir und sagte, dass
Bhagavan allen unseren Jungen im Poornachandra Auditorium ein Interview geben wolle. Er wollte
also, dass wir um 14 Uhr anwesend sind. Bhagavan kam weit vor 14 Uhr im Poornachandra Auditorium
an und lieR ausrichten: ,Sag Pallaki Patala (Sanftenlieder) Prakasa Rao, er solle in der ersten Reihe
sitzen.” Ich gab Bhagavan das Buch mit meinen Liedtexten. Das erste, was er mir sagte, war: ,Ninna
Rathri Nee Patalanni Chadivanu Bangaru (Letzte Nacht habe ich all deine Lieder gelesen, mein Lieber),
sie sind wie Juwelen”. Swami sagte: ,,Du bittest mich um nichts.” Ich sagte: ,Swami, wenn deine Gnade
da ist, wird sie sich um alles kimmern. Mein Vater ist 96 Jahre alt und hat ein schlechtes Gedachtnis.
Bitte gib ihm Prasadam, Swami.” Daraufhin fragte Swami: ,Was sagst du da? Singt er nicht Sai Ram Sai
Ram? Warum willst du, dass er sich am Ende seines Lebens an alle weltlichen Dinge erinnert? Erinnere
ihn an nichts anderes. Ich bin immer bei ihm.” Mein Vater wurde 100 Jahre alt. Er hatte keine
Beschwerden wie Bluthochdruck, Diabetes usw. Er ging in sein himmlisches Reich und sang dabei Sai
Ram Sai Ram.

Im Jahr 2015 war meine Mutter 92 Jahre alt. Ihr Herzschlag schoss auf 160 Schldge pro Minute. Selbst
nach drei Tagen Krankenhausaufenthalt normalisierte sich ihr Herzschlag nicht. Der Arzt sagte mir, ich
solle alle meine nahen Verwandten informieren, da sich ihr Zustand verschlechtere. Aber der Arzt
wunderte sich, da sie normal al$ und mit den Leuten sprach. Am vierten Tag war ich von 20 bis 24 Uhr
bei meiner Mutter. Sie sang laut Bhajans auf der Intensivstation. Die Krankenschwestern kamen
angerannt, weil sie beflirchteten, dass es die anderen Patienten stéren konnte. Aber die anderen

24
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Patienten hatten kein Problem damit, dass sie Bhajans sang, da sie den Namen Gottes sang. Also gingen
die Krankenschwestern wieder, da die anderen Patienten mit den Bhajans einverstanden waren. Am
nachsten Morgen begann sie wieder ab 6 Uhr, Bhajans zu singen. Und ihre Herzfrequenz sank bis zum
Abend auf 120 und sie wurde entlassen. Was ich hier betonen mochte, ist die Kraft von Namasmarana
(das Wiederholen des Namens Gottes). Nach einem Jahr fand in unserem Haus eine Veranstaltung
statt. Meine Briider und Schwestern waren gekommen und baten meine Mutter nach der
Veranstaltung um Erlaubnis nach Hause zuriickkehren zu diirfen. Aber meine Mutter wollte Bhajans
singen. Also begannen wir um 12 Uhr mittags mit Bhajans. Um 15 Uhr starrte sie auf Swamis Foto und
betete zu Bhagavan: ,Warum nimmst du mich nicht zu dir?“ Dann fragte ich meine Mutter, warum sie
Bhagavan so anflehe. Sie erzahlte mir, dass sie in den letzten vierzig Jahren jeden Tag zwei Stunden lang
Bhajans gesungen habe und Bhagavan ihr im Interviewraum gesagt habe: ,Wenn du immer an mich
denkst, werde ich in deinen letzten Augenblicken gegenwartig sein.” Um 18:30 Uhr, wahrend sie
Bhajans sang, verschmolz sie mit Bhagavans LotosfiiRen.

(Quelle: Samarpan-Vortrag, Brindavan.)

- Sri M.S. Prakasa Rao ist ein leidenschaftlicher Devotee von Bhagavan und Landesbeauftragter
(Kulturprogramme) der Sri Sathya Sai Seva Organisation, Andhra Pradesh.

FEIERN IN PRASANTHI NILAYAM

Ein Bericht

SRI SATHYA SAI NATIONAL LEADERSHIP PROGRAMME

Das Sri Sathya Sai National Leadership Programme (SSSNLP) feierte in diesem Jahr sein 5-jdhriges
Bestehen. Die Feierlichkeiten fanden vom 24. bis 26. Januar 2025 in der Sai Kulwant Hall statt und
dauerten drei Tage.

Die Eroffnungsfeier begann am 24. Januar 2025 mit dem feierlichen Anziinden der heiligen Lampe,
gefolgt von der BegriiBungsansprache durch Prof. Yoginder Verma, dem Organisator des SSSNLP.
AnschlieBend wurden ,,Sri Sathya Sai Netrutwam®, der jahrliche Newsletter, und das Sri Sathya Sai
National Short Film Festival vorgestellt. Sri Chinmayananda Pati aus Odisha, ein ehemaliger Student des
SSSNLP, reflektierte Uber die Reise und die Transformation des SSSNLP in den letzten finf Jahren. Es
folgte eine audiovisuelle Prasentation, bevor zwei Teilnehmer Vortrage hielten.

Als nachster Redner richtete sich Dr. Deepak Vohra, ehemaliger indischer Botschafter in Armenien,
Sudan und Polen und Ehrengast, an die Teilnehmer. Er erzdhlte von einem Ereignis aus seinem Leben,
das sich vor uber vier Jahrzehnten zugetragen hatte, als Sai Baba ihn aus einem lebensbedrohlichen
Koma rettete. Nachdem er nach Prashanti Nilayam gekommen war, erkannte er in Sai Baba, der in
seinem orangefarbenen Gewand und mit einer Haarkrone erschien, seinen Retter.

Dr. V. Mohan, Treuhdnder des Sri Sathya Sai Central Trust, hielt anschlieRend seine Grundsatzrede. Er
erinnerte die Studenten an die begehrte Gelegenheit, nach Prasanthi Nilayam zu kommen, und sagte,
dass es kein Zufall sei, wenn jemand hierher komme. Alle, die hierher kommen, seien von Sai Baba
handverlesen. Danach folgten Bhajans, die mit Arati fiir Sai Baba endeten.

25
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Die Abendveranstaltung begann mit dem Rezitieren der Veden, gefolgt von der Musikprasentation ,,Ich
bin gottlich”, bei der die Teilnehmer Sai Baba in musikalischen Melodien ihr Herz ausschiitteten. Die
Veranstaltung endete mit Bhajans und Arati fiir Sai Baba.

Das Programm am 25. Januar 2025 begann mit dem Rezitieren der Veden, woraufhin die Teilnehmer
ein Musikensemble namens ,Prem Ki Paribhasha“ vorstellten. Die Sitzung endete mit Bhajans und Arati
fiir Sai Baba.

Die Abschiedsveranstaltung am Morgen des 26. Januar 2025 begann mit dem Rezitieren der Veden,
gefolgt von einer grolRen Prozession der Teilnehmer, Offiziellen und Dozenten des SSSNLP-Programmes.
Darauf folgten die Veroffentlichung des Jahresberichts, eine audiovisuelle Prasentation, die Vereidigung
der Teilnehmer, die Veroffentlichung des Andenkens mit dem Titel ,Prerana 2024 die Verteilung von
Zertifikaten und Reden ausgewadhlter Teilnehmer.

Sri Nimish Pandya, Prasident der Sri Sathya Sai Seva Organisation von ganz Indien, wandte sich dann an
die Versammlung und ermahnte alle, Sai Baba in Gedanken, Worten und Taten zu folgen. Er sagte, dass
einer der Hauptgriinde flir Sai Babas Mission darin bestehe, allen zu helfen, ihre innere Starke zu
erkennen. Er betonte auch den sehr wichtigen Punkt, dass die Teilnehmer in ihrem Leben niemals
impulsiv sein sollten. Man miisse vielmehr jeden Moment innehalten und nachdenken, bevor man eine
Entscheidung treffe. Sri Nimish Pandya beendete seine Rede, indem er die Teilnehmer aufforderte,
Prashanti Nilayam zu besuchen, da die Sai Kulwant Hall der Ort sei, an dem alle spirituellen Lehren
stattfinden.

Nach der Rede von Sri Nimish Pandya wurde Sai Babas Rede (iber die Lautsprecheranlage abgespielt.
Sai Baba begann seine Rede mit den Worten, dass man Tamas und Rajas aufgeben und Sattvaguna
verinnerlichen sollte, was einem helfen werde, Hingabe zu entwickeln. Dies ist die elementare
Wahrheit. Swami wandte sich an die Studenten und sagte: ,lhr alle seid die zuklinftigen Birger von
Bharat. Der gesamte Wohlstand und das Wohlergehen unseres Landes liegen in euren Handen. Wenn
ihr gut seid, wird die Gesellschaft gut sein, und wenn die Gesellschaft gut ist, wird das Land gut sein.
Man sollte die Probleme der Gesellschaft als seine eigenen Probleme betrachten und der Gesellschaft
selbstlos dienen. Ihr miisst euer ganzes Leben lang bereit sein, zu dienen und ein Diener zu sein. Denkt
niemals daran, ein Anfiihrer zu werden. Verbringt euer Leben im Dienste der Menschheit.” Sai Baba
beendete seine Rede mit dem Bhajan ,,Hari Bhajan Bina Sukha Santhi Nahin“.

Nach Bhajans und Arati fand der Tag einen gliicklichen Abschluss.

DAS CHINESISCHE NEUJAHR 2025

Tiefe Hingabe und ein Geist der Einheit pragten die Feierlichkeiten zum globalen chinesischen Neujahr
2025 in Prasanthi Nilayam. Eine grofSe Gruppe von Devotees aus flinf Landern der Zone 5 des Sri Sathya
Sai Global Council, ndmlich Singapur, Malaysia, Indonesien, Brunei und Taiwan, kam, um an diesen
Feierlichkeiten teilzunehmen, die vom 4. bis 6. Februar 2025 stattfanden.

Die Eroffnungsfeier fand am 4. Februar 2025 statt. Der erste Programmpunkt war die traditionelle
Prozession der Devotees aus den finf teiinehmenden Landern, die um 17:00 Uhr die Sai Kulwant Hall
betraten und im Allerheiligsten ihre Ehrerbietung erwiesen. Zwei Loéwentdnzer fihrten dann einen
spektakularen Tanz zur Musik traditioneller Musikinstrumente auf. Die Eréffnungszeremonie wurde
anschliefend von Wiirdentragern durchgefiihrt, die feierlich die heilige Lampe entziindeten.

Die diesjahrige Koordinatorin des globalen chinesischen Neujahrsfestes, Frau Jacqueline Ho, hielt
anschlieRend ihre BegriiRungsrede. Die herausragende Rednerin bezeichnete ihre Reise nach Prashanti
Nilayam als eine Reise der Transformation und dankte Sai Baba fiir diese Gelegenheit. Sie ermahnte die

26
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Devotees, sich Sai Baba vollstandig hinzugeben und seinen Lehren zu folgen. AbschlieBend betete sie zu
Sai Baba, die Devotees auf dem Weg der Einheit und Spiritualitat zu fihren.

Auf diese inspirierende Rede folgte eine kulturelle Tanzvorfilhrung der Devotees aus Malaysia. Der
letzte Programmpunkt war eine Musikdarbietung der Devotees der Zone 5 des Sri Sathya Sai Global
Council. Wahrend die Sanger gefiihlvolle Lieder der Hingabe sangen, wurde die Freude am Feiern noch
inniger, da einige chinesische Weise Schokolade in den Saal zu den Devotees warfen. Auf diese
hingebungsvolle Musikdarbietung folgten Bhajans und das Programm am Er6ffnungstag endete mit
Arati fiir Sai Baba.

Das Vormittagsprogramm am 5. Februar 2025 begann mit einem aufschlussreichen Vortrag von Sri Ravi
Bhatia aus Indonesien, der von seinen Erfahrungen berichtete und erwdhnte, wie Swami selbst
wahrend einer kraftvollen Erfahrung in einem Traum zu ihm kam. Swami sagte ihm, dass er die Erde in
den Himmel und den Himmel in die Erde verwandeln kdnne. Sri Bhatia beschrieb auch, wie Swami ihm
die Bedeutung des gottlichen Namens vermittelte und ihm sagte: ,Mein Wort ist mein Segen“. Nach
diesem Vortrag wurden einige hochrangige Devotees der Zone 5 des Sri Sathya Sai Global Council fiir
ihre herausragende Arbeit fiir die Sai Organisation geehrt. Nach dieser Ehrungszeremonie prasentierten
die Devotees aus Singapur ein Musikprogramm mit herzergreifenden religiosen Lieder vortrugen. Nach
einigen Bhajans wurde Sai Baba Arati dargebracht und dies markierte den Abschluss des
Vormittagsprogrammes.

Das Abendprogramm begann mit einer Rede von Sri Cheah Woon Kwong aus Malaysia, der dariiber
berichtete, wie Sai Baba ihm seine Gnade schenkte, als er als Organisator des chinesischen
Neujahrsfests von Zeit zu Zeit nach Prashanti Nilayam kam.

Darauf folgte ein Theaterstiick mit dem Titel ,Der Affenkonig”, das ebenfalls von den Devotees aus
Malaysia aufgefiihrt wurde. Das Stiick handelte von der mythologischen Geschichte eines Affenkdnigs
namens Sun Wukong, der unter einem Berg gefangen gehalten wurde, weil er gegen den Himmel
rebellierte, und spater aus der Gefangenschaft entlassen wurde, um einen buddhistischen Ménch auf
seiner Reise in den Westen zu begleiten und buddhistische Texte zu beschaffen.

Die nachste, ebenso fesselnde Darbietung eines malaysischen Devotees war ,Bian Lian“ (die alte
dramatische Kunst des Maskenwechsels), die alle begeisterte. Es folgten Bhajans, die mit dem
Darbringen von Arati an Sai Baba endeten.

Die Feierlichkeiten zum chinesischen Neujahrsfest endeten am 6. Februar 2025. Die Veranstaltung
begann um 17.00 Uhr mit einem inspirierenden Vortrag von Frau Rosemary Chandran, die Gber das
Thema ,,Meine Reise mit Sai“ sprach und von ihrer aufregenden Einfiihrung in die Welt von Sai und den
anschlieRenden lebensverdandernden Erfahrungen durch die Gnade Sai Babas berichtete, als sie den
ersten Schritt machte, nach Prashanti Nilayam zu kommen. Sie hatte eine Erfahrung von Sai Babas
unendlicher kosmischer Aura der Energie. Abschliefend forderte sie alle auf, sich an den LotosfiiRen Sai
Babas festzuhalten. Die Abschlussworte sprach Frau Jacqueline Ho, die diesjahrige Koordinatorin des
chinesischen Neujahrsfestes, die den verschiedenen Ashram-Institutionen fiir die groRartige
Durchflihrung der Feierlichkeiten zum chinesischen Neujahrsfest dankte.

Das Thema des 100. Geburtstags von Sai Baba in Mandarin bildete den Hohepunkt des dreitdgigen
Programms. Es folgten Bhajans, die mit Arati an Sai Baba endeten.

27
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Eigentiimererkldrung und andere Angaben zur Zeitschrift

mit dem Titel SANATHANA SARATHI (Englisch) R.N0.10774/58

(Jedes Jahr nach dem letzten Tag im Februar in der ersten Ausgabe zu veroffentlichen)
Formular IV (siehe Regel 8)

1. Erscheinungsort: Sri Sathya Sai Press, auf dem Geldande des Sri Sathya Sai Ashram, Prasanthi Nilayam.
2. Erscheinungsweise: monatlich

3. Name des Druckers und des Verlegers: Sri K. Varadarajan

Staatsbiirger Indiens: Ja

Adresse: West Il / C-22, P.O. Prasanthi Nilayam,

Sri Sathya Sai District, A.P., 515134.

4. Name des Herausgebers: Sri G.L. Anand

Staatsbiirger Indiens: Ja

Adresse: Round Block V / C-3, P.O. Prasanthi Nilayam,

Sri Sathya Sai District, A.P. 515134,

5. Namen und Adressen der Personen, denen die

Zeitung gehort, und der Partner oder Aktionare, die mehr

als ein Prozent des gesamten eingezahlten Kapitals halten:

Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, P.O. Prasanthi Nilayam, Sri Sathya Sai District, A.P.,
515134,

Ich, K. Varadarajan, erkldre hiermit, dass die oben gemachten Angaben nach bestem Wissen und
Gewissen wahrheitsgemal sind.

Datum: 01.03.2025

(Sd) K. VARADARAJAN (Unterschrift des Herausgebers)

Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences
EPIP Area, Whitefield, Bengaluru — 560066
Tel.: 080-28004640, 4641, 4441 - Email:academicblr@sssihms.org.in

Das Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences in Whitefield bietet unter der Schirmherrschaft
der Rajiv Gandhi University of Health Sciences in Bangalore, Karnataka, vierjahrige kostenlose Kurse an,
die zu einem Bachelor-Abschluss in Krankenpflege, Bachelor-Abschliissen in Anasthesie und
Operationstechnik, Herzversorgungstechnik, Bildgebungstechnik, medizinischer Labortechnik und
Perfusionstechnik fihrt. Alle Kurse sind nur fiir Studentinnen gedacht und es handelt sich um ein
Vollzeitprogramm. Die Studierenden missen fir die Kosten fiir Unterkunft und Verpflegung sowie fiir
alle anderen von der Rajiv Gandhi University of Health Sciences (RGUHS) vorgeschriebenen Gebiihren
aufkommen.

28
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Interessierte Kandidaten konnen sich online fiir den von der Karnataka Examinations Authority
durchgefiihrten Common Entrance Test iber den untenstehenden Link bewerben:

https://cetonline.karnataka.gov.in/kea
Die Zulassungskriterien lauten wie folgt:

1. Alter: Die Bewerber sollten am oder vor dem 31. Dezember des Jahres, in dem sie die Zulassung
beantragen, mindestens 17 Jahre alt sein.

2. Qualifikation: 10+2, PUC oder eine andere qualifizierende Priifung, die von Ausschiissen/Riten/
Mittlere Bildungseinrichtungen durchgefiihrt wird, die von den Regierungen der Bundesstaaten/der
Zentralregierung eingerichtet wurden und von der Rajiv Gandhi University of Health Sciences/
Association of Indian Universities (AlU) als gleichwertig mit einer zweijdhrigen Voruniversitatsprifung
anerkannt werden.

3. Ficher in 1042 / PUC: Die Kandidaten sollten die Facher Physik, Chemie, Biologie und Englisch (PCBE)
bestanden haben. Fiir den Bachelor of Science in Imaging Technology sollte der Kandidat die Facher
Mathematik, Biologie, Physik, Chemie und Englisch bestanden haben. Ein Mindestgesamtwert von 45 %
ist erforderlich.

Die Kursdetails finden Sie auf unserer Website www.whitefield.sssihms.org.

— Direktor

Sri Sathya Sai Central Trust

Prasanthi Nilayam, Sri Sathya Sai District, Andhra Pradesh — 515134

E-Mail: hrd@sssct.org Tel.: 08555-289703/ 287390 / 289799, Durchwahl: 2317
Bewerbungen fiir die folgende Position sind willkommen: -

Bauingenieur

Abschluss/Diplom in Bauingenieurwesen mit Erfahrung im Hoch- und Tiefbau, StraBenbau und der
Instandhaltung von Geb&duden, Wasser- und Abwassersystemen usw.

Erfahrung in verwandten Bereichen: 3-5 Jahre flir Absolventen
Erfahrung in verwandten Bereichen: 5-8 Jahre fiir Diplomanden
Das Gehalt fiir die Stelle als Bauingenieur ist verhandelbar, je nach Qualifikation und Erfahrung.

Interessierte Kandidaten kdnnen sich mit vollstandigem Lebenslauf, Kopien von Bildungsabschlissen,
Angaben zur Berufserfahrung usw. bewerben und den Umschlag mit dem Vermerk ,Bewerbung fir die
Stelle als Bauingenieur” versehen und an den Personalberater des Trusts senden. Interessenten kénnen
ihre Bewerbung auch per E-Mail an hrd@sssct.org senden. Der letzte Termin fiir die Einreichung von
Bewerbungen ist der 30.04.2025.

— Human Resources Consultant

Sri Sathya Sai Central Trust

29
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Marz 2025

Das Selbst zu kennen ist wahre Freiheit

Was ist wahre Freiheit? Das Selbst zu kennen ist wahre Freiheit. Das Ziel der Weisheit ist
Freiheit. Die Gebildeten von heute denken, Freiheit bedeute, willkiirlich zu sprechen, zu
handeln, sich zu bewegen und zu verhalten. Aber das ist keine wahre Freiheit.
Selbstbeherrschung ist wahre Freiheit, atmic bliss ist wahre Freiheit, das Wissen um das Selbst
ist wahre Freiheit und das Erblihen des Selbst ist wahre Freiheit. Wie kann man Swechchha
(Freiheit) definieren? Swa+Ilchchha = Swechchha. Swa bedeutet Atma, Ichchha bedeutet
Wunsch. Daher ist der Wunsch nach dem Selbst wahre Freiheit. Aber die Jugend von heute
mochte die Freiheit nur auf der physischen Ebene geniellen und nicht auf der atmic Ebene.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

4 30
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



