APRIL 2025

Inhalt

Leitartikel: Sein Wort leben

Rama: das zeitlose Ideal, Sri Sathya Sai Baba, 20. April 1975

Euer Verhalten sollte von Disziplin gekennzeichnet sein, Sri Sathya Sai Baba, 23. April 1987
Swami, unser Meister, Kota Siva Kumar

Die Sai Pancaratna Kritis, eine musikalische Darbietung der Liebe und Hingabe

Meine Erfahrungen als Student von Swami, Girish Atre

Neue-Initiativen in Telangana gestartet, ein Bericht

Ramakatha Rasavahini, Kapitel 3, Die Vorbereitung fiir das gottliche Kommen, Sri Sathya Sai Baba
Pilgerreise von Devodees, Die Freude des kollektiven Sadhana

Chinna Katha, Treue gegenliber dem eigenen Guru, Sri Sathya Sai Baba

Feiern in Prasanthi Nilayam, ein Bericht



Sanathana Sarathi April 2025

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Leitartikel

SEIN WORT LEBEN

Der heilige Monat April lenkt unsere Herzen auf zwei bedeutende Meilensteine im Sai-Kalender — Sri
Rama Navami, der die Geburt von Sri Rama markiert, und Sri Sathya Sai Aradhana Mahotsavam, ein
Gedenken an Bhagavan Sri Sathya Sai Babas ewige kosmische Form. In seinen eigenen Worten: ,Rama
und Sai sind nicht verschieden. Dieselbe Wahrheit mit zwei Namen.” In diesem Monat sind wir
aufgefordert, durch die beiden Linsen der gottlichen Inkarnation und des liebevollen Vermachtnisses
nachzudenken, uns zu erinnern und uns neu zu verpflichten.

Die Sri-Rama-Navami-Rede erinnert uns an das ideale Leben, das uns Sri Rama vorlebte — ein Leben,
das von unerschitterlichem Dharma, Mitgefiihl und Demut geprdgt war. Diese Werte wurden von
unserem geliebten Sai Rama in der heutigen Zeit auf brillante Weise gelebt und weitergegeben. Swamis
Kodaikanal-Rede, die in dieser Ausgabe voll Liebe wiedergegeben wird, fiihrt uns weiter zu innerer
Disziplin und Selbstvertrauen — die eigentliche Grundlage des spirituellen Lebens. Durch das Leben von
Tenali Ramakrishna lehrt uns Swami, dass wir unsere von Gott gegebene Intelligenz und
Unterscheidungsfahigkeit flir das Wohlergehen der Welt und den Sieg des Dharma einsetzen kdnnen.
Und als Kronung lehrt uns Swami auf sanfte Weise, eine Haltung zu entwickeln, mit der wir jeder Art
von voriibergehenden Problemen in dieser Welt begegnen kdnnen.

Aradhana ist kein Ritual, sondern eine Antwort. Eine Antwort auf seine Liebe, seine Lehren und seine
lebendige Gegenwart, die uns auch heute noch leitet, beschiitzt und inspiriert. Das diesjahrige
Sonderheft zum Aradhana Mahotsavam ist eine reflektierende Zusammenfassung der Sai Pancharatna
Kritis — eine zweiseitige Gabe, die die Essenz aller fiinf Kompositionen zum Nutzen der Leser, die mit
Telugu nicht vertraut sind, hervorhebt. Diese Lieder werden jedes Jahr an Aradhana Mahotsavam mit
Hingabe und Erhabenheit gesungen und sind so eine leuchtende musikalische Girlande zu seinen
LotosfiiRen. In diesem Jubildumsjahr gewinnt das Aradhana Mahotsavam noch zusétzlich an Bedeutung
— ein heiliger Malistab der sieben Monate wahrenden inneren Reinigung bis zu Swamis 100.
Geburtstag. Fir einige ist es ein Aufruf zum Sadhana, fiir andere ein Moment der Hingabe oder der
Selbsterforschung. Tatsachlich bedeutet Aradhana fiir viele Herzen viele verschiedene Dinge — doch in
jedem Fall ist es ein Weg zurlick zu ihm.

Unsere Leser werden auch grofle Freude daran haben, die Ramakatha Rasavahini noch einmal zu
erleben, die siiRen Einblicke in Swamis Lilas zu genieRen und die herzlichen Reflexionen von Schiilern
und Devotees zu lesen. Diese Seiten sind erfillt von Dankbarkeit, Bhakti und einer erneuten
Verpflichtung, seine Botschaft zu leben. Ramakatha Rasavahini ist seine Geschichte von ihm selbst. Das
Eintauchen in die SURe dieser Vahini wird unser Herz mit Sicherheit weicher und empfanglicher fir
seine Gnade machen, die wie dieser heilige Strom immer sanft flieRt.

Moge dieses Aradhana Mahotsavam nicht nur eine Erinnerung an einen bestimmten Zeitpunkt sein,
sondern eine Bekraftigung seiner lebendigen Gegenwart in jedem unserer Gedanken, Worte und Taten.
Wie Swami gesagt hat: ,,Mein Leben ist meine Botschaft.” Moge das Leben eines jeden von uns zu
seiner Botschaft in Aktion werden.

Mit Liebe und Ehrfurcht,

Der Herausgeber

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Avatar spricht
RAMA: DAS ZEITLOSE IDEAL

Das Ramayana ist ein Ratgeber, ein heiliger Text, eine inspirierende Schrift, fir alle Menschen in allen
Landern, zu allen Zeiten, welcher Art ihr Glaube oder ihre Situation auch sein mag. Denn es vermittelt
Gelassenheit, Ausgeglichenheit, Gleichmut, innere Kraft und Frieden. Friede ist der beste Schatz, ohne
ihn sind Macht, Autoritat, Ruhm und Vermogen alle trocken und eine Last. Tyagaraja sang, dass es ohne
inneren Frieden kein Gliick geben kann.

Um diesen Frieden zu erlangen und unerschiitterlich darin verankert zu sein, muss der Mensch
bestindiges Uben (abhyasa) und Losgeldstheit (vairagya) entwickeln. Von Geburt bis zum Tod ist der
Mensch ein Sklave der Gewohnheiten und Praktiken. Man muss diese Gberprifen und sich mehr und
mehr auf jene verlassen, die einen zur subjektiven Freude flihren, statt zu duRerlichem Vergniigen.
Subjektive Freude kann durch Harmonie im Haus, wechselseitige Kooperation der Familienmitglieder
und der Gemeinschaft, titigen Dienst an anderen und Interesse am Wohlergehen und Wohlstand der
Gesellschaft, in der man lebt, erlangt werden.

Das Ramayana halt die Ideale hoch, die Vater, Sohn, Mutter, Bruder, Freund, Diener, Meister, Lehrer,
Schiiler usw. befolgen missen. Ein gliickliches Zuhause ist die Grundzelle des nationalen Organismus.
Es gewdhrleistet eine glickliche Welt, denn die Menschheit ist eine Familie, und wenn eine Einheit
traurig ist oder Not leidet, wie kann der Rest dann sicher oder zufrieden sein?

Es gibt kein Objekt ohne Fehler oder Schwache

Losgeldstheit impliziert nicht das Aufgeben der Familienbande und die Flucht in die Einsamkeit des
Dschungels. Losgelostheit bedeutet, unser Gefilihl aufzugeben, dass Dinge dauerhaft sind und héchste
Freude bereiten konnen. Der Kopf (mind) spielt dem Menschen Streiche und glaubt, dass manche
Dinge gut und manche schlecht, manche ewig und manche verganglich seien. |hr mogt einen Teller
leckerer Speisen vor euch haben, die kostlich und fein erscheinen; aber wenn der Koch verkiindet, dass
eine Eidechse beim Kochen in den Topf gefallen ist und bei lebendigem Leibe gekocht wurde,
verschwindet die Faszination fiir das Essen im Nu! Es gibt kein Objekt ohne Fehler oder Schwache; Es
gibt keine Freude, die nicht mit Schmerz vermischt ist; es gibt keine Handlung, die nicht von Egoismus
befleckt ist. Seid also gewarnt und entwickelt die Losgel6stheit, die euch vor Leid bewahren wird.

Das Ramayana vermittelt diese weise, giiltige und wertvolle Losgel6stheit oder Opferbereitschaft.
Rama macht sich in dem Augenblick, in dem er weiR, dass es der Wunsch seines Vaters ist, freudig in
den Wald auf; und, erinnert euch, er sollte von eben dieser Person zum Kaiser gekront werden, die ihn
jetzt anwies, ins Exil zu gehen. Wahrend im Ramayana jene, die volle Macht und Anspriiche haben, ihre
Autoritatsstellungen aufgeben, finden wir heutzutage, dass Leute ohne Macht oder Anspriiche
Autoritatsstellungen fir sich einfordern!

Die Lektion, die das Ramayana iiber Pflicht vermittelt

Pflicht ist Gott, das ist die Lektion, die das Ramayana lehrt. Das Wort Pflicht wird heutzutage verwendet
um die Methoden anzuzeigen, durch die man seine Autoritdt ausibt. Nein. Pflicht ist die
Verantwortung, die ihr habt, andere zu respektieren und zu ehren und ihnen nach besten Kraften zu
dienen. Ihr behauptet, ihr hattet die Freiheit zu laufen und dabei euren Spazierstock um euch herum zu
schwenken; aber der Mensch, der hinter euch kommt, hat die gleiche Freiheit die StraBe zu benutzen
wie ihr. Eure Freiheit so auszuiiben, dass ihr nicht die Freiheit anderer einschrankt oder beschadigt, ist
die Pflicht, die zu Gottesdienst wird.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Als Rama, Sita und Lakshmana die Ufer des Ganges erreichten, konnte Sumantra, der betagte Minister
des Hofes, der sie soweit im koniglichen Streitwagen gebracht hatte, ihnen nicht weiter folgen. Er war
an seine Pflicht gebunden, in die Hauptstadt zuriickzukehren. Also fuhr er mit tranenerfillten Augen
zuriick. Guha ruderte sie tGber den Fluss; sie betraten den Wald und begannen in einer Reihe durch den
dichten Dschungel zu wandern — Rama voran, Sita in der Mitte und Lakshmana hinterher folgend. Bald
erreichten sie die Einsiedelei von Valmiki; als der Weise sie willkommen hiel8 bat Rama ihn, er moge
einen Platz zeigen, an dem sie wohnen kdnnten. Valmiki sagte: ,Wir Weisen haben unseren Wohnsitz in
dir und du residierst in uns. Wo sonst kann ich dich auffordern zu wohnen? Obwohl du diese
menschliche Gestalt angenommen hast, offenbarst du dich doch durch die Schoénheit, die in dir
leuchtet.”

Der Mensch ist dem Untergang geweiht, wenn das Vergangliche ihn liberwaltigt

Ramas Schonheit war die Schonheit des inneren Friedens, die Herrlichkeit die einen erfillt, wenn man
bewusst im Dharma lebt. Das Ramayana lehrt auch die Notwendigkeit, die falsche Identifikation mit
dem Korper aufzugeben. Als Rama sah, wie Tara Gber dem Korper von Vali wehklagte, gab er ihr
Lektionen Uber die Verganglichkeit des Korpers und die Torheit, eine Person mit dem Gefdhrt zu
identifizieren, das sie fur ihre Reise zum Gottlichen nutzt.

Wenn der Wunsch nach dem Verganglichen einen Menschen tberwaltigt, ist er verdammt; er entfernt
sich vom Ziel. Betrachtet Sita. Sie gab alles auf, was ihr in den Paldsten ihres Vaters und Schwiegervaters
Komfort geben wiirde, und zog es vor, Rama in den Wald zu folgen. Dadurch sicherte sie sich die Nahe
und Anwesenheit des Herrn. Aber als sie die falsche Gestalt des goldenen Hirsches erblickte, verlangte
sie nach ihm und schickte beide, Rama und Lakshmana. hinterher, damit sie ihn liebkosen und fiittern
und als Schoftier halten kénnte. Was war das Ergebnis dieses fatalen Wunsches? Sie war gezwungen,
weit entfernt vom Herrn zu leben und sich in groBer Qual nach ihm zu verzehren.

Wenn Rama im Herzen verankert ist, wird euch alles andere gegeben: Ruhm, Reichtum, Freiheit, Fille.
Hanuman war, bis er Rama traf, nur ein Anfiihrer der Affen; er war ein Minister am Hofe seines
Meisters; aber als Rama ihm den Auftrag gab Sita zu suchen und ihn aussandte, anders ausgedriickt, als
Rama als Fihrer und Beschiitzer in seinem Herzen verankert war, wurde Hanuman unsterblich, als der
ideale Devotee.

Das Ramayana hat eine tiefe Unterstromung spiritueller Bedeutung. Dasharatha bedeutet ,er, der in
einem Gefahrt der zehn (Sinne) fahrt“, das ist der Mensch. Er ist an drei Grundeigenschaften oder, laut
dem Ramayana, drei Ehefrauen, gebunden. Er hat vier S6hne, sie sind die vier Lebensziele (purusharta)
— Dharma (Rama), Artha (Lakshmana), Kama (Bharata) und Moksha (Shatrughna). Diese vier Ziele des
Menschen missen systematisch verwirklicht werden, wobei man das letzte Ziel, Moksha, immer klar
vor Augen hat. Lakshmana reprasentiert Buddhi und Sita ist Wahrheit. Hanuman ist der Geist (mind),
der, wenn kontrolliert und trainiert, ein Hort des Mutes ist. Sugriva, Hanumans Meister, ist das
Unterscheidungsvermdgen. Mit diesen als Helfer sucht Rama die Wahrheit und ist erfolgreich. Das ist
fiir jeden die Lektion des Epos.

Die Ideale, die Indiens alter Kultur zugrunde liegen

Die Kultur dieses Landes basiert auf den hohen Idealen der Rechtschaffenheit, die im Ramayana und
Mahabharata verankert sind; in beiden hat Gott die Menschheit in Menschengestalt gefiihrt. Es gibt
eine Geschichte Uber Alexander den GroRRen, die die Herrlichkeit der indischen Kultur veranschaulicht.
Es scheint, Alexander pflegte in Indien inkognito in die Dérfer um sein Camp herum zu gehen, um die
Gewohnheiten und Sitten dieses fremdartigen neuen Landes, in das das Schicksal ihn gebracht hatte,
kennenzulernen. Eines Tages traf er auf einen Mann der einen anderen anflehte, er moge einen Krug
voll Gold annehmen, wobei derjenige sich weigerte, auch nur einen Blick darauf zu werfen! Er erfuhr,
dass der Krug voll Gold unter der Erde des Feldes entdeckt wurde, das der Mann von dem Mann
gekauft hatte, der sich weigerte, den Krug anzunehmen. Der Kaufer argumentierte, er habe nur das

5
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Land gekauft und habe deshalb keinen Anspruch auf den Krug mit Gold. Der Verkaufer sagte, er habe
kein Anrecht mehr auf irgendetwas, das auf oder in dem Stiick Land gefunden wurde, das er verkauft
hatte.

Alexander beobachtete diesen Wettstreit eine Weile; keiner von beiden gab nach. SchlieRlich wurden
die Dorfdlteren hinzugezogen, um die Sache zu entscheiden. Und wdhrend Alexander noch zuschaute,
fanden sie eine gliickliche Losung. Der Sohn des Kaufers solle die Tochter des Verkaufers heiraten und
der Krug Gold solle der Braut als Mitgift gegeben werden! Alexander fiihlte sich beschwingt angesichts
der Hohen, in die menschliche Tugend sich erheben konnte; er schamte sich aber auch wegen seines
eigenen abenteuerlichen Ehrgeizes, das Eigentum eines anderen mit Waffengewalt zu erobern. Die
Ideale, die der uralten indischen Kultur zugrunde liegen, miissen zumindest von jedem Inder studiert
und praktiziert werden, damit die Welt den Nutzen der grolRen Beispiele bekommt, den diese bieten
kdnnen.

Wendet eure Sicht nach innen, zur Reinigung und Klarung

Wenn ihr an diesem Tag die Geburt Ramas feiert, misst ihr eure Aktivitaten den Idealen weihen, die im
Leben Ramas offenbart werden. Die Tatsache, dass ihr heute lebt, ist ein Segen, denn ihr konnt diese
Ideale kennenlernen und auch die Mittel, durch die ihr sie in eurem aktuellen taglichen Leben
verwirklichen kénnt. Es gibt viele, die geraume Zeit damit verbringen, Ramas Namen mechanisch zu
rezitieren oder das gesamte Ramayana systematisch in einem vorgegebenen Zeitplan zu lesen; oder
Leute, die Abbilder von Rama, Sita, Lakshmana und Hanuman als tagliches Ritual mit Pomp und
Pedanterie verehren, aber so wie eine Person einen Schritt nach vorne setzt nur um ihn wieder
zuriickzunehmen, machen diese Personen (iberhaupt keinen Fortschritt, auch wenn Jahre vergehen.
Ohne Reinheit der Gedanken und Absichten, ohne Mitgefiihl und den Drang zu dienen, sind diese
duBeren Ausdrucksformen und Zurschaustellungen nur Wege, um die Gesellschaft zu tduschen, die
euch als groBem Devotee Beifall zollt. Eure Sicht muss zur Innenschau werden; sie muss nach innen
gewendet und zur Lauterung und Klarung benutzt werden.

Um dieses Ziel zu erreichen misst ihr weit voranschreiten. Prift als Erstes eure gegenwartige
Ausstattung; findet ihre Mangel, zum Beispiel ob sie durch Egoismus, Gier, Unaufrichtigkeit, Eigensinn
und Faulheit beschadigt ist. Denn mit diesen Mangeln ist es schwierig, sich auf Gedanken an Gott zu
konzentrieren, ob innerlich oder &duferlich. lhr misst auch die positive Eigenschaft der Liebe
kultivieren, denn die Verkorperung der Liebe kann nur durch Liebe verwirklicht werden. Das ist die
Botschaft, die das Ramayana all denen vermittelt, die es mit einem aufrichtigen Wunsch zu lernen
studieren. Das ist die Botschaft, die ich euch heute geben will.

- Aus Bhagavans Ansprache an Sri Rama Navami, Ramas Geburtstag, in Brindavan am 20. April 1975.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Avatar spricht
EUER VERHALTEN SOLLTE VON DISZIPLIN GEKENNZEICHNET SEIN

Vertrauen in das Selbst ist das Wichtigste. Selbstvertrauen ist die Grundlage. Ohne ein starkes
Fundament kann man kein gutes Gebaude haben.

Selbstvertrauen ist das Fundament.
Selbstzufriedenheit ist die Mauer.
Selbstaufopferung ist das Dach.
Selbstverwirklichung ist die Krone.
Die Kraft des Glaubens

lhr solltet einen starken und unerschitterlichen Glauben bewahren, wie auch immer die Umstande sein
mogen. Turbulente Umstdnde konnten euch erschiittern. Zweifel beginnen aufzukommen. Die
boswilligen Worte anderer kénnten euch ins Wanken bringen. Ihr solltet das als eine Priifung ansehen.
Selbst ein kleiner Moskito kénnte versuchen, euch zu stéren. Wahrend ihr der Lesung der Geschichte
des Herrn lauscht, konnte das Surren einer Micke eure Aufmerksamkeit ablenken. Sie wird sich auf
eure Nase setzen und euch stéren. Genauso gibt es viele Faktoren und Leute, die konstant versuchen
euch zu storen. Bleibt jedoch standhaft, ohne euch verstéren zu lassen. |hr misst euch ernsthaft
bemihen, das zu erreichen. Wenn jemand versucht, in euren Geist einen Samen des Zweifels zu saen,
miusst ihr euch sagen: ,Ich selbst bin es, der gesehen und erfahren hat. Ich sollte mich von diesen
Dingen nicht mitreiRen lassen.”

Auf diese Weise misst ihr argumentieren. Wie konnt ihr den Worten anderer trauen, wenn ihr nicht
bereit seid dem zu vertrauen, was ihr mit euren eigenen Augen gesehen und mit euren eigenen Ohren
gehort habt? Wo ist die Starke eures Glaubens, wenn ihr nicht bereit seid zu glauben, was ihr mit euren
eigenen Augen gesehen habt?

Von allen Sinnesorganen ist das Auge das Wichtigste. Das Auge (netra) ist die eigentliche Schrift
(shastra) des Herrn. Es ist das wichtigste Organ, weil sich die Gestalt des Herrn darin widerspiegelt.
Wenn ich vor euch stehe und ihr vor mir seid, spiegelt sich mein Bild in euren Augen wider und euer
Bild spiegelt sich in meinen Augen wider. Wenn ihr woanders sitzt, wird sich mein Bild nicht in euren
Augen widerspiegeln. Kommt deshalb unmittelbar vor mich und seht meine Goéttlichkeit. Wenn ihr
direkt vor mich kommt und versucht, meine Go6ttlichkeit zu sehen, wird mein Bild sich in euren Augen
widerspiegeln. Wenn ihr weint und aufrichtig und intensiv nach dem Herrn verlangt, kann er in euren
eigenen Augen gesehen werden. Das ist eure Religion.

Hinter Sastanga Namaskar verbirgt sich eine groRe Bedeutung. Wenn die Stirn den Boden beriihrt
bedeutet es, dass ihr dem Herrn eure Intelligenz und euren Intellekt darbringt. Wenn die Brust den
Boden berilhrt, bedeutet es, dass ihr all eure Geflihle dem Herrn darbringt. Wenn die Hande in
Verneigung auf dem Boden ruhen bedeutet es, dass diese Hinde immer im Dienst am Herrn tétig sein
werden. Wenn die Knie auf dem Boden ruhen bedeutet es, dass ihr immer demiitig bleiben werdet.
Wenn eure File den Boden beriihren bedeutet es, dass ihr, wo ihr auch hingeht, am Satsang
teilnehmen werdet. Es bedeutet, dass ihr euch vollig hingebt. Also bedeutet Sastanga Namaskar, dass
ihr euch von Kopf bis Fuls dem Herrn tbergebt. In Sastanga bedeutet sa mit und anga die Organe. Ein
Gebet lautet folgendermalien:

Oh Herr! Ich bringe dir das Herz dar, das du mir gegeben hast. Was sonst kénnte ich deinen Lotosfiifsen
in Verehrung anbieten? Bitte nimm es mit meinen demiitigen Verneigungen an.

(Telugu-Gedicht)

7
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Witz und die Weisheit von Tenali Ramakrishna

Der beriihmte Kaiser Krishnadevaraya herrschte tiber das Konigreich von Vijayanagar. Sein Hof umfasste
die berlihmten Ashtadiggajas, die acht herausragenden Gelehrten in verschiedenen Wissenszweigen.
Der Konig hatte eine Vorliebe fir einen dieser acht Gelehrten, und zwar Tenali Ramakrishna. Die
anderen sieben waren eifersiichtig auf Ramakrishna und warteten auf eine Gelegenheit, ihn in
Anwesenheit des Kaisers zu demiitigen. Eines Tages planten sie ihn zu Uberlisten, indem sie ihm in
Anwesenheit des Kaisers eine schwierige Frage stellten. Sobald Ramakrishna den Hof betrat, forderte
die Versammlung ihn heraus, einen Satz zu formen, der aus flinf Worten besteht, wobei jedes Wort aus
finf verschiedenen Sprachen stammen sollte und alle Worte im Satz sollten in ihren jeweiligen
Sprachen dieselbe Bedeutung haben. Es war in der Tat eine herausfordernde Frage flir Ramakrishna,
und er begann darliber nachzugriibeln. Er bat um einen Tag Bedenkzeit, um eine Antwort zu finden. Es
wurde fir ihn zu spat, um in sein Dorf zuriickzukehren, und deshalb beschloss er, in der Stadt im Hause
seines Schwagers zu Ubernachten. Er wollte Gber die ihm gestellte Frage nachdenken und lieR deshalb
seine Liege im Kuhstall aufstellen. Er wusste, dass das standige Herumschwirren der Miicken ihn
wachhalten und so zum Denken befdhigen wiirden.

Waéhrend er auf seiner Liege lag bemerkte Ramakrishna, dass eine Kuh ein Kalb gebar. Er klopfte an die
Tur seines Schwagers und Gbermittelte ihm die Nachricht der neuen Geburt in seinem Kuhstall. Der
Schwager fragte in Telugu: ,Ye avura bava?“ was bedeutet: ,Welche Kuh, o Schwager?“ Sogleich blitzte
die Antwort in Ramakrishnas Geist auf und er war erstaunt zu entdecken, dass die Erwiderung seines
Schwagers eine Antwort auf die Frage war, denn sie erfillte alle von den Gelehrten geforderten
Kriterien! Ramakrishna entdeckte, dass die Antwort aus fiinf Worten bestand, wobei alle fiinf Worte
aus funf verschiedenen Sprachen stammten und in ihren jeweiligen Sprachen dieselbe Bedeutung
vermittelten.

Der Satz ,ye av ra ba va“ besteht aus fiinf Worten. ,Ye” bedeutet in Marathi ,komm®, , av” bedeutet in

Hindi ,komm®*, ,ra“ bedeutet in Telugu , komm® ,ba“ bedeutet in Kannada ,komm®*, und ,va“ bedeutet
in Tamil ,,komm®,

Ramakrishna erlduterte dies zum Erstaunen aller Anwesenden am nachsten Tag am Hof. Die Gelehrten,
die Tenali Ramakrishnas Demiitigung mitansehen wollten, waren geschlagen. Er war fir seine
geistreiche Weisheit bekannt.

Als Ramakrishna mit seiner Frau zuhause war, brachen einmal Diebe in ihre Residenz ein. Ramakrishna
lachelte darlber und ziindete eine Laterne an. Die verdangstigten Diebe verschwanden in den Garten
und versteckten sich nahe beim Brunnen hinter einer Bittergurken Kletterpflanze. Ramakrishna klagte,
er habe das Gefiihl sich (ibergeben zu missen, und sagte zu seiner Frau, sie solle Wasser aus dem
Brunnen schopfen. Ramakrishna wusste, dass die Diebe sich hinter der Bittergurken Kletterpflanze
versteckt hatten und wollte mit ihnen auf seine eigene Weise umgehen. Die Frau war sich der
Geschehnisse nicht bewusst. Als seine Frau ihm das Wasser aus dem Brunnen reichte, spiilte
Ramakrishna seinen Mund mit dem Wasser aus und spuckte es auf die Kletterpflanze, hinter der sich
die Diebe versteckten. Die Diebe mussten das alles aushalten, machten aber kein Gerdusch, um nicht
entdeckt zu werden. Ramakrishna verwendete auf diese Weise zehn Eimer Wasser. Da beklagte sich
seine Frau: ,Wie lange soll ich noch weiter so Wasser ziehen, meine Hande schmerzen!“ ,Wenn du,
obwohl du mit mir verheiratet bist, nicht die Geduld hast zehn Eimer Wasser zu ziehen, dann male dir
aus, wieviel Geduld diese Manner haben miussen sich still zu verhalten, obwohl sie klitschnass sind!“
Die Diebe realisierten, dass Ramakrishna ihre Anwesenheit entdeckt hatte und rannten davon.

Die Hingabe von Radha und Ramadas

Wie sollte man sich in Anwesenheit des Gurus verhalten und wie sollte man Fragen stellen, um die
eigenen Zweifel zu klaren? lhr solltet Fragen entsprechend der Zeit, dem Ort und den Umstinden
stellen. Ramdas sprach ebenfalls dartber:

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



,O Mutter Sita! Bitte Ramacandra, er solle seinen Segen lber mich ausschitten, wenn er lachelnd mit
dir spricht; wenn er liebevoll mit dir spricht, wahrend du ihm Betelblatter anbietest, erziahle ihm von
mir!“ Radha sprach auf dhnliche Weise. Sie hielt die FI6te in ihrer Hand und sprach zu ihr: ,0 Flote,
Ubermittle Krishna meine Qualen der Trennung von ihm. Es gibt niemand anderen, der Krishna meine
Qual mitteilen kdnnte. Wenn Krishna auf der Fl6te spielt, bist du seinen Ohren sehr nahe. Du bist nahe
an seinem Ohr; nur sollte Krishna mein Flehen erhéren. Wenn Krishna freudig in dich blast, dann
spreche an meiner statt mit ihm.” Wahrend sie weiter die FI6te in ihren Handen hielt, fuhr sie fort: ,Wie
gesegnet du bist, o Flote! Was soll ich tun, um so wie du zu werden?” Sie untersuchte die FI6te und
fand nichts in ihr. Da sie hohl war, ohne irgendwelche Wiinsche, konnte sie Krishna erreichen.
Vollkommene Ergebung ist das Prinzip hinter der Flote. Man muss seine Gedanken, Gefiihle, sein
Verhalten und Benehmen in volliger Ergebung dem Herrn darbringen.

Auch Radha sagte dasselbe: ,Wenn man die Nahe des Herrn genieBen will, sollte man einem der
beiden Pfade folgen, die einem offen stehen: Man sollte entweder zur Flote oder zu einem Paar
Sandalen werden. Jene, die zur Fl6te werden wollen, missen alles aufgeben. Es ist nicht leicht. Wenn
man ein Paar Sandalen wird, sollten die Sandalen immer fest an den FiRen bleiben. Sie miissen auch
die Last tragen. Die Sandalen miissen den Schlangen und anderen giftigen Geschopfen trotzen. Es
bedeutet, man muss alle Probleme, Schmerzen und Leiden der Welt ertragen. Man muss die Last von
oben und den Schmerz von unten ertragen. Krishna! Du wirst mich nur halten, wenn ich all diese Dinge
ertrage. Ich will kein Paar Sandalen sein, denn du ldsst sie manchmal stehen. Aber du trennst dich nie
von deiner Flote. Sie ist immer an deine Taille gebunden, ob du sie spielst oder nicht. Mache mich
deswegen bitte zur Flote.” Auf diese Weise betete Radha. Das ist der wahre Geist der Hingabe.

Wo ihr auch hingeht sollte der Schatten der Spiritualitat euch folgen. Wo ihr auch hingeht, ob ins Biiro
oder zum Markt, euer Verhalten sollte von Disziplin gepragt sein. Diese beiden, Disziplin und
Spiritualitdt, werden euer Leben retten und euch zu idealen Wesen formen. |hr miisst euren Eltern
Freude bereiten. lhr kdnnt Swami keine gréRere Dankbarkeit als diese erweisen. Das ist das Geschenk,
das Gurudakshina, das ihr Swami geben kénnt.

Ein idealer Schiiler

Obwohl Ekalavya nicht als Schiller angenommen wurde, pragte er das Bild seines Gurus seinem Herzen
ein und betete zu ihm. Als Drona Ekalavya als Schiiler abwies, ging dieser in den Wald, fertigte ein
Abbild von Drona an und lernte die Bogenkunst. Drona sah zufillig die herausragende Fahigkeit von
Ekalavya als Bogenschiitze. Ekalavya fiel Drona zu FiiBen und erkldrte: ,Du bist mein Guru.” Drona
sagte: ,Wenn ich dein Guru bin, dann gib mir Gurudakshina.” Drona verlangte Ekalavyas rechten
Daumen als Gurudakshina, denn er musste sein Versprechen an Arjuna erfiillen, dass niemand ihn in
der Bogenkunst (ibertreffen solle. Ekalavya gab ihm ohne zu z6gern den Daumen. Er hinterfragte nicht,
warum er Drona Gurudakshina geben sollte. Obwohl Drona ihn nie korperlich unterrichtet hatte,
betrachtete Ekalavya Drona als seinen Guru, nachdem er ihn in seinem Herzen verankert hatte. Aber es
war ungerecht von Drona, um so eine Gabe zu bitten. Er verletzte sein Dharma als Lehrer.

Das Leben ist ein Spiel

Es heil’t, das innere Selbst wird durch Wissen und Askese gereinigt. Man sagt, weltliche Bildung ist nicht
wahre Bildung. Spirituelle Bildung allein ist wahre Bildung. Weltliche Ausbildung hat eine Rolle zu
spielen. Es heildt, das weltliche Leben gleicht einem FuRballspiel. Die sechs Feinde des Menschen
(Arishadvargas) wie Verlangen, Zorn, Gier, Verblendung, Stolz und Eifersucht sind die Spieler des einen
Teams. Wahrheit, Rechtschaffenheit, Frieden, Liebe, Gewaltlosigkeit und Naturgesetz sind die
Mitglieder des zweiten Teams. Sie sind in zwei entgegengesetzten Camps des Feldes untergebracht.
Beide stolRen den Ball des Lebens. Aber dieses Fullballspiel des Lebens sollte ins Tor gehen. Das Tor ist
durch bestimmte Grenzen markiert. Wenn es euch gelingt, den Ball innerhalb der Torpfosten zu stoRen,
erzielt ihr ein Tor. Wir missen den Ball in das Tor des gottlichen Weges (brahmamarga) schieRen.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Das Leben ist ein Spiel, spielt es.
Das Leben ist eine Herausforderung, begegnet ihr.
Das Leben ist Liebe, freut euch daran.

Das Leben ist nicht immer nur durch Verluste gekennzeichnet. Es ist auch von Freude gepragt. Das
Leben erhalt nur dann Wert, wenn wir diese beiden haben. Gliick geht nicht aus Glick hervor. Glick
kommt nur aus Schwierigkeiten. Wir wiirden das Leben ohne Schwierigkeiten nicht wertschatzen. Ohne
Dunkelheit wiirden wir die Anwesenheit des Lichtes nicht schatzen. Genauso wirden wir nicht nach
Gliick streben, wenn wir immer in Gliick versunken sind. Wenn wir uns standig in einem klimatisierten
Raum aufhalten, werden wir den Wert der Klimaanlage nicht kennen. Erst wenn wir zwei Stunden in
der Sonne verbringen, erkennen wir den Wert der Klimaanlage.

Nur durch Schmerz erlangen wir Gliick. Sobald ein Baby entbunden ist, halt die Krankenschwester es
kopfiiber, gibt ihm einen Klaps und bringt es zum Weinen. Erst wenn das Baby zu weinen beginnt, fliel3t
das Wasser aus den Augen, der Nase und den Ohren. Das ist das Geheimnis des Lebens. Erst wenn das
Baby zu weinen beginnt, fangt das Blut im Korper zu zirkulieren an. Unser Leben beginnt mit Trénen.
Sogar die Gita beginnt mit Arjunas Trauer. Tranen sind die Vorboten des Lachelns.

Schwierigkeiten sind Segnungen

Wenn die Strale ohne Hohen und Tiefen gerade verlduft, ist man anfillig fir Unfdlle. Wenn
zwischendrin Kurven und Kreuzungen sind, konnt ihr die Geschwindigkeit kontrollieren. Gott hat dem
Menschen Sinne gegeben, damit er Kontrolle Uber sie ausiiben kann. Wenn Probleme auftreten, misst
ihr euch selbst stiarken. Kuntl sagte einmal zu Krishna: ,Krishna, ich will nur dich. Ich lade
Schwierigkeiten und Herausforderungen ein. Als ich die Konigin von Pandu war und Luxus genoss,
dachte ich nicht so oft an dich wie jetzt. Weil ich in jedem Moment von Problemen geplagt bin gelingt
es mir, intensiv und inbrinstig an dich zu denken. O Krishna! Gib mir immer Schwierigkeiten, denn
diese Schwierigkeiten sind die Wege, um das Gottliche zu erreichen.”

Probleme sind wie vorbeiziehende Wolken. Wenn heute Neumond ist, wird spater das Mondlicht
scheinen. Wenn heute Vollmond ist, wird die dunkle Nacht darauf folgen. Man hat unausweichlich
Kritik und sogar Verleumdung willkommen zu heillen, um des eigenen Ruhms und Wohlergehens
willen. Das geschah auch im Falle von Krishna. Als sich viele Krishnas vor Kamsa manifestierten, tat
dieser es als magische Erscheinung ab. Als Krishna die Hindernisse und Hiirden, die Kamsa ihm in den
Weg stellte, kiilhn meisterte, wurde seine Goéttlichkeit fiir andere erkenntlich. Es geschah auch mit
Rama. Rama sollte um Punkt sieben Uhr gekront werden. Aber das Schicksal wollte es, dass er um
Punkt sieben das Konigreich verlassen musste. Aber Rama nahm beides mit demselben gelassenen
Lacheln hin.

Wenn es Leute gibt, die euch preisen, wird es auch Leute geben, die euch beschuldigen. Wo eine Grube
ist, wird zwangslaufig ein Hlgel Erde daneben sein. Ihr solltet nicht zulassen, von Lob beflligelt oder
von Kritik entmutigt zu werden. Adishankara sagte dasselbe. Eines Tages beschuldigte ihn jemand.
Daraufhin sagte Shankara: ,,Beschuldigst du den Koérper oder den Atman?“ Niemand besitzt das Recht,
den Koérper zu beschuldigen, denn alle Kérper bestehen aus derselben leblosen Materie. Wenn ihr sagt,
ihr kritisiert den Atman, dann ist der Atman in dir und mir derselbe.

Nur wenn ihr das Gefiihl habt, dass jemand euch beschuldigt, fihlt ihr Schmerz. Angenommen, jemand
hat euch einen Einschreibebrief geschickt. Erst wenn ihr die Empfangsbestatigung unterschreibt, gehort
er euch. Wenn ihr nicht unterschreibt, geht der Brief an den Absender zurlick. Ein derartiger Vorfall
geschah auch zu Buddhas Zeiten. Es gab einen Bauern, der Buddha ablehnte. Er bezeichnete Buddha als
Faulpelz, der durch Betteln dick und fett wurde. Eines Tages ging Buddha zum Haus eben dieser Person,
um Almosen zu erbitten. Sobald der Bauer Buddha erblickte, bekam er einen Wutanfall und
beschimpfte Buddha, als dieser an ihn herantrat. Buddha schaute den Bauern an und sagte: , O Bauer,
wenn ich dir eine Frage stelle, wirst du sie beantworten?” ,Wie lautet die Frage?“ platzte es aus dem

10
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Bauern heraus. ,,Angenommen, ich komme fiir AlImosen zu dir und du willst mir auch Almosen geben,
aber ich nehme sie nicht an. Was wirst du tun?“ fragte Buddha. ,Ich werde die Almosen
zuricknehmen®, sagte der Bauer. ,Ich bin zu dir fiir Almosen gekommen. Du jedoch hast mir
Beschimpfungen als Almosen gegeben. Ich habe diese Beschimpfungen nicht akzeptiert. Nimm sie
zurlick”, verkiindete Buddha. Also werden Lob und Tadel nur euer Eigentum, wenn ihr sie annehmt.

- Aus Bhagavans Ansprache in Sai Sruthi, Kodaikanal, am Abend des 23. Aprils 1987.

SWAMI - UNSER MEISTER

Kota Siva Kumar

Diese Erfahrung geht auf die Zeit zuriick, als ich gerade mit dem MBA-Programm am Sri Sathya Sai
Institute of Higher Learning angefangen hatte. Nach dem Sommerkurs in Brindavan kehrten alle
Studenten nach Puttaparthi zurick. Wahrend dieser Zeit gewahrte uns Swami ein gemeinsames
Interview, in dem er etwas Tiefgriindiges offenbarte: ,lhr seid hier, weil ich euren Namen angekreuzt
habe.”

Jetzt seid ihr dran

Diese Aussage war eine sanfte, aber eindeutige Richtigstellung jeglicher Annahme, dass unsere
Anwesenheit in seiner Einrichtung allein auf unsere eigenen Bemiihungen zuriickzufiihren sei — das
Schreiben einer Aufnahmepriifung, die erfolgreiche Teilnahme an einer Gruppendiskussion und das
Bestehen eines Interviews. Swami machte klar, dass nichts ohne seinen Willen geschieht. Wie ich spater
erkannte, gilt dies nicht nur fiir seine Studenten, sondern fir alle seine Devotees. Er ruft jeden von uns,
wenn wir an der Reihe sind!

Er lasst uns seine Priifung bestehen

Eines Tages besuchten meine Schwester und mein Schwager Puttaparthi, um Darshan zu haben. Ich
betete instandig zu Swami, ihnen ein Interview zu gewahren. Am nachsten Morgen bat uns Swami zu
kommen, und ich nahm an, ich kdnnte zum Mandir gehen und meiner Familie mitteilen, dass sie sich
bereit machen sollte. An reguldren College-Tagen war es den Studenten jedoch nicht gestattet, das
Wohnheim fiir einen Darshan zu verlassen, es sei denn, es lag eine Sondergenehmigung vor.

An diesem Abend bat ich den Warden um Erlaubnis, aber zu meiner Uberraschung hatte er keine
solche Anweisung von Swami erhalten. Ich war verwirrt — Swami selbst hatte mich gebeten zu
kommen! War diese Erlaubnis nicht ausreichend?

Am nachsten Morgen musste ich mich an die Regeln der Einrichtung halten und den Unterricht
besuchen, anstatt zum Darshan zu gehen. Den ganzen Tag Uber war ich unruhig. Was wiirde Swami
denken? Wiirde er verargert sein? Der Abend-Darshan begann und als Swami vorbeiging, lachelte er
die Devotees an und verbreitete Freude. Dann, als er sich den Studenten niherte, dnderte sich sein
Gesichtsausdruck plotzlich. Er sah mich direkt an und fragte: ,Dunnapotha! (ein Telugu-Wort fir Buffel,
das Swami oft als liebevolle Zurechtweisung verwendet, um seine Devotees zu korrigieren.) Ich habe
dich gebeten, am Morgen zu kommen. Warum bist du nicht gekommen?“

Meine schlimmste Beflirchtung war wahr geworden. Meine Gedanken schossen zuriick zu dem
Gesprach mit dem Warden am vergangenen Abend. In meiner Angst war mein erster Instinkt, mich zu
verteidigen — ,Swami, es wurde mir nicht erlaubt!“ Aber etwas hielt mich zurlick. Ich schwieg. In
diesem Moment wusste ich instinktiv, dass Swami alles wusste. Er brauchte meine Erklarungen nicht.

11
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Zu meiner Erleichterung verwandelte sich Swamis strenger Blick innerhalb weniger Augenblicke in sein
immerwahrendes liebevolles Lacheln. Er legte mir seine Hand auf die Schulter und beruhigte mich:
»Mach dir keine Sorgen. Ich werde den Warden informieren.” Dann wandte er sich an den Warden und
wies ihn an: ,,Erlaube ihm, morgen zum Interview zu kommen.” Mein Herz hiipfte vor Freude!

An diesem Tag lernte ich eine sehr wichtige Lektion: Wenn wir uns ergeben, ohne impulsiv zu
reagieren, kimmert sich Swami auf die bestmdgliche Weise um alles. Hatte ich meine eigene Erklarung
abgegeben, hatte ich vielleicht eine wertvolle Gelegenheit verpasst. Geduld, Vertrauen und Schweigen
—das sind seine Prifungen.

Swami ruft uns, um uns zu verwandeln

Am néachsten Morgen, wadhrend des Darshans, rief uns Swami zum Interview. Ich salR direkt neben
seinen LotosfiiBen. Zu dieser Zeit trug ich einen einfachen Plastikring mit Swamis Bild darauf — ein
kleines Andenken, das ich wahrend des Sommerkurses in Brindavan gekauft hatte.

Waéhrend des Interviews nahm Swami meine Hand und begann, mit dem Ring zu spielen. Dann sah er
mich mit einem neckischen Lacheln an und fragte: ,Wo hast du das gekauft, Junge?“

Ich antwortete: “Swami, vor dem Tor von Brindavan.”
,Wie viel hat er gekostet?, fragte er. ,,Zwei Rupien, Swami.”

Daraufhin kicherte Swami und fragte: , Also, bin ich nur zwei Rupien wert?“ Der ganze Raum brach in
Gelachter aus. Ich faltete demiitig meine Hande, wahrend Swami fortfuhr: ,Gib ihn mir.“ Ich gehorchte.

Swami hielt den Ring dicht an seinen Mund und blies dreimal darauf. Im Nu verwandelte sich der
Plastikring in einen strahlenden Metallring, auf dem Swamis Bild in Gold gepragt war. Ein Raunen
erfiillte den Raum. Swami reichte ihn herum und fragte, aus welchem Metall er sei. Einige sagten Silber,
andere Platin. Nach einiger Zeit, in der er zulie, dass sich Spannung entwickelte, verriet Swami: ,Es ist
Pancaloha — eine Legierung aus fiinf Metallen, die fir die Herstellung von Tempelstatuen verwendet
wird.”

Dann steckte er mir den Ring an den Finger und fragte: ,Nun, welchen Wert hat er?” Ich hatte keine
Antwort. Swami lachelte und erklarte: ,,Unbezahlbar!“

Wahrend ich den verwandelten Ring betrachtete, schaute Swami mich an und sagte: ,Wenn Swami
diesen Ring in einem Augenblick verwandeln kann, stell dir vor, was er fir dich tun kann!“

In diesem Moment verstand ich: So wie Swami einen leblosen Gegenstand in etwas Heiliges
verwandelt, verwandelt er jeden von uns, wenn wir uns seiner Beriihrung hingeben.

Eine Lektion in Bhavam liber Ragam

Musik lag mir schon immer am Herzen. Ich hatte keine formelle Ausbildung, aber da ich mit
karnatischer Musik aufgewachsen bin, habe ich das Singen ganz natiirlich gelernt. Swami ermutigte uns
oft, in seiner Gegenwart zu singen.

Einmal lud Swami mich ein, vor einem angesehenen Gast, dem Beauftragten fiir Universitatsstipendien,
zu singen. Ich wahlte eine Komposition von Shyama Sastry, einem verehrten Komponisten. Da ich das
Lied von einer Aufnahme gelernt hatte, ahmte ich den langen Alaap (melodische Erweiterung) des
Sangers vor dem eigentlichen Text nach.

Swami unterbrach mich mitten im Lied und fragte: ,Warum dehnst du die Worte?“ Ich erklarte, dass ich
es auf der Aufnahme so gehort hatte. Swami korrigierte mich sanft: ,Bhavam (Bedeutung) ist wichtiger
als Ragam (Melodie). Wenn man den Raga unnotig in die Lange zieht, wird er zu Rogam (Krankheit)“.

In diesem Moment offenbarte Swami zwei tiefgriindige Wahrheiten:
In der Musik sollte die Essenz der Texte nicht durch unnétige Ausschmickungen liberschattet werden.
Im Leben kann Anhaftung (ragam) zu Leiden (rogam) werden, wenn sie ibermaRig ist.

12
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Von diesem Tag an konzentrierte ich mich nicht nur auf das Singen, sondern darauf, die Bedeutung der
Texte zu verinnerlichen — die Worte sollten Hingabe ausstrahlen und nicht nur die Melodie.

Hingabe und Transformation: das Thema von Aradhana

Jede dieser Erfahrungen, so unterschiedlich sie auch sein modgen, hat eine gemeinsame Botschaft:
Swami arbeitet standig daran, uns zu transformieren. Ob durch seine direkten Worte, spielerische Tests
oder kleine Gnadenakte — er ruft uns, stellt unsere Geduld auf die Probe und offenbart dann die tiefere
Wahrheit.

Da sich das Sri Sathya Sai Aradhana Mahotsavam nahert und wir Gber sein Leben und seine Lehren
nachdenken, sollten wir daran denken: Wenn wir aufhdren zu fragen und anfangen, uns hinzugeben,
wirkt Swami Wunder —in uns und um uns herum.

Der Autor, ein Absolvent des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, war aktiv in der Sri Sathya Sai
Seva Organisation tatig und ist derzeit als HR-Berater (Human Resources) fiir das SSSIHL tatig, wobei
er seine Dienste weiterhin im Einklang mit Swamis gottlicher Mission anbietet.

DIE SAl PANCARATNA KRITIS

EINE MUSIKALISCHE DARBIETUNG DER LIEBE UND HINGABE

Jedes Jahr wahrend des Sri Sathya Sai Aradhana Mahotsavam bieten die Devotees von Sri Sathya Sai
Baba eine einzigartige gottliche Hommage dar — die Sai Pancaratna Kritis, eine Reihe von finf
Kompositionen im karnatischen Stil, die Sai Baba gewidmet sind. Diese Kritis, im Stil der klassischen
Pancaratna Kritis des Heiligen Thyagarajan, werden von Kiinstlern aus ganz Indien mit tiefer Ehrfurcht
vorgetragen. In verschiedenen Ragas gesungen und reich an lyrischer Schonheit und philosophischer
Bedeutung, verkorpert jedes Kriti eine Dimension von Sai Babas Leben, Botschaft und Liebe. Dieser
Artikel fasst die Essenz dieser funf Kritis fir die Leser zusammen, die vielleicht nicht mit Telugu vertraut
sind, aber die fromme und lyrische Schénheit dieser Juwelen erleben méchten.

Diese funf Kritis wurden von den gliihenden Devotees Dr. R. Vasantalakshmi (Text) und Sri Rajkumar
Bharathi (Musik) komponiert und sind eine musikalische Hommage, die mit tief empfundener Hingabe
dargeboten wird.

1. Pranamami Sayeesha (Raga: Gambhira Naattai | Tala: Adi)

Dieses Kriti ist eine majestatische Eroffnung im verheiungsvollen Raga Gambhira Naattai und eine
Huldigung an den Herrn des Universums, Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Es verherrlicht seine gottliche
Geburt in der Familie Rathnakaram, die Erfillung von Mutter Easwarammas Schicksal und seine
bezaubernden Kindheits-Lilas, die Unschuld, Musik und tiefgriindige Lehren miteinander verbanden.

Das Lied preist Swami als Erhalter und Erloser der Schopfung, als Essenz aller Tugenden und als den
Barmherzigsten. Die Zeilen erzédhlen, wie seine FiiRe die Erde heiligten, seine gottliche Gestalt sich in
Sonne und Mond manifestierte und seine Lehren — Daivapriti, Papabhiti und Sanghaniti — selbst die
Unwissendsten erbauten. Es endet mit der Beschreibung seiner siiBen Streiche, Wunder und der
gottlichen Freude, die seine Devotees in seiner Gegenwart erlebten.

2. Sadaa Bhavayaami (Raga: Mayamalava Gowla | Tala: Adi)

Dieses sanfte und meditative Kriti beschwort das Bild von Sai Baba als Purna-Avatar. Es wird im Raga
Mayamalava Gowla gesungen, der oft der erste Raga ist, der Schilern der karnatischen Musik
beigebracht wird, und spiegelt Einfachheit und Tiefe wider.

13
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Das Lied verehrt Swami als den Vedapurusha, der das Rezitieren der Veden nicht nur unterstiitzt,
sondern es auch voll Freude gemeinsam mit den Devotees tut. Es beschreibt das Lingodbhava Lila, das
wundersame Vibhuti Abhishekam und seine beriihmte Zusicherung: ,Warum flirchten, wenn ich hier
bin?“ Swami wird als jemand dargestellt, der Furchtlosigkeit verleiht, Tote zum Leben erweckt und
schon Kinder lehrt, Opfer zu bringen. Seine Allgegenwart wird dadurch gezeigt, dass er mit jedem
Menschen eins wird — als Mann unter Mannern, als Kind unter Kindern, als Frau unter Frauen. Jede
seiner Handlungen ist eine Lektion der Liebe, Disziplin und des Dienens, und sein Leben selbst wird als
Botschaft an die Welt beschrieben.

3. Charana Sevanam (Raga: Arabhi | Tala: Adi)

In dem energiegeladenen Raga Arabhi feiert dieses Kriti Swamis innige Beziehung zu seinen Devotees,
insbesondere zu seinen Studenten. Es lobt seine Form als sif und reinigend, seine Rede als sanft und
heilend und preist seine gottlichen Eigenschaften wie Demut, Nachsicht und Selbstaufopferung.

Swami wird als Grundlage aller Schépfung, als liebster Freund der Devotees, als Guru, als Mutter und
Vater und als derjenige beschrieben, der von karmischer Bindung befreit. Das abschlieRende Charanam
ist ein bewegender Ausdruck der Erfahrung der Anthevaasis (Schiiler in unmittelbarer Ndhe) — wie
Swami ihre Briefe las, sich liebevoll nach ihrem Wohlergehen erkundigte und sie als die Seinen
bezeichnete. Es endet mit der emotionalen Hingabe: ,Unsere Korper, Gedanken und Herzen gehoren
Dir, Swami. Wir opfern unsere Leben als Girlande zu Deinen LotosfiiRen.”

4. Kali Yuga Avatari (Raga: Todi | Tala: Adi)

Diese kraftvolle Komposition im majestdtischen Raga Todi ist erfiillt von Energie und spiritueller
Inbrunst. Sie preist Bhagavan als den Avatar des Kali-Zeitalters (yuga) und feiert sein monumentales
Werk der sozialen Transformation.

Jedes Charanam hebt eine Facette seiner Mission hervor: das gliickselige Lacheln und das lockige Haar,
das alle verzauberte, die nektargleichen Worte, die die Herzen erweckten, die Erklarung, dass andere
nicht wirklich ,,andere” sind , sondern das Gottliche, das Sai-Ganga-Wasserprojekt, das den Durst von
Millionen Menschen stillte, die Einrichtung von Super Specialty Hospitals, die kostenlos behandeln, das
einzigartige Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, das weltliche und spirituelle Bildung miteinander
verbindet und die Kraft seines Darshans, Sparshans und Sambhashans, die Siinden tilgt und Befreiung
gewahrt.

5. Sathya Sai Avatara Vaibhavam (Raga: Madhyamavati | Tala: Adi)

In dem ruhigen Raga Madhyamavati, traditionell zum Abschluss von Konzerten gespielt, destilliert
dieses Kriti den Kern von Swamis Lehren. Es beschreibt Swami als die ewige Verkdrperung von Satya,
Dharma, Shanti und Prema.

Das Lied spiegelt wider, wie Swamis Botschaft ,Liebe ist die einzige Religion” der Nektar seiner Lehren
ist. Es hebt den Dienst an der Menschheit als ersten Schritt in der Spiritualitdt hervor, Bhajans als den
koniglichen Weg im Kaliyuga und dass wahres Jnana darin besteht, das Goéttliche in jedem Atom zu
sehen. Es feiert seine universelle Mission der Einheit, den Magnetismus seiner Prema und seine
Verkorperung des ewigen, strahlenden Bewusstseins. Das Kriti endet mit der Beschreibung, wie Swami
die Erde in ein Dharmakshetra und die Welt durch seine unendliche und einzigartige Herrlichkeit in eine
Familie verwandelte.

Diese Sai Pancharatna Kritis sind nicht nur musikalische Opfergaben, sondern auch gefiihlvolle
Ausdrucksformen der Dankbarkeit und Hingabe. Jedes Kriti ist ein von Bhakti erfiilltes Opfer, das die
Stimmen von Tausenden wiedergibt, die durch diese Lieder bekraftigen: ,Du bist unser Alles, Swami.
Wir gehéren Dir.”

14
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Alumni-Forum

MEINE ERFAHRUNGEN ALS STUDENT VON SWAMI

Girish Atre

Mit meiner demiitigen Verbeugung vor den Lotosfiilen unseres geliebten Herrn bin ich sehr dankbar
fir die Gelegenheit, zu diesem erlauchten Publikum sprechen zu dirfen. Das Teilen meiner
unvergesslichen Erfahrungen fiihrt mich in eine nostalgische Zeit zuriick. Ich bin Gberwaltigt, wenn ich
an all diese vergangenen Erfahrungen zuriickdenke. Diese ganze Reise begann, als ich acht Jahre alt war.
Mein Vater kam 1971 zu Swamis Darshan. Jeder Mensch hat irgendeinen Anlass, irgendeinen Grund,
mit Bhagavan in Verbindung zu treten.

Wie Swami meinen Vater heilte und verwandelte

Im Fall meines Vaters war es ein schwerer Unfall im Jahr 1964, bei dem er sich fast am ganzen Korper
Verletzungen zuzog. Er erlitt mehrere Knochenbriiche, seine Kniescheiben waren ausgerenkt und auch
seine Wirbelsdule war betroffen. Von 1964 bis 1980 musste sich mein Vater etwa 20 groReren
Operationen unterziehen. Er war von Beruf Rechtsanwalt in Solapur, verbrachte aber fast sechs Monate
im Jahr in einem Krankenhaus in Mumbai. Meine dltere Schwester kiimmerte sich um uns und meine
Mutter kimmerte sich im Krankenhaus um meinen Vater. Die restlichen sechs Monate des Jahres lag
mein Vater die meiste Zeit in Solapur im Bett, aber trotz all seiner Einschrankungen libte er seinen
Beruf weiter aus, da er fir die Familie sorgen musste. Einer der Mandanten meines Vaters, der ein
Devotee von Swami war, schlug meinem Vater vor, Swamis Darshan zu suchen. Aber das Gehen war fiir
meinen Vater fast unmoglich. Seine Kniescheibe war so verschoben, dass sie jedes Mal, wenn er einen
Full nach vorne setzte, verrutschte. Jemand musste sie wieder an ihren Platz bringen, damit er den
nachsten Schritt machen konnte. Mein Vater war dennoch bereit, nach Puttaparthi zu fahren. Damals
musste man nach Guntakal fahren, dort den Zug nach Dharmavaram nehmen und dann nach
Kothacheruvu weiterreisen. Von Kothacheruvu musste man den Bus nach Bukkapatnam nehmen, dann
in einem klapprigen Ochsenkarren fahren, um schlieBlich Puttaparthi zu erreichen. Durch Swamis
Gnade konnte mein Vater nach Puttaparthi reisen. Als Swami zum Dharmakshetra kam, bestand der
Klient meines Vaters erneut darauf, dass mein Vater zu Swamis Darshan gehen sollte. Mein Vater sagte
ihm, dass er nicht den ganzen Weg zum Dharmakshetra gehen konne; er wiirde draulRen auf der Stralle
stehen. Swami kam den ganzen Weg zu meinem Vater und Uberquerte sogar die Strafle. Er
materialisierte Vibhuti und trug es auf das Knie meines Vaters auf. Es war sofort geheilt. Dann forderte
Swami ihn auf, in das Dharmakshetra zu einem Interview zu gehen. In dem Interview erzdhlte Swami
ihm alles, was in seinem Leben geschehen war. Er versicherte ihm, dass er sich um ihn kiimmern
wirde, und materialisierte erneut Vibhuti. So begann die spirituelle Reise meines Vaters.

Mein Vater kam nach Solapur und fand die Devotees von Bhagavan. Er griindete ein formelles Samithi
in Solapur und begann auch regelmaRige Samithi-Bhajans. 1972 kam er zum Gokulashtami-Fest nach
Puttaparthi. Swami gab ihm drei Interviews. Als Anwalt war er sehr wissbegierig. Obwohl er viel von
Swamis Literatur gelesen hatte, hatte er den seltsamen Zweifel, warum Swami sich selbst als Avatar von
Shirdi Sai bezeichnete. Er fragte sich immer wieder: , Ist das wirklich moglich, ist das wahr?“ 1973 kam
mein Vater wieder zum Gokulashtami-Festival mit meinem Bruder nach Puttaparthi, und Swami rief ihn
zu einem Interview. Swami sagte zu ihm: ,Kal Fir Bhulata Hai“ (Ich werde dich morgen wieder rufen).
Am nachsten Tag rief Swami ihn zu einem weiteren Interview und materialisierte einen goldenen
Rahmen, in dem sich ein Foto von Swami und ein Foto von Shirdi Sai Baba befanden. Swami zeigte auf
das Foto und sagte: ,Ye Shirdi Sai Hai, Ye Parthi Sai Hai, Dono Ko worship Karo“ (Dies ist Shirdi Sai und
dies ist Parthi Sai, verehre beide). Wir begannen dann, dieses Foto im Puja-Raum zu verehren. Swami
gab meinem Vater solch inspirierende Erfahrungen.

15
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Familien im SchoR von Swami sind vereint

Ich mochte in diesem Zusammenhang einen wichtigen Punkt hervorheben. Die Familien, die mit Swami
und seinen Lehren verbunden sind, fihren ein friedliches Leben, in dem es kaum Konflikte gibt. Alle
Familienmitglieder leben als eine zusammenhadngende Einheit. Im Fall meines Vaters leitete Swami ihn
aktiv bei seinen Gesundheitsproblemen. Nach seinem schweren Unfall rieten ihm die Arzte zu
mehreren Operationen. Wenn mein Vater Swami um Rat bat, sagte dieser oft: ,Abhi operation Mat
Karo“ (Lasse dich jetzt nicht operieren). Aber es gab auch Zeiten, in denen Swami sagte: ,Haan, Abhi
Karo“ (Ja, unterziehe dich jetzt einer Operation). Mein Vater hatte das Gliick, viele Interviews zu
bekommen. So konnte er Swami direkt wegen seines Gesundheitszustands fragen. Swami mischt sich
normalerweise nicht in das Gesetz des Karma ein, aufSer in seltenen Fillen, wenn es sehr notwendig ist.
Mein Bruder hatte die Moglichkeit, an fiinf Sommerkursen teilzunehmen, und nach jedem Sommerkurs
besuchten wir ihn alle. Swami segnete uns immer mit einem Interview. In einem dieser Interviews
materialisierte Swami Vibhuti, trug es auf den Riicken meines Vaters auf und sagte: ,He Dekho cure
Karna Hai To Ek Minute Mein Kar Sakta Hun, Lekin Abhi cure Karega To Agale Janam Mein Fir Karm
Anubhav Karna Padega Na, To Kya Fayda“? (Siehe, wenn ich dich heilen will, kann ich es in einer Minute
tun, aber wenn ich jetzt heile, wirst du in der nachsten Geburt mit den Konsequenzen leben missen,
also was nitzt es?). Das Gesetz des Karma gilt fiir jeden und man muss sich seinen Konsequenzen
stellen. Aber Bhagavan greift manchmal in unser Karma ein, wenn es dringend noétig ist, und er hat es
bei vielen getan.

Swamis allumfassende Gnade

Swamis liebevolle Gnade fiir unsere Familie hielt unvermindert an. 1975 planten mein Vater und meine
Mutter, mein Upanayanam durchzufiihren. Dieses Mal kamen auch meine GroBmutter und mein Onkel
mit uns mit. Also beschlossen wir, Swamis Erlaubnis einzuholen. Sie beschlossen auch, dass wir uns an
Swamis Befehl halten wiirden. Sollte Swami zustimmen, das Upanayanam durchzufiihren, wiirden wir
durch seine Gnade immens gesegnet sein, andernfalls wiirden wir, wenn Swami es uns erlaubte, es in
einem Kalyana Mandapam an unserem Ort durchfiihren. Meine GroBmutter, die zum ersten Mal zu
Swami gekommen war, wurde von Swami zu einem Interview ausgewahlt. Alle Frauen und meine
Mutter gingen zum Interview. Meine Mutter fragte Swami: ,Beta Ka Upanayanam Karna Hai“ (Die
Schnur-Zeremonie meines Sohnes muss durchgefiihrt werden). Swami antwortete: ,,Achchha, Kal Nau
Baje Aa Jao“ (In Ordnung, kommt morgen um 9 Uhr). Nach dem Darshan rief er uns in den
Interviewraum und materialisierte die Schnur fir die Schnur-Zeremonie. Swami weihte mich dann in
das Gayatri-Mantra ein. Er rief die Familienmitglieder einzeln in den inneren Interviewraum. Als mein
Onkel, ein Arzt, an der Reihe war, fragte er ihn nachdricklich: ,Kya doctor, Kaisa Hai“? (Wie geht es
Ihnen, Herr Doktor?). Swami wusste anscheinend nicht, dass mein Onkel Arzt war, aber er lasst hin und
wieder einen Hauch seiner Allwissenheit durchblicken, nur um uns bewusst zu machen, dass er
allwissend ist.

Im Jahr 1977 erhielt mein Bruder die Moglichkeit, an einem Sommerkurs teilzunehmen. Wir wurden
erneut mit einem Interview gesegnet. 1979 schloss ich die 10. Klasse ab. Da ich langere Ferien hatte,
kam die ganze Familie nach Prasanthi Nilayam. Swami pflegte immer am Tag nach unserer Ankunft in
Prasanthi Nilayam mit uns zu sprechen und sich zu erkundigen, wann wir gekommen waren. Aber
dieses Mal sah uns Swami auch nach vier Tagen nicht einmal an. Wir hatten im Token-System fiir den
Darshan immer die erste Reihe. Selbst nach acht oder neun Darshans sah uns Swami nicht an. Am
Vorabend des Tages unserer Abreise brachen wir alle in Tranen aus. Wir beschlossen, noch zwei oder
drei Tage zu warten. Am Tag unserer Abreise brachen wir erneut in Tranen aus. Wir konnten den Raum
nicht verlassen. Am nachsten Morgen ergriffen wir unsere Chance und waren beim Darshan in der
ersten Reihe. Swami sah meinen Bruder, als er in unsere Ndhe kam. Ich kniete nieder und sagte Swami,
dass ich die 10. Klasse abgeschlossen hatte. Ich flehte Swami an: ,College join Karna Hai“ (Ich mdchte
aufs College gehen). Aber Swami sah mich nicht an, sondern sagte zu meinem Bruder: , Isko Brindavan
Le Javo” (Bring ihn nach Brindavan). An diesem Tag bildeten wir also zwei Gruppen: Mein Vater und
meine Mutter fuhren zurick nach Solapur, mein Bruder und ich fuhren nach Brindavan und trafen den
Warden, der uns zum Direktor brachte. Der Direktor teilte uns mit, dass die Aufnahme von Studenten
schon lange abgeschlossen sei und es keinen Spielraum fiir Neuaufnahmen giabe. Um 16 Uhr kehrten

16
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



wir nach Puttaparthi zuriick. Um 16.30 Uhr kam Swami zum Darshan heraus. Swami fragte: , Kya Ho
Gaya“? (Was ist passiert?). Ich sagte: ,,Swami, die Aufnahme von Studenten ist vorbei“. Dann fragte
Swami: ,Achchha Kitna marks Mila” (Wie viele Punkte hast du bekommen?). Ich sagte: ,,Abhi Tak result
Nahi Aaya“ (Die Ergebnisse sind noch nicht da). Swami sagte: ,Result Nahi Aaya To Fir Kaisa admission
Mil Sakta Hai“ (Wie kann man aufgenommen werden, ohne ein Ergebnis zu haben). , Abhi Aisa Karo
result Lekhe Aavo Fir Dekta Hai”“ (Komm, nachdem du das Ergebnis erhalten hast, dann werde ich
sehen). In diesem Jahr kam es in Maharashtra zu einer Verzégerung bei der Bekanntgabe der
Ergebnisse. Nachdem die Ergebnisse bekannt gegeben worden waren, brachte ich den Notenbogen
nach Puttaparthi. Einige der Professoren aus Brindavan wurden nach Puttaparthi gerufen. Der Direktor
Uberbrachte die Nachricht, dass Swami Girish aufgefordert habe, sich dem Puttaparthi College
anzuschlieBen, da Swami ein College in Puttaparthi griindete.

Swamis liebevolle Fiirsorge fiir seine Studenten

Ich war in Solapur aktiv in der Musik tatig und habe auch eine formale Musikausbildung absolviert.
Swami hatte dem Warden mitgeteilt, dass drei Jungen Bhajans im Mandir singen sollten. Ich war der
erste, der ausgewahlt wurde, im Mandir von Puttaparthi zu singen, und ich hatte viele Gelegenheiten,
Bhajans in Bhagavans Gegenwart zu singen, was ich sehr schatze. Ich hatte den brennenden Wunsch,
Gitarre zu lernen. Der Junge, der sich bereit erklarte, mir das Gitarrespielen beizubringen, hatte seine
Gitarre im Hostel in Brindavan gelassen. Also bat ich meinen Vater, eine Gitarre zu kaufen, und er kaufte
eine fir mich. Ich wollte die Gitarre aus meinem Haus in Solapur holen. Ich bat Swami um Erlaubnis,
nach Solapur fahren zu dirfen. Man sollte die liebevolle Fiirsorge von Swami fiir seine Studenten hier
beachten. Anstatt mir direkt und schroff zu sagen, dass es um die Disziplin im College geht und es den
Studenten nicht erlaubt ist, wahrend der Studienzeit nach Hause zu gehen, sagte Swami zu mir: ,Schau,
wenn du nach Solapur fahrst, dauert es zwei Tage hin und zwei Tage zurlick. Wenn du nach Hause
fahrst, wirst du das Beditirfnis haben, noch ein paar Tage langer zu Hause bleiben zu wollen. WeifSt du
nicht, dass sie jeden Montag mit den wochentlichen Tests begonnen haben? In einem solchen Fall
wirdest du vielleicht den Test verpassen. Also fahre nicht nach Solapur.” Damit war es aber noch nicht
getan. Nach den Bhajans rief Swami den Warden und bat ihn, im Wohnheim in Brindavan anzurufen
und zu veranlassen, dass die Gitarre geholt und direkt zu mir gebracht werde. Als die Gitarre aus
Brindavan gebracht wurde, segnete Swami sie, und im selben Monat brachte mein Vater die Gitarre aus
Solapur, und auch diese Gitarre segnete Swami. Swamis liebevolle Firsorge fiir seine Schiiler ist
unbeschreiblich.

Alle fiinf Jahre findet die Weltkonferenz in Prashanti Nilayam statt. Wahrend der Weltkonferenz im
November 1980 wurden den Studenten verschiedene Aufgaben im Ashram zugeteilt. Ein
Klassenkamerad von mir und ich wurden zufallig fiir die Ashrambackerei eingeteilt. Wir arbeiteten die
ganze Nacht und bereiteten Kekse und andere Backwaren in den heiRen Ofen bis etwa 6 oder 7 Uhr
morgens zu. In diesem Monat wurden uns Zugestdndnisse in Bezug auf den Besuch von Kursen
gemacht. Wir ruhten uns morgens richtig aus und nahmen direkt an den abendlichen Bhajans teil.
Irgendwie kam mir in dieser Zeit der Gedanke, einen neuen Bhajan zu komponieren. In jenen Tagen war
es nicht einmal notig, eine formelle Genehmigung von der Bhajan-Gruppe einzuholen. Ich summte den
Bhajan einfach vor zwei bis drei Sangern, und sie konnten dem Bhajan problemlos folgen. Ich wollte
nicht das Risiko eingehen, den Bhajan in Swamis Gegenwart zu singen. Swami kam normalerweise und
setzte sich beim flinften Bhajan, also beschloss ich, den dritten zu singen. Ich sang den von mir
komponierten Bhajan ,Nanda Nandana Hari Govinda Gopala®“ Spater am Abend sagte mir der Warden,
dass Swami mit dem neuen Bhajan zufrieden war. Ich freute mich tiber Bhagavans Kompliment. Obwohl
es nur ein Satz von Bhagavan war, war es sehr wohltuend und flir mich eine einmalige Erfahrung.

(Fortsetzung folgt ...)
Quelle: Samarpan-Vortrag, Dharmakshetra.

Der Autor ist ein langjdhriger Devotee von Sai Baba. Er hatte das Gliick, zu den ersten Studenten von
Swamis Junior College in Prashanti Nilayam zu gehéren. 1984 schloss er sein Studium am Sri Sathya
Sai Institute of Higher Learning mit einem Bachelor of Science ab.

17
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



NEUE INITIATIVEN IN TELANGANA GESTARTET

Ein Bericht

Eroffnung der renovierten Aula — Sri Sathya Sai Aaradhya Dhamam

Sri Rathnakar, geschéaftsfiihrender Treuhander des Sri Sathya Sai Central Trust, eréffnete am Abend des
19. Marz 2025 zusammen mit Sri H.J. Dora (IPS a.D.), Vorsitzender des Sri Sathya Sai Trust von
Telangana und Andhra Pradesh, und anderen Funktionaren und Wiirdentragern die renovierte Aula ,,Sri
Sathya Sai Aaradhya Dhamam der Sri Sathya Sai Vidya Vihar in Hyderabad.

Sri Rathnakar lobte den Verwaltungsrat der Schule flr seine lobenswerten Bemihungen bei der
Schaffung einer solch groRartigen Einrichtung. Er betonte, dass die neue Aula einen wesentlichen
Beitrag zur ganzheitlichen Entwicklung der Schiler leisten und ihnen ein férderliches Umfeld fir das
Lernen und kulturelle Aktivitaten bieten wiirde. Als Geste der Wertschatzung (iberreichte er den nicht
unterrichtenden Mitarbeitern Liebesbeweise als Anerkennung fiir ihren engagierten Einsatz beim Bau
und der Fertigstellung der Aula.

»,Ghar Ghar Mein Sai — Har Ghar Mein Sai“: Neue Initiative in Sivam, Hyderabad, gestartet

Die Sri Sathya Sai Seva Organisation, Telangana, hat ein heiliges Mahayajna begonnen, um das Bild von
Sri Sathya Sai Baba zu einer Million Haushalte im ganzen Bundesstaat zu bringen. Es wurde am 19. Marz
2025 im Rahmen der Feierlichkeiten zu seinem hundertsten Geburtstag begonnen.

Diese grolartige Initiative strebt danach, die Hauser neuer Devotees mit seiner gottlichen Gegenwart
zu heiligen. Nach der Eroffnung der Sri Sathya Sai Centenary Hall in Sri Sathya Sai Nigamagamam und
der neuen Aula im Sri Sathya Sai Vidya Vihar wurde dieses Mahayajna von Sri R.J. Rathnakar in Sivam
eingeflhrt. Nach innigen Gebeten am Altar im Sivam Mandir starteten die Wiirdentrdger diese Initiative
offiziell, indem sie, begleitet von vedischen Gesédngen eine traditionelle Zeremonie zum Anziinden der
Lampe durchfihrten. An der groBen Veranstaltung nahmen mehr als 1.500 Devotees aus 30
verschiedenen Distrikten des Bundesstaates teil.

Bei dieser Gelegenheit sagte Sri Rathnakar, dass es Swami ist, der entscheidet, wen er segnet und
wohin er geht. Er erinnerte an Sai Babas berihmten Satz auf Telugu — ,,Inti Intiki Sai, Inchi Inchiki Sai“
(Sai, nicht nur in jedem Haus, sondern in jedem Zentimeter) — und bekréftigte, dass Swamis Sankalpa
wahr werden wird und es unser Gliick ist, diesen Moment mitzuerleben und Teil dieser heiligen Mission
zu sein.

Er6ffnung neuer Sai-Zentren in Rajannapet, Distrikt Sircilla, und Armoor, Distrikt Nizamabad

Ein neu errichteter Sai Mandir wurde von Sri Rathnakar in Rajannapet zusammen mit den Funktionaren
der Sri Sathya Sai Seva Organisation eingeweiht. Dieser heilige Ort wurde durch die unermudlichen und
selbstlosen Bemiihungen der Dorfjugend Wirklichkeit, die diesen Ort der Verehrung als ein von Herzen
kommendes Geschenk an Swami errichtete. Im Rahmen der Initiative verteilte Sri Rathnakar
Nahmaschinen an benachteiligte Frauen und gab ihnen so die Moglichkeit, ihren Lebensunterhalt zu
verdienen.

Auf dem Weg nach Armoor hielt der Konvoi im Peddamma-Dschungel an, um ,Vana Jeevula Seva“ —
Sommerpflege fir Wildtiere — im dichten Wald von Dandakaranyam zu initiieren. Insgesamt wurden 48
umweltfreundliche Trinkwassertanks strategisch platziert, um den Durst der dort lebenden Wildtiere zu
stillen. Bei der Ankunft in Armoor, Distrikt Nizamabad, wurde die Gruppe Zeuge eines weiteren
prachtigen Sai Mandirs — ein wunderschdnes und gerdumiges Gebaude, das lUber 450 Meter lang ist
und eine mehr als 4,5 Meter hohe Decke hat und Platz fiir mehr als 300 Devotees bietet. Dieser Mandir
wurde auch als Ausbildungszentrum konzipiert und bietet wertvolle Schulungen fiir Jugendliche und
Frauen vor Ort an. Daruiber hinaus wird der Tempel ein eigenes Balvikas-Zentrum beherbergen, das bei

18
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Kindern von klein auf spirituelle und moralische Werte fordert und so eine solide Grundlage fir
zukiinftige Generationen schafft.

Vahini — der ewige Strom: Ramakatha Rasavahini

Kapitel 3
DIE VORBEREITUNGEN FUR DAS GOTTLICHE KOMMEN

Ravana, der Rakshasa-Konig von Lanka, horte von Dasharatha und seinem Ruhm. Er war so voller Neid,
dass er einen sicheren Plan zu seiner Vernichtung schmiedete, wobei ihm alle Mittel, ob fair oder
unfair, recht waren. Ravana suchte nach einem Vorwand, um Dasharatha zu einem Kampf zu
provozieren. Eines Tages lieB er durch einen Boten ausrichten, dass er, wenn ihm kein Tribut gezahlt
wirde, Ravana auf dem Schlachtfeld treffen und seine lberlegene Macht im Kampf unter Beweis
stellen misse. Diese Aufforderung verstiel gegen die auf der Welt geltende Moral, aber welche Moral
respektierte ein Rakshasa schon?

Als Dasharatha die Worte des Boten horte, lachte er schallend und héhnisch. Wahrend der Bote zusah,
schoss er scharfe todliche Pfeile ab, die Lanka selbst erreichten und die Tore dieser Stadt verriegelten!

Zu den Gesandten gewandt, sagte Dasharatha: ,Nun, meine Herren! Ich habe nun die Tore eurer
befestigten Stadt verriegelt, euer Herr kann sie nicht 6ffnen, wie sehr er es auch versuchen mag; das ist
der ,Tribut’, den ich eurem unverschamten Herrn zahle.” Als die Gesandten zuriickkehrten und Ravana
dies berichteten, stellte er mit Erschrecken fest, dass alle Tore fest verschlossen waren. Die
verzweifelten Bemiihungen Ravanas und all seiner Manner scheiterten; sie konnten die Tore nicht
offnen. Als Ravana von Scham erfiillt war, kehrten die Pfeile seltsamerweise nach Ayodhya zurtick und
die Turen flogen auf.

Ravana beschloss jedoch, alle Herrscher der Welt zu Gberwaltigen, und als er erkannte, dass er dies nur
tun konnte, indem er die géttliche Gnade gewann, begab er sich in die Tiefen des Waldes und wahlte
einen glinstigen, verheiBungsvollen Ort fiir seine asketischen Praktiken aus.

Die Askese Ravanas war so intensiv und zufriedenstellend, dass Gott Brahma gezwungen war, vor ihm
zu erscheinen und ihm anzubieten, ihm jeden gewiinschten Segen zu gewdhren. ,Ravana! Bitte um
alles, was du mochtest! Ich werde dir deinen Herzenswunsch erfiillen”, sagte Brahma. Ravana dachte
an die Beleidigung, die er durch Dasharatha erlitten hatte. Er zog in Betracht, dass Dasharatha noch
machtigere S6hne bekommen kdnnte, unter denen er noch mehr leiden wiirde. Also bat er um den
Segen, den er wollte: ,Herr! Segne mich mit diesem Geschenk der Gnade: Lass kein Kind aus den
Lenden von Dasharatha geboren werden.” Daraufhin sagte Brahma: ,So sei es”, und verschwand sofort
von der Bildflache, damit Ravana keine weitere bose Bitte duern kdnnte, wenn er vor ihm stehen
bliebe! Ravana stolzierte umher, stolz und ohne Furcht, und jubelte (iber seine Tapferkeit und seinen
Erfolg.

Dann kam ihm ein anderer Plan in den Sinn! ,Dasharatha ist jetzt im heiratsfahigen Alter. Wenn ich
daflir sorgen konnte, dass er Gberhaupt nicht heiratet, ware meine Sicherheit doppelt gewahrleistet”,
dachte er bei sich! Mit Hilfe seiner Rakshasa-Fahigkeiten schaute er sich um und stellte fest, dass die
Wahrscheinlichkeit grofd war, dass Dasharatha die Tochter des Konigs von Kosala heiraten wiirde. Also
beschloss er, der Prinzessin ein Ende zu bereiten! Wenn die eigene Vernichtung droht, verbiegt sich der

19
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Verstand — wie man so schon sagt. Verkleidet betrat er heimlich das Konigreich Kosala und entfiihrte
die Prinzessin. Er legte sie in eine Holzkiste und warf sie in die Wellen des Meeres.

Ravana konnte die Wahrheit nicht erkennen, dass nichts jemals ohne die Zustimmung des go6ttlichen
Willens geschehen kann. Brahma wollte es anders: Die Kiste wurde von den Wellen an Land getragen.
Der Ort, an dem sie landete, war ein schones Erholungsgebiet. Am nachsten Tag suchte Sumantra, der
Premierminister von Dasharatha, zufdllig den Ort auf, um in Ruhe Uber die Probleme des Staates
nachzudenken. Sein Blick fiel auf die Kiste. Er zog sie an Land und offnete sie. Er war tberrascht, darin
ein bezauberndes Madchen mit anziehenden, leuchtenden Augen und einer Aura goéttlicher Pracht zu
finden. Sumantra war von Mitleid Gberwaltigt. Er sprach sanft und liebevoll zu dem Madchen: , Kleines!
Wie kam es, dass du in diese Kiste gelegt wurdest?”

Sie antwortete: ,Herr, ich bin die Prinzessin des Konigreichs Kosala, mein Name ist Kausalya. Ich weil3
nicht, wie ich in diese Kiste gekommen bin oder wer mich hineingesteckt hat. Ich spielte mit meinen
Gefahrtinnen in den Garten des Palastes. Ich erinnere mich nicht daran, was mit mir geschah.”
Sumantra war von ihrer einfachen und aufrichtigen Antwort bewegt. Er sagte: ,,Zu solchen barbarischen
Listen greifen nur die Rakshasas. Sie sind jenseits des Verstandnisses der Menschen! Ich werde dich zu
deinem Vater bringen und dich in seine Hande geben. Komm mit mir. Lass uns unverziglich
aufbrechen.”

Sumantra setzte sie auf seinen Wagen und begab sich nach Kosala, wo er sie dem Koénig tibergab und
vor dem Hof alle ihm bekannten Einzelheiten vortrug.

Auch der Konig stellte Sumantra verschiedene Fragen. Er fand heraus, dass dieser kein anderer war als
der Minister am Hofe von Dasharatha, dem Konig von Ayodhya, war und dass sein Herr noch
unverheiratet war. Er war Uber diese Entdeckung sehr erfreut. Er sagte: ,,Minister! Du hast mir mein
Kind zuriickgebracht und es vor dem Tod bewahrt. Deshalb habe ich beschlossen, sie deinem Herrn zur
Frau zu geben. Bitte teile dem Konig mein Angebot mit.” Er ehrte Sumantra mit gebihrendem
Zeremoniell und entlief ihn in Begleitung des Hofpriesters und mit entsprechenden Geschenken.

Sumantra berichtete Dasharatha ausfiihrlich, was geschehen war. Um seine Zustimmung zu bestatigen,
schickte Dasharatha mit dem Hofpriester von Kosala seinen eigenen Hofpriester mit Gaben von
glickverheiBender Natur. Tag und Uhrzeit wurden festgelegt. Dasharatha begab sich in die Hauptstadt
von Kosala, begleitet von einem Zug prachtiger Elefanten, Streitwagen, Reitern und FuRsoldaten. Die
freudige Musik, die ihn begleitete, erfiillte in den Himmel und hallte vom Horizont wider. Die Hochzeit
von Dasharatha und Kausalya wurde mit iberwaltigender Pracht und Herrlichkeit gefeiert. Der Konig
von Kosala nahm Sumantra zur Seite und sagte: ,Du bist derjenige, dem wir dieses groRe Gliick zu
verdanken haben. Natirlich geschieht nichts ohne Gottes Willen. Wie kann ich dennoch meine Schuld
dir gegeniber begleichen und dir meine Dankbarkeit zeigen? Bitte nimm mein Angebot an und heirate
noch heute in meiner Hauptstadt. Wenn du einverstanden bist, werde ich noch heute die
Feierlichkeiten fir dieses freudige Ereignis organisieren.”

Dasharatha und Sumantra stimmten dem Vorschlag zu. Sumantra wurde mit der Tochter von Veeradasa
aus der Familie der Ganga verheiratet. Die Nachricht von der Hochzeit des Koénigs und des
Premierministers am selben Ort und am selben Tag verbreitete sich im ganzen Konigreich! Das Land
war voller Staunen und Freude. Das Fest dauerte drei Tage. Die Bevélkerung wurde mit Musik, Theater,
Tanz und anderen Formen der Unterhaltung verwohnt. Tag und Nacht waren erfiillt von Begeisterung
und Freude.

Am vierten Tag machte sich Dasaratha mit seiner Konigin und seinem Hofstaat sowie dem Minister
Sumantra mit seiner Braut und seinem Gefolge auf den Riickweg nach Ayodhya. Sie kamen unter dem
Jubel der Bevolkerung in die Stadt. Die Untertanen des Konigs freuten sich (iber die Hochzeiten von
Ko6nig und Minister. Sie tanzten auf den StralRen und riefen , Jai“ ,Jai“ bis ihre Kehlen heiser waren. Sie
saumten die StraRen, um ihre Konigin zu sehen. Sie besprengten die StraBen, auf denen die

Hochzeitsleute kamen, mit Rosenwasser und begriRten sie mit Kampferfackeln.

Dasharatha nahm seine koniglichen Pflichten wieder auf und regierte das Reich mit Liebe und Fiirsorge.
Oft unternahm er mit seiner Gemahlin Ausfliige in die Walder und verbrachte dort gliickliche Tage.

20
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Doch wahrend die Zeit verging, Tage, Monate und sogar Jahre, verdunkelte der Schatten des Schmerzes
das Gesicht des Konigs. Denn das Los, kinderlos zu sein, erfillte ihn mit Traurigkeit.

Der Konig befragte Priester, Gelehrte und Minister, und als er erfuhr, dass deren Wunsch das aufrichtige
Bitten von Kausalya bestatigte, heiratete er eine andere Frau, Sumitra. Sumitra machte ihrem Namen
alle Ehre, denn sie war in der Tat voller geselliger Tugenden. Kausalya und Sumitra waren einander in
Zuneigung verbunden, die weitaus starker war als die zwischen einer Mutter und ihrem Kind. Jede
sehnte sich danach, der anderen Freude zu bereiten; jede besaR Starke, Gleichmut und Mitgefihl in
hohem Male. Aber obwohl viele Jahre verstrichen, gab es keine Anzeichen dafir, dass der Kénig einen
Thronfolger bekommen wiirde. Von Verzweiflung getrieben, heiratete der Koénig auf Driangen der
beiden Koniginnen eine dritte Frau. Dies war Kaikeyi, die Gberaus reizende Tochter des Konigs von
Kekaya in Kaschmir.

Der Konig von Kekaya stellte jedoch bestimmte Bedingungen, bevor er bereit war, seine Tochter zu
verheiraten! Er bestand darauf, dass der von Kaikeyi geborene Sohn das Recht auf die Thronfolge haben
sollte. Wenn der Konig von Ayodhya dem nicht zustimmen konne, so erklarte er, wiirde er nicht
einwilligen. Garga, der Hofpriester, brachte die Nachricht nach Ayodhya. Kausalya und Sumitra
erkannten das groRe Verlangen des Konigs, die Prinzessin von Kekaya zu heiraten, deren Schénheit von
allen hoch gepriesen wurde. Sie waren der Meinung, dass es die Pflicht einer wahren Ehefrau sei, dem
geringsten Wunsch des Ehemanns zu gehorchen und ihr Bestes zu tun, um bei der Verwirklichung
dieses Wunsches zu helfen. Sie wussten auch sehr wohl, dass das konigliche Geschlecht von Ayodhya
niemals durch einen Sohn beschmutzt werden dirfte, der gegen den Dharma verstdlit. So mochte
Dasharatha versprechen, dass der Sohn der dritten Frau den Thron besteigen kdnnte, mit Sicherheit
wadre der in der Dynastie geborene Sohn von Kaikeyi eine Verkorperung der Rechtschaffenheit, frei von
solchen Makeln. Also flehten sie ihn mit zum Gebet gefalteten Handen an: ,Herr! Was gibt es fiir uns
GroReres als dein Gliick? Nimm die Bedingungen des Konigs von Kekaya an und heirate seine Tochter,
um den Fortbestand der Raghu-Dynastie zu sichern. Du brauchst nicht einmal eine Minute dariiber
nachzudenken.”

Die Worte der Koniginnen entfachten seine urspriingliche Leidenschaft zu einer noch helleren Flamme.
Deshalb schickte der Kénig Garga mit vielen Geschenken sowie seiner Zustimmung zu den Bedingungen
zurlick und lie dem Konig mitteilen, dass er sich auf dem Weg zur Hochzeitszeremonie befand. Die
Zeremonie selbst wurde mit verschwenderischer Pracht gefeiert.

Dasharatha kehrte in seine Hauptstadt zuriick und strahlte wie der Mond inmitten der Sterne, als er in
einer Prozession, begleitet von den drei Koniginnen, durch die Strallen zog. Der Koénig behandelte jede
von ihnen mit gleicher Wertschatzung. Auch sie zeigten sich einander und dem Konig gegeniber
gleichermaRen liebevoll und respektvoll. Sie verehrten ihn und firchteten, ihm zu missfallen. Sie taten
ihr Bestes, um seine Wiinsche zu erfiillen und seine Wiinsche nicht zu behindern, denn sie verehrten
ihn als ihren Gott, wie es sich nach der Tradition flr eine wahre Ehefrau gehorte. Sie lebten in einer so
innigen gegenseitigen Liebe, dass es schien, als hatten alle drei nur einen Atemzug, obwohl sie sich in
drei Kérpern bewegten!

Die Jahre vergingen. Der Konig und die Koniginnen Uberschritten die Grenzen von Jugend und
mittlerem Alter und ndherten sich dem hohen Alter. Es gab keine Anzeichen fiir die Geburt eines Sohns.
Obwohl die Gemacher der Frauen im Palast mit allen Annehmlichkeiten ausgestattet waren, die fir ein
gliickliches Leben erforderlich sind, so waren doch die Herzen der Kéniginnen von Unruhe, Angst und
Verzweiflung erfiillt.

Eines Abends saRen die Vier (der Konig und seine Koniginnen) in einem Raum des Palastes und
verbrachten Stunden voller Angst um die Zukunft von Ayodhya und die Aussichten seines
Wohlergehens und seiner Sicherheit. Jeder versuchte, eine kluge und angenehme Antwort zu finden.
Da sie das Problem nicht I6sen konnten, erhoben sie sich schliefilich tief enttduscht und beschlossen,
den Familienlehrer Vasishtha zu befragen und seinen Rat anzunehmen.

Bei Tagesanbruch wurde Vasishtha respektvoll gebeten, ihnen seine Anwesenheit zu gewahren. Auch
viele Gelehrte und Berater wurden hinzugezogen. Der Konig legte ihnen das Problem vor, einen

21
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Nachfolger zu finden, der das riesige Reich zwischen den beiden Meeren, das konigliche Gebiet unter
der Herrschaft der Raghu-Dynastie, regieren konnte. Von Verzweiflung Gberwaltigt, bat Dasharatha die
Altesten mit klagenden Worten um wohlmeinende Ratschlige.

Vasishtha dachte lange nach. Schlief3lich 6ffnete er die Augen und sprach: ,Konig! Du brauchst nicht so
zu trauern. Ayodhya wird nicht herrenlos werden. Es wird nicht das Los einer Witwe erleiden. Dieses
Reich wird gliicklich und wohlhabend sein, in ungebrochener Festlichkeit und immergriin mit
Girlanden. Es wird die Hiterin des richtigen Lebens sein, erfiillt von Musik und Freude. Ich werde nicht
zustimmen, dass ein Prinz aus einer anderen Dynastie auf den Thron von Ayodhya erhoben wird. Die
Gnade Gottes ist ein unergriindliches Geschenk. Das Gellibde der Rechtschaffenheit, das du erfillst,
wird dir sicherlich die hochste Freude bringen, einen Sohn zu haben. Zégere nicht langer! Lade den
Weisen Rishyasringa, den Sohn des Vibhandaka, ein und fiihre mit ihm als Hohepriester das heilige Yaga
(Opfer) namens Putrakameshti (das Yaga, das fiir diejenigen vorgeschrieben ist, die einen Sohn zeugen
mochten) durch. Triff unverziglich alle notwendigen zeremoniellen und rituellen Vorkehrungen fir das
Yaga. Dein Wunsch wird ohne Zweifel erfllt werden.”

Die Koniginnen lauschten diesen beruhigenden Worten, die von Vasishtha so eindringlich gesprochen
wurden. Sie waren von Ananda erfiillt! Hoffnung keimte aufs Neue in ihrem Herzen. Sie zogen sich in
ihre Gemacher zuriick und beteten voll Inbrunst.

Der Konig suchte in seinem Gefolge nach dem geeignetsten Abgesandten, der zu Rishyasringa, dem
Sohn von Vibhandaka, geschickt werden und ihn fiir eine solche Aufgabe in die kdnigliche Hauptstadt
einladen sollte. Dann rief er seinen alten Freund Romapada, den Konig des Staates Anga, zu sich und
gab ihm die erforderlichen Anweisungen und Ausriistung. Am Ufer des heiligen Flusses Sarayu wurden
mittlerweile die Vorbereitungen fiir das Yaga getroffen. Es wurden herrliche Opferaltdre errichtet, die
den heiligen Vorschriften entsprachen. Die Stadt wurde mit Fahnen und Girlanden geschmiickt.

Wie erwartet betrat der grofle Weise Rishyasringa zur groRen Freude aller mit seiner Gemahlin Santha
die Stadt Ayodhya.

Konig Dasharatha hieR den Weisen am Haupttor des Palastes willkommen. Er wusch dem angesehenen
Heiligen feierlich die FiRe und traufelte sich selbst einige Tropfen des Wassers, das durch dessen Fiif3e
geheiligt worden war, auf den Kopf. Dann fiel er Vasishtha zu FiiRen und bat ihn, Rishyasringa nach dem
richtigen Ablauf des geplanten Yaga zu fragen.

Rishyasringa wollte, dass die Minister und Gelehrten in einer bestimmten Reihenfolge Platz nehmen. Er
wies den Konig an, sich ebenfalls auf seinen Thron zu setzen. Dann beschrieb er die verschiedenen
Ablaufe der Zeremonie, damit die Hofpriester sie sich zu ihrer Orientierung merken konnten. Er gab sie
so detailliert an, dass jeder wusste, wo genau er in der Opferhalle sitzen sollte!

Der Weise beschloss, dass das Yaga am nachsten Tag um sieben Uhr beginnen sollte. Die Nachricht
verbreitete sich im Nu in der ganzen Stadt. Noch vor Tagesanbruch war jede Stralle mit griinen
Girlanden geschmiickt, jede StralRe war voller Menschen, die sich auf den Weg zu der riesigen freien
Platz am Ufer des Sarayu machten, wo das Yaga stattfinden sollte. Am Flussufer dréngte sich die eifrige
Bevolkerung.

Rishyasringa betrat mit seiner Gemahlin Santha, dem Koénig und den Koniginnen den speziell
errichteten Yaga Mantap, wahrend vedische Gesdnge und die Musik von Horn, Trompete und Klarinette
sowie der Jubel der Menschen den Himmel erfillten. Rishyasringa wurde als ,Brahma” oder
Hauptorganisator des Yaga eingesetzt. Er wies den Gelehrten, je nach ihren Qualifikationen, Aufgaben
wie Anbetung, Rezitation, Gesang, Besanftigung usw. zu. Die Opfergaben wurden von Rishyasringa
selbst mit den vorgeschriebenen Formeln in das heilige Feuer gelegt, mit gewissenhafter Genauigkeit,
tiefer Hingabe und tiefem Glauben.

Aus dem Feuer, das gemaR den Schriften gendhrt wurde, erhob sich vor aller Augen eine gottliche
Gestalt, die im blendenden Glanz eines plotzlichen Lichtblitzes erstrahlte! Sie hielt ein helles Gefal} in
den Handen. Daraufhin war die riesige Menschenmenge, einschliefllich der Priester, vor Verwunderung,
Ehrfurcht, Furcht und Freude wie versteinert. Sie waren (iberwaltigt von dem plétzlichen Ansturm von

22
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Gliickseligkeit und Mysterium. Der Konig und die Kdniginnen vergossen Freudentranen. Sie richteten
ihren Blick auf die gottliche Gestalt und beteten sie mit gefalteten Handen an.

Rishyasringa setzte, wie es die Schriften vorschreiben, die Rezitation der Formeln mit vollkommenem
Gleichmut, fort und gab Opfergaben ins Feuer. Plotzlich ertdnte eine Stimme von der Himmelskuppel
wie am Tag der Verschmelzung. Rishyasringa saR fassungslos da und versuchte, der Botschaft von oben
zu lauschen. ,,Maharaja! Nimm dieses Gefal3 an und gib die heilige Speise (payasam), die darin gebracht
wurde, in gleichen Teilen an deine drei Koniginnen“, verkiindete die Stimme. Darauf legte die
geheimnisvolle Gestalt, die aus den Flammen aufgetaucht war, das Gefal} in die Hande des Kénigs und
verschwand in den Flammen.

Die Freude des Volkes, der Fiirsten, Gelehrten und Priester, die Zeugen dieses grofRen Geschehens
wurden, kannte keine Grenzen. Bald waren die letzten Rituale beendet und der Maharaja kehrte in
einer Prozession zum Palast zurlick, mit dem heiligen Gefd, das ihm von den Gottern geschenkt
worden war, in den Handen.

PILGERREISE VON DEVOTEES

Die Freude des kollektiven Sadhana

Adilabad, Mancherial, Nirmal und Kumuram Bheem Asifabad

Mehr als 2.000 Devotees aus den Distrikten Adilabad, Mancherial, Nirmal und Kumuram Bheem
Asifabad pilgerten vom 1. bis 2. Méarz 2025 nach Prasanthi Nilayam. Dies ist ihre 19. jahrliche Pilgerreise
nach Prasanthi Nilayam in Folge. Im Rahmen ihrer Pilgerreise fiihrten Balvikas-Kinder ein von Herzen
kommendes lehrreiches Theaterstiick mit dem Titel ,,Prema Vahini“ auf, eine Darstellung von Swamis
zeitlosen Lehren, die die ersten Schritte eines Suchenden auf dem Weg zur Gottlichkeit einfangt.

Vor dem Hintergrund einer Balvikas-Klasse tauchte die Prasentation in das erste Kapitel von ,Prema
Vahini“ (geschrieben von Bhagavan Baba selbst) ein, in dem Swami die Bedeutung des Charakters als
Grundlage der Menschlichkeit hervorhebt. Die Kinder zeigten auf wunderschone Weise, dass Prema
Vahini als Lebensfiihrer dient, dhnlich einer Gebrauchsanweisung, die die notwendige Weisheit
vermittelt, um die eigene spirituelle Reise erfolgreich zu gestalten. Die eifrigen Schiiler stellten zum
Nachdenken anregende Fragen, z. B. ob das bloRe Lesen des Buches ihnen Charakter verleihen kénne.
Ihre engagierten Balvikas-Lehrer gaben praktische Ratschldge, wie man diese Eigenschaften im
taglichen Leben verinnerlichen kann, und betonten die Bedeutung von konsequenter Ubung und
Selbstdisziplin. Die Lehrer erklarten, dass wahres Seva nicht auf bestimmte Tage wie Donnerstag oder
Sonntag beschrankt ist, sondern sich auf alle Aspekte des taglichen Lebens erstreckt. Jede Handlung,
die mit Liebe und Hingabe ausgefiihrt wird, wird zu einem Akt der Verehrung des Herrn. Wahrend der
gesamten Auffihrung wurden relevante Passagen aus ,Prema Vahini“ deutlich sichtbar gezeigt, die
komplexe Gedanken in gut verdauliche Portionen aufteilten.

Am Morgen des 2. Méarz 2025 prasentierten diese Devotees ein Musikprogramm. Unterbrochen von
berihrenden Erzdhlungen sangen die Stimmen der Sai-Jugend voll Liebe und Hingabe acht Lieder. Die
Vormittagssitzung endete mit Arati fur Sai Baba.

Am Abend des 2. Méarz 2025 fihrten Sai-Jugendliche aus den vereinten Distrikten von Adilabad ein
Theaterstiick mit dem Titel ,,Karma“ auf, das den Einfluss von Prarabdhakarma (Handlungen, die mit
friiheren Leben zusammenhdngen) auf das Leben eines Menschen eindringlich darstellte und die
Notwendigkeit betonte, sich damit auseinanderzusetzen. Die Erzahlung veranschaulichte meisterhaft
Sai Babas Lehren, dass selbstloses Dienen, reine Liebe und Meditation die Auswirkungen von
Prarabdhakarma mildern kénnen.

23
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Im Mittelpunkt der Geschichte stand Ramesh, ein wohlhabender Immobilienhdndler, der Maharaj
begegnete, einem Weisen in ockerfarbener Robe, der fiir seine Prophezeiungen bekannt war, die sich
immer erflllten. Maharaj warnte Ramesh, dass er innerhalb einer Woche beide Beine verlieren wiirde.
Beunruhigt durch diese unheilvolle Vorhersage sucht Ramesh bei verschiedenen Stellen nach Losungen
— er konsultiert Arzte, Astrologen, Versicherungsagenten, Banker, Freunde und Familie, findet aber
weder Trost noch Hilfe.

In seiner Verzweiflung trifft Ramesh auf den himmlischen Weisen Narada, der nur ihm erscheint und
sich danach erkundigt, wie er der drohenden Not begegnen will. Als Ramesh die Sinnlosigkeit seiner
Bemiihungen erkennt, ergibt er sich in sein Schicksal und beschliet, seine letzten Tage der Mobilitat
mit selbstlosem Dienen im nachstgelegenen Sai Samithi zu verbringen. Zu seinem Erstaunen erwacht er
am nachsten Morgen unversehrt. Die Schauspieler spielten Giberzeugend und verliehen ihren Rollen mit
zeitgemalem Humor Tiefe und Authentizitat.

Zuvor hatte Sri G. Hanumantha Reddy, Jugendkoordinator des Distrikts Mancherial, das Publikum mit
seinen Erfahrungen von Transformation und Seva angesprochen.

Chinna Katha
TREUE GEGENUBER DEM EIGENEN GURU

Im alten Indien lebte ein groRer Weiser namens Gautama. Er hatte eine Reihe von Schiilern, die bei ihm
studierten. Eines Tages rief er alle seine Schiiler zusammen und sagte: ,Meine lieben Kinder, ihr wisst,
dass wir in dieser Region eine schwere Diirre erleben und es keine Anzeichen dafiir gibt, dass sie vorbei
geht. Ich mache mir grofRe Sorgen um das Vieh unserer Einsiedelei. Die Kiihe sind bereits sehr mager
und schwach geworden. Ich kann den Anblick des Leidens dieser stummen Kreaturen nicht ertragen.
Ich denke, diese Kiihe sollten an einen fernen Ort gebracht werden, wo es reichlich Weidegriinde und
viel Wasser gibt. Ich ware sehr froh, wenn sich einer von euch freiwillig fiir diese Aufgabe melden
wirde. Ihr kdnnt sie zurlickbringen, wenn das Unglick voriber ist.”

Viele Schiiler lieBen den Kopf hangen, damit ihr Meister ihre wahren Geflihle nicht entdeckte. Einige
versuchten, sich hinter anderen zu verstecken, um dem direkten Blick des Gurus zu entgehen.

Ein Schiiler namens Sathyakama stand auf, griiSte seinen Meister und sagte: ,Meister, ich werde sie
hinbringen, kein Grund zur Sorge.” Viele Schiiler versuchten, ihn von dieser gefdhrlichen Aufgabe
abzubringen. Sie warnten ihn: ,Oh, du wirst ganz allein in der Wildnis sein, weit weg von den
Annehmlichkeiten der Einsiedelei. Du wirst vielleicht nicht einmal gutes Essen finden.” Sathyakama
antwortete: ,Meine lieben Freunde, ich bin zuversichtlich, dass die guten Wiinsche unseres Gurus mir
genug Sicherheit und Nahrung schenken werden. Ich werde nicht allein sein, denn diese Kithe werden
mir Gesellschaft leisten.”

Der Guru war froh, dass sich wenigstens einer der vielen Schiiler freiwillig bereit erklarte, diese Aufgabe
als Dienst am Guru zu Gbernehmen. Er segnete Sathyakama und sagte: ,Du wirst 400 Kiihe mitnehmen.
Du kannst zurtickkehren, wenn die Herde auf insgesamt eintausend angewachsen ist.”

Sathyakama trieb das Vieh in ein bezauberndes Tal. Jeden Tag wachte er friih morgens auf, fiihrte seine
Waschungen durch und nahm sein Bad. Dann warf er sich vor dem Sonnengott nieder und sprach seine
Gebete. Wahrend er das Vieh hiitete und wahrend er ging oder sal3, wiederholte er stindig den Namen
Gottes. Er kimmerte sich liebevoll um das Vieh. Er betrachtete den Dienst an den Kiihen (goseva) als
Dienst am Meister (guruseva). Er hatte nie Angst oder Sorge um sein Leben in der Einsamkeit. Er
machte sich auch nicht die Mihe, die Kiihe zu zdhlen.

24
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Eines Morgens sald er nach den morgendlichen Ritualen unter einem Baum. Indra, der oberste Gott,
erschien vor ihm und sagte: ,Mein lieber Sohn, hast du nicht bemerkt, dass sich die Herde auf 1000
Tiere vermehrt hat? Du kannst jetzt zur Einsiedelei deines Meisters zuriickkehren. Ich werde dich
begleiten. Komm, lass uns gehen.” Sathyakama warf sich vor Indra nieder und dankte ihm daftr, dass er
ihn daran erinnert hatte, dass es Zeit fiir die Riickkehr war. Sathyakama und Indra mussten vier Nachte
an vier verschiedenen Orten verbringen: Jeden Morgen wurde Sathyakama die Essenz eines Veda
gelehrt. Als er die Einsiedelei seines Gurus erreichte, war er deshalb der Meister der vier Veden. Sein
Gesicht erstrahlte in einem seltsamen Glanz, der von der vedischen Erleuchtung herriihrte, mit der
Indra ihn gesegnet hatte. Er schenkte Sathyakama Erleuchtung und verschwand, nachdem er den
Jungen mit seiner Gnade Uberschiittet hatte.

Sathyakama kam mit 1.000 Kiihen in die Einsiedelei seines Gurus. Er wurde von seinem Guru und den
Insassen herzlich empfangen. Sathyakama fiel seinem Meister zu FiiBen. Gautama umarmte ihn und
sagte: ,Ich weil}, dass du jetzt ein groRer Gelehrter der vier Veden bist; du hast es verdient, mein Sohn.”
Sathyakama konnte Indra, den Herrn des Himmels, nur durch seine Liebe und Treue zu seinem Guru
zufriedenstellen.

FEIERN IN PRASANTHI NILAYAM

Ein Bericht

Anlasslich des Ati Rudra Maha Yajna, das vom 14. bis 25. Februar 2025 in Prasanthi Nilayam stattfand,
teilten viele angesehene Gelehrte in der Abendveranstaltung Worte der Weisheit mit dem Publikum.
Nach diesen Reden waren die Devotees von den zu Herzen gehenden Musikprogrammen begeistert.

VORTRAGE VON BEDEUTENDEN REDNERN

Am 15. Februar 2025 hielt Prof. C.S. Radhakrishnan, emeritierter Professor fur Sanskrit an der
Universitat Pondicherry, einen aufschlussreichen Vortrag (iber die Bedeutung der Vedangas. Der
gelehrte Redner begann seinen Vortrag mit einem wunderschonen Gedicht auf Sanskrit, das er speziell
fir diesen wichtigen Anlass verfasst hatte. Er erlduterte die korrekte Art und Weise, vedische Mantras
zu rezitieren, und riet, dass die Mantras durch Sruti (Héren) erlernt werden sollten, nachdem man die
korrekte Bedeutung und Aussprache kennt. Die Veden, so sagte er, seien die Quelle gbttlicher Weisheit
und sollten mit volliger Hingabe erlernt werden, um den vollen Nutzen aus den Mantras zu ziehen.

Der Redner am 16. Februar 2025 war der Kanzler der Jagadguru Kripalu Universitdt in Odisha, Dr. S.
Ramaratnam. Der angesehene Redner betonte die Bedeutung von Tugenden im Leben des Menschen
und sagte, dass der Mensch ein Leben in Reinheit und Spiritualitdt fihren kann, um frei von allen
Angsten zu werden, die den Menschen heute quilen, wenn er die Eigenschaften Mut, Nachsicht und
Vergebung entwickelt. Er beschrieb Vergebung als die edelste Tugend des Menschen und bemerkte,
dass Sai Babas Devotees diese Werte praktizieren, um allen ein Beispiel zu geben, dem Weg der
Weisheit und Reinheit zu folgen.

Der Redner am 18. Februar 2025 war Dr. S. Murali, Gastdozent der Abteilung fiir Jyotisha am Madras
Sanskrit College in Chennai. Der gelehrte Redner beschrieb Jyotisha als Teil der Veden und stellte fest,
dass Jyotisha den giinstigen Zeitpunkt fir die Durchfiihrung spiritueller und heiliger Aufgaben wie
Yajnas und Yagas bestimmt, die den Menschen auf den Pfad des Dharma fiihren.

Der Redner am 19. Februar 2025 war Prof. Dr. Sripada Subrahmanya Sastri, Direktor (im Ruhestand),
Government Oriental Manuscripts Library and Research Institute, Hyderabad. Der gelehrte Redner
zitierte aus den Upanishaden, und zwar der Jabali-Upanishad und der Kaivalya-Upanishad, und erklarte,

25
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



dass die Durchfiihrung des Ati Rudra Maha Yajna und anderer Yajnas die Siinden des Menschen
reinwaschen und ihn zur Befreiung (kaivalya) flihren. Die Durchfiihrung des Ati Rudra Maha Yajna durch
Sai Baba im Jahr 2006 habe dem Menschen den Weg zu Kaivalya gezeigt, fligte er hinzu.

Ein weiterer aufschlussreicher Vortrag wurde am 20. Februar 2025 von Dr. R. Thiagarajan, dem
pensionierten Leiter der Sanskrit-Abteilung des Presidency College in Chennai, gehalten. Er begann
seinen Vortrag mit einem Sanskrit-Gedicht, das Sai Baba gewidmet war, und erklarte die Bedeutung der
Durchfiihrung von Yajnas, die er als das erste Dharma des Menschen bezeichnete. Er verglich es mit
dem Bewadssern der Wurzeln eines Baumes, wodurch alle Teile des Baumes mit Nahrstoffen versorgt
werden. AbschlieRend fligte er hinzu, dass die Durchfihrung von Yajnas Frieden, Harmonie und
Vollkommenheit im Universum herbeifiihrt und dem Menschen die endgiiltige Befreiung schenkt.

Dr. S. Annapurna, pensionierte Dozentin fiir Sanskrit, Church Park School, Chennai, war die Rednerin,
die am 21. Februar 2025 Uber die Bedeutung des Ati Rudra Maha Yajna sprach. Sie illustrierte ihren
Vortrag mit Zitaten aus verschiedenen Puranas und auch aus dem Valmiki Ramayana und bezog sich
dabei auf die Episode, in der Sri Shiva Halahala (Gift) zu sich nahm, um die Welt zu retten. Die gelehrte
Rednerin betonte die immense Kraft von Nyasa bei der Verstiarkung der Wirkung jeder vedischen
Rezitation. Sie sagte, dass jeder Tag mit dem heiligen Mahanyasa Parayana beginne, das als die hochste
Form der Nyasa-Praxis gilt. Dies verstdrke die Heiligkeit, Energie und transformative Kraft dieses
gottlichen Ereignisses erheblich.

Der Redner, der am 22. Februar 2025 vor der Versammlung sprach, war Sri Goda Easwar Sharma, ein
Absolvent des IIT Madras und ein bekannter Gelehrter des Vedanta und Mimamsa. Der Redner zitierte
aus der Bhagavadgita und ermahnte die Devotees, dem von Sri Krishna und Bhagavan Sri Sathya Sai
Baba aufgezeigten Weg zu folgen. Der Mensch, so sagte er, sollte Cittashuddhi (Reinheit des Geistes)
haben, seinen Geist auf Gott richten und nur um Moksha bitten.

Die Abschlussrede am 23. Februar 2025 wurde von einem Gelehrten des Vedanta und Vyakarana und
Absolventen des IIT Madras, Sri Goda Ananth Somayaji, gehalten, der Giber den tiefgriindigen Dialog aus
der Kathopanishad zwischen dem jungen Naciketas und Yamadharmaraja, dem Herrn des Todes, sprach
und die Devotees ermahnte, dem Beispiel von Naciketas zu folgen, um Befreiung zu erlangen. Er
erlduterte die Eigenschaften eines aufrichtigen Suchers, der unerschitterlich nach Brahman strebt und
sich dabei von den Eigenschaften Naciketas inspirieren lasst. Der gelehrte Redner betonte die
Beseitigung der sechs Laster und das Streben nach Rechtschaffenheit und hob die enormen Vorteile
hervor, die sich aus der Einhaltung der Grundsatze der Veden und der ewigen Prinzipien des Sanathana
Dharma ergeben.

Am 24. Februar 2025 stand das heilige Ritual des ,Shiva Parvati Kalyanam®, die himmlische Hochzeit
von Gott Shiva mit der gottlichen Mutter Parvati, auf dem Programm, zusammen mit einer
einzigartigen Form hingebungsvoller Musik von Sri Karthik Gnaneshwar Bhagavatar und seinem Team
von Musikerkollegen. Sri Karthik Gnaneshwar Bhagavatar hatte das Gliick, im Alter von vierzehn Jahren
wahrend des Ati Rudra Maha Yajna im Jahr 2006 acht Tage lang ,Thevaram“ (eine Sammlung von
hingebungsvollen Gedichten zu Ehren von Sri Shiva) in der goéttlichen Gegenwart von Sai Baba
vortragen zu diirfen. Der Sanger und sein Team sangen seelenvolle Lieder der Hingabe, die Sri Shiva
gewidmet waren, wahrend die Priester die heiligen Rituale dieser himmlischen Hochzeit durchfiihrten.

Das Purnahuti des Ati Rudra Maha Yajna erfolgte am 25. Februar 2025 zusammen mit Rudra Homams
zum Abschluss des Yajna. Am Ende des Yajna wurden alle Devotees mit dem heiligen Yajna-Wasser
besprengt.

MUSIKPROGRAMME

Am 15. Februar 2025 gab Vidushi Sriranjani Tapasya Santhanagopalan, eine erstklassige Kiinstlerin von
All India Radio, ein Konzert. Sie begann ihr Konzert mit dem Gesang von Lingashtakam. Die Sangerin
begeisterte das Publikum mit einigen Kritis und Liedern der Hingabe in verschiedenen indischen
Sprachen. Nach einer Reihe von Bhajans endete die Veranstaltung des Tages mit Arati.

26
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Kalaimamani Sri Embar Kannan, Kalaimamani Sri Sathyanarayanan und ihr Team von Musikerkollegen
traten am Abend des 16. Februar 2025 mit einer Fusion-Musik namens ,Crossroads Ensemble” auf.
Diese nahm das Publikum mit auf eine fesselnde Reise durch die Welt, die in Indien begann und liber
Brasilien, Afrika, Spanien, China und Schweden fiihrte, wahrend sie die Musik der verschiedenen
Lander nahtlos und melodios zu einer Girlande aus anregenden Liedern verwebten.

Ein Instrumentalkonzert von Kalaimamani Sri B.V. Bala Sai auf der Fl6te und Gandharva Kala Ratna Sri
U.P. Raju auf der Mandoline war am 17. Februar 2025 das nachste Musikprogramm. Das Team bot
lebendige karnatische Kritis dar und begeisterte das Publikum mit beliebten Melodien, die Sri Shiva
gewidmet waren.

Am 18. Februar 2025 boten Sri Sambuddha Chatterjee und sein Team von Musikerkollegen ein
Programm mit Hindustani-Musik dar. Die Lieder erfiillten die Luft mit Gelassenheit und Ruhe, wahrend
das Team eine Reihe bedeutungssamen Lieder zum Lob von Sri Shiva darbot.

Kalaimamani Dr. Ghatam S. Karthick flihrte am 19. Februar 2025 ein Programm mit Schlagzeugmusik
mit dem Titel ,,Sivalayam” auf, um den groRen Herrn des Rhythmus, Nandikeshvara, zu ehren. Das Team
beendete den belebenden Abend mit einem spektakularen Gesang.

Sri Navin und Sri Pratik boten am 20. Februar 2025 ein bezauberndes Instrumentalmusikprogramm, das
die Atmosphire mit himmlischen Melodien auf der Fl6te bzw. Sarod erfiillte. Das Team zog das
Publikum mit karnatischen, hindustanischen und Fusion-Liedern in seinen Bann, wahrend Fléte und
Sarod eine meditative Andacht hervorriefen und die Veranstaltung auf gottliche Weise bereicherten.

Am Abend des 21. Februar 2025 wurde von Smt. Ramya Behara und ihrem Team von Musikerkollegen
ein hingebungsvolles Musikprogramm gegeben. Sie prasentierten ein lebendiges Medley aus populdren
karnatischen, leichten klassischen und Volksliedern. Mit ihrer melodischen Stimme besang sie in
Lobliedern Sri Shiva und Gottin Parvati als die wohlwollenden und allméachtigen Krafte, die das
Universum beschiitzen.

Am 22. Februar 2025 brachten das Wunderkind Rakshita Ramji und ihr Team von Musikerkollegen eine
Konzert zu Sai Babas LotosfliRen dar. lhre fesselnde Darbietung, gepragt von einer siRen, melodischen
Stimme, zog die Aufmerksamkeit des Publikums auf sich. Sie prasentierte eine Vielzahl karnatischer
Lieder mit Anmut und Hingabe.

Der Abend am 23. Februar 2025 gipfelte in einem faszinierenden musikalischen Beitrag des
renommierten Sri Abhishek Raghuram und seines Ensembles. Mit einer ergreifenden Auswahl
hingebungsvoller Kompositionen zu Ehren von Sri Shiva begeisterte die Darbietung das Publikum. Das
Programm endete mit einer ergreifenden Hindustani-Interpretation, die den Geist dazu drédngte, sich
auf eine Pilgerreise nach Kashi zu begeben, um eine gottliche Vision des Herrn zu erlangen, und brachte
den heiteren Abend zu einem gliickseligen Abschluss.

SHIVARATRI-FEIERN

Der heilige Morgen des gliickverheiBenden Shivaratri-Festes begann am 26. Februar 2025mit der
Darbietung von Shiva Vandanam Stotras durch die Prasanthi Mandir Bhajan Group. Sie sangen auch
einige Lieder der Hingabe, die die Atmosphdre mit Frommigkeit und Ergebenheit erfillten. Das
diesjahrige Shivaratri-Fest war von groRer Bedeutung, da es auf den groflen Hohepunkt des Ati Rudra
Maha Yajna in Prasanthi Nilayam folgte. Das Sri Sathya Sai Media Centre hat eine spezielle Web-App
entwickelt, mit der Devotees das Sri Rudram bequem von zu Hause aus virtuell rezitieren kénnen.
13.000 Menschen aus 83 Landern nahmen nach der Registrierung in der Web-App virtuell am Singen
des Sri Rudram teil. In Anerkennung dieser beispiellosen spirituellen Leistung wurde die Initiative
offiziell vom India Book of Records als bedeutende Leistung anerkannt. Am heiligen Morgen von
Shivaratri (iberreichte Sri Narvijay Yadav, der Juror des India Book of Records, die offizielle
Auszeichnung an den geschaftsfihrenden Treuhdnder des Sri Sathya Sai Central Trust, Sri R.J.
Rathnakar, und an Sri Sundar Swaminathan, den Direktor des Sri Sathya Sai Media Centre. Die die ganze
Nacht andauernden Bhajans begannen am Abend um 18 Uhr und endeten am Morgen des 27. Februar

27
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



2025 um 6 Uhr. Nach dem Arati wurden Prasadam aus Tamarindenreis und siies Pongal an alle
Devotees in der Sai Kulwant Hall verteilt.

HOLI-FEIERN

Mehr als 500 Devotees aus den Bundesstaaten Bihar und Jharkhand kamen vom 12. bis 14. Marz 2025
zu einer dreitdgigen Pilgerreise nach Prashanti Nilayam, um das fréhliche Fest der Farben — Holi — zu
feiern.

Am Abend des 12. Mé&rz 2025 fuhrten Balvikas-Kinder aus diesen Bundesstaaten einen wunderschonen
Tanz mit dem Titel ,,Sai Prem Ki Ganga“ auf, in der sie berlihmte Personlichkeiten aus ihrem heiligen
Land darstellten. Diese legenddren Charaktere, die fiir ihre immensen Beitrage zum kulturellen und
intellektuellen Erbe Indiens bekannt sind, wurden durch anmutige und ausdrucksstarke Darbietungen
zum Leben erweckt.

Die Tanze der Kinder konzentrierten sich auf verehrte Personlichkeiten wie Kaiser Ashoka, Chanakya
und Aryabhatta. Dariber hinaus fesselte ein aufschlussreiches Gesprach zwischen zwei visionaren
Personlichkeiten — Jamshedji Tata und Swami Vivekananda — das Publikum. Diese fesselnde Diskussion
zeigte, wie Jamshedji Tata die Industrien in den ressourcenreichen Regionen Bihar und Jharkhand, die
eine moderne Infrastruktur und soziale Reformen bendtigten, modernisieren und reformieren konnte,.

Die Kinder prasentierten auch die reiche Folklore und das lebendige kulturelle Erbe dieser beiden
Staaten durch eine Reihe von Volkstdnzen, die den Rhythmus des landlichen Lebens und die Traditionen
der Menschen widerspiegelten. Das Programm endete mit einer von Herzen kommenden Erinnerung
an die Grindung der ersten Samithi vor 55 Jahren, inspiriert von Sai Babas Lehren, und daran, wie der
Geist des Seva bis heute weiterlebt. Voll Freude erinnerten sich die Kinder an eine bestimmte kulturelle
Darbietung, bei der Sai Baba sie mit unermesslicher Liebe Uberschiittete, eine Erinnerung, die ihre
Hingabe weiterhin inspiriert. Sie driickten ihre tiefe Dankbarkeit fiir die Gelegenheit aus, Holi seit 2005
in Sai Babas Gegenwart zu feiern, ein Privileg, das ihre spirituelle Verbindung und ihre Bereitschaft zu
dienen vertieft hat.

Am Morgen des 13. Marz 2025 versammelten sich die Devotees aus Bihar und Jharkhand zu einem
herzlichen Ausdruck ihres Glaubens und ihrer Hingabe. Die Atmosphare war von spiritueller Energie
erfillt, als sie das Hanuman Chalisa und Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali rezitierten und einem
Foto von Swami Reiskdrner darbrachten.

Am Abend des 13. Marz 2025, dem verheiBungsvollen Vorabend von Holi, fihrten die Devotees aus
den beiden Staaten ein Theaterstiick auf Hindi mit dem Titel ,Bharat Milaap” auf, das eine bedeutende
und emotionale Episode aus dem Epos Ramayana zum Leben erweckte und die Verbannung von Rama
in den Wald und die unerschiitterliche Hingabe seines Bruders Bharata darstellte.

Als Rama fir 14 Jahre in den Wald geschickt wurde, weigerte sich sein Bruder Bharata, den Thron von
Ayodhya zu besteigen, da er das Konigreich nicht ohne seinen alteren Bruder regieren konnte. Bharata
war fest davon lberzeugt, dass das Kdnigreich Rama gehort, und deshalb wiirde er nicht auf dem Thron
sitzen. Bharata flehte Rama instdndig an, zurlickzukehren und das Kénigreich anzunehmen. Doch Rama
erklarte Bharata zusammen mit Kénig Janaka liebevoll, wie wichtig es sei, dem gottlichen Befehl zu
folgen, dass namlich Ramas Exil Teil seines Schicksals sei und er diese Jahre im Wald verbringen misse.
Rama und Janaka betonten das Konzept des Dharma (Rechtschaffenheit) und dass Bharata den
gottlichen Willen akzeptieren miusse.

Da Bharata selbst nicht in der Lage war, den Thron zu besteigen, legte er schlieflich symbolisch Ramas
Sandalen auf den Thron, um zu zeigen, dass Rama der wahre Konig blieb, auch wenn er nicht anwesend
war. Bharatas Geste war eine eindrucksvolle Darstellung seiner Loyalitat, Hingabe und seines Respekts
fir die Autoritat seines alteren Bruders und zeigte, dass der Thron allein Rama gehort.

Vor dem Stlick fuhrten Balvikas-Madchen einen wunderschénen Tanz zum Lied ,,Sai Tum Der Na Kar“
auf, in dem sie ihre tiefe Hingabe und Sehnsucht nach dem goéttlichen Darshan von Lord Sai zum
Ausdruck brachten.

28
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Am gliickverheifRenden Tag von Holi, dem 14. Marz 2025, rezitierten die Devotees dieser beiden
Staaten auf sehr schone Weise Bhagavadgita Slokas und das Sri Sathya Sai Chalisa.

Am Abend boten die Devotees von Bihar und Jharkhand ein Tanz-Medley mit dem Titel ,Sai Rangotsav”
dar, das die reiche kulturelle Vielfalt dieser Bundesstaaten zeigte, und in dem sie Swami die Farben der
Liebe, Hingabe und Einheit darbrachten. Durch Lieder und Tanze zeigten sie die verschiedenen Holi-
Traditionen Indiens. Diese Devotees beendeten ihre Tanzvorfiihrung mit einer von Herzen kommenden
Hommage an Sai Baba zu seinem hundertsten Geburtstag in Form des 100. Geburtstag-Titellieds.

SRI SATHYA SAI VAHINI SUDHAMRUTHA-KURS

Der Sri Sathya Sai Vahini Sudhamrutha-Kurs ist ein strukturiertes Online-Zertifizierungsprogramm, das
2023 von der Sri Sathya Sai Seva Organisation in Indien ins Leben gerufen wurde. Dieser Kurs richtet
sich an spirituell Suchende und soll gottliche Weisheit aus dem monumentalen Werk von Bhagavan Sri
Sathya Sai Baba, den Vahinis, vermitteln.

In den letzten zwei Jahren hat dieses Programm eine (iberwaltigende Resonanz erfahren: Mehr als 775
Studierende haben sich eingeschrieben, um ihre spirituelle Reise zu vertiefen. Der urspriinglich auf
Englisch entwickelte Kursinhalt wurde von engagierten Fachleuten sorgfaltig in mehrere Sprachen
Ubersetzt, um ihn einem breiteren Publikum zugdnglich zu machen. Der anhaltende Erfolg dieses
Programms spiegelt sich in den 1.500 Neuanmeldungen fir das laufende Jahr wider, die sich auf 10
verschiedene Sprachen verteilen.

Der Kurs dauert zwei Stunden pro Tag und bietet eine strukturierte und intensive Lernerfahrung. Sri
Sathya Sai Baba verfasste 15 Vahinis, die mehr als 6.000 Seiten tiefgriindiger spiritueller Weisheit
umfassen.

Die Veranstaltung am Morgen des 16. Madrz 2025 begann mit einer majestatischen Prozession, bei der
die Teilnehmer, die verschiedene Sprachen reprasentierten, mit ihren jeweiligen Plakaten marschierten
und ihre kollektive Dankbarkeit fur die gottliche Gelegenheit, in Swamis Lehren einzutauchen, zum
Ausdruck brachten.

Nach der feierlichen Entziindung der Lampe durch die Wiirdentrager Sri K. Chakravarthi, Vorsitzender
des Sri Sathya Sai Global Council, und Sri R.J. Rathnakar, geschaftsfiihrender Treuhdnder des Sri Sathya
Sai Central Trust, prasentierte der Kurskoordinator Sri Sundar Anantharaman den Dankesbericht. Er bat
um Kraft und anhaltende Inspiration, um sich weiterhin fir diese heiligen Studien zu engagieren.

Ein Hohepunkt der Veranstaltung war das von Herzen kommende Teilen von lebensverdandernden
Erfahrungen durch drei Teilnehmer, die jeweils unterschiedliche sprachliche Hintergriinde hatten —
Tamil, Kashmiri, Malayalam und Marathi. Mit unerschiitterlicher Uberzeugung driickten sie aus, dass
der Kurs ihr Leben tiefgreifend gepragt hat, und flhrten ihr personliches und spirituelles Wachstum auf
Sai Babas gottliche Gegenwart auf ihrem Weg zurlick.

Die erfolgreichen mannlichen Teilnehmer, die aus verschiedenen Altersgruppen, von Jugendlichen bis
zu alteren Menschen, kamen, erhielten ihre Urkunden von Sri K. Chakravarthi und Sri R.J. Rathnakar
und die weiblichen Teilnehmerinnen von Smt. Himavahni Rathnakar. Einige Teilnehmer waren bereits in
der Sri Sathya Sai Seva Organisation aktiv, wahrend fiir andere Swamis Lehren neu waren. Unabhangig
von ihrem Hintergrund machten alle Teilnehmer durch diesen Kurs bedeutende spirituelle Fortschritte.

In der Abendveranstaltung berichteten die Teilnehmer in von Herzen kommenden Worten, wie dieser
Kurs ihr Leben tiefgreifend beeinflusst hat. Sie sprachen tber die neu gewonnene Klarheit und Fiihrung,
die sie im Umgang mit den Herausforderungen des Lebens erhalten hatten. Drei engagierte Teilnehmer
schilderten eloquent ihre Erfahrungen auf Kannada, Bengali und Gujarati, was die weitreichende
Reichweite und Wirkung des Kurses widerspiegelte.

Sri Rajeev Karmahe, ehemaliger Vorsitzender der Sessions Judges von Madhya Pradesh, hielt einen
aufschlussreichen Vortrag auf Hindi. Er hob die Bedeutung der Sri Sathya Sai Vahinis bei der
Entscheidungsfindung und beim rechtschaffenen Handeln hervor und betonte Swamis Leitprinzipien:
Satyanna Pramaditavyam (Die Wahrheit nicht vernachlassigen), Dharmanna Pramaditavyam (Die

29
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Tugend nicht vernachlassigen), Dharmo Rakshati Rakshitah (Dharma schitzt diejenigen, die es
schiitzen).

Er erlduterte die fiir den spirituellen Fortschritt notwendige Reinigung, wie sie von Sai Baba in der
Dharma Vahini beschrieben wird: Patra Shuddhi, Padartha Shuddhi und Paka Shuddhi (Reinheit des
GefaRes, der Lebensmittel und des Kochvorgangs sowie der Person, die das Essen zubereitet), Citta
Shuddhi (Reinheit des Geistes), Dharma Shuddhi (Reinheit der Rechtschaffenheit).

AnschlieBend hielt Sri Murli Jaju, nationaler spiritueller Koordinator der Sri Sathya Sai Seva Organisation
in Indien, einen eindrucksvollen Vortrag auf Hindi. Er unterstrich die transformative Natur der Vahinis
und betonte, dass es sich nicht nur um Blicher fiir akademische Studien handelt, sondern um spirituelle
Leitfaden fiur die praktische Anwendung. Sri Jaju berichtete von einem auBergewdhnlichen Fall, bei
dem sich Swami in physischer Form manifestierte, um einen Devotee zu segnen, der seine Biicher mit
Inbrunst las.

Die Sitzung endete mit der Ankiindigung des bevorstehenden Sri Sathya Sai Vahini Mahotsav, mit
besonderem Schwerpunkt auf der Gita Vahini, das in allen Sai Samithis durchgefiihrt werden soll, um
sicherzustellen, dass Swamis ewige Weisheit weiterhin unzadhlige Leben erleuchtet. Auf Sri Murali Jajus
Vortrag folgte eine kurze audiovisuelle Prasentation tber die Herrlichkeit von Sai Babas Vahinis.

Die mannlichen Teilnehmer, die den Sri Sathya Sai Vahini Sudhamrutha-Kurs erfolgreich abgeschlossen
hatten, erhielten von Sri K. Chakravarthi und Sri R.J. Rathnakar Urkunden, und Smt. Himavahni
Rathnakar liberreichte den weiblichen Teilnehmern die Urkunden.

Heiliges Band zwischen den Briidern im Ramayana

Das Ramayana ist nicht nur die Geschichte von Rama. Es ist ein Epos, das die GroRe dreier Stadte
verkiindet - Mithila, Ayodhya und Lanka. Das Rama-Prinzip hat die Bedeutung dieser drei Stadte
hervorgehoben und demonstriert. Rama ist die Verkoérperung von Dharma (Rechtschaffenheit),
Lakshmana ist die Verkorperung von Sraddha (unerschitterlicher Glaube). Bharata verkdrpert Bhakti
(Hingabe), Satrughna verkorpert Shakti (Tapferkeit). Dharma ist mit Sraddha verbunden. Die schiitzende
Hulle fir Bhakti ist Shakti. Daher waren Rama und Lakshmana immer als Paar zusammen, und Bharata
und Satrughna als weiteres Paar.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

30
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi April 2025

31
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



