JUNI 2025



Inhalt

Leitartikel: Die Herrlichkeit der Mutterschaft und die Gnade des Herrn

Die Herrlichkeit der Miutterschaft, Sri Sathya Sai Baba, 6. Mai 2000
Ramakatha Rasavahini, Kapitel 4, Die S6hne, Sri Sathya Sai Baba
Buddha und seine Botschaft der Liebe, Sri Sathya Sai Baba, 21.Mai 2000
Chinna Katha: Drei Arten des Zuhdrens

Ratsel: Das Leben ist ein Spiel

Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali, 2. Om Sri Sai Sathya Sai Svarupaya Namah
Tiefe Hingabe zieht das Gottliche an, Geetha Mohanram

Swami, unser Antaryami, Venkatesh Prasad

Meine schonsten Momente mit meiner Mutter Sai, p.Sai latha

Meine Erfahrungen als Student von Swami, Girish Atre

Feierlichkeiten in Prasanthi Nilayam, ein Bericht

SSSHSS und SMT Eswaramma-Schiler der Oberstufe glanzen

Pilgerreise von Devodees, Die Freude des kollektiven Sadhana

Briefe aus Liebe, Sri Sathya Sai Baba

Réatselauflésung

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Leitartikel

DIE HERRLICHKEIT DER MUTTERSCHAFT UND DIE GNADE DES HERRN

Der Juni erbliiht voll heiliger Erinnerungen — Erinnerungen an die Liebe, die nahrt, an die Hingabe, die
verwandelt, und an die Reinheit, die erhebt. Im Mittelpunkt dieser Monatsausgabe steht die
Mutterschaft, die durch Sai Babas Rede zum Easwaramma-Tag gefeiert wird und in der er hervorhebt,
wie die reinste Liebe einer Mutter das Schicksal der Menschheit pragt. Geschichten aus der Ramakatha,
das Leben von Lava-Kusha, Putlibai und Mahatma Gandhi erinnern uns daran, dass Grofle dem heiligen
Boden einer Mutter entspringt.

Diese Ausgabe lasst auch die Essenz von Buddha Purnima lebendig werden, die von Tri Ratna Saranam
— Buddham, Dhammam, Sangham - erfillt ist. Durch farbenfrohe kulturelle Darbietungen und
tiefgriindige spirituelle Reflexionen werden wir auf den Weg des Mitgefiihls und der Entsagung gefiihrt,
wie ihn sowohl Buddha als auch Sai Baba vorgelebt haben.

Die lebhaften Parthi Yatras aus Nagarkurnool und Srikakulam offenbaren die Kraft des kollektiven
Sadhana und des selbstlosen Seva. Zeugnisse gottlicher Gnade — Heilung, Schutz und Transformation —
bestatigen, dass Swami weiterhin unter seinen Devotees wandelt.

Berihrende Erzdhlungen von Alumni und Devotees wie ,,Meine wertvollsten Momente mit Mutter Sai“
und ,Tiefe Hingabe zieht das Gottliche an” bekraftigen eine einfache Wahrheit: Wenn das Herz rein und
fest in der Liebe ist, wird der Herr unser standiger Begleiter.

Der Reichtum dieser Ausgabe liegt in der Art und Weise, wie sie Hingabe mit Einsicht verbindet. Von
der inneren Bedeutung des Zuhorens in der Chinna Katha bis zur poetischen Schénheit von Swamis
Ashtottarashata Namavali ist jede Seite eine Einladung, tief nachzudenken. Kinder und Jugendliche
werden durch Réatsel, inspirierende Beispiele und Einblicke in Swamis Allgegenwart sanft an
dharmisches Denken herangefiihrt.

Die Ausgabe dieses Monats zeigt auch das Zusammenspiel von Liebe und Hingabe — durch Geschichten,
in denen der Herr zum Retter und Freund wird. Sie erinnert uns sanft daran, dass mit
unerschitterlichem Glauben selbst die heftigsten Stliirme zu Gnadenschauern werden. Wir sind nicht
nur dazu aufgerufen, Swamis Wunder zu bestaunen, sondern auch seine Botschaft widerzuspiegeln.

Mogen wir beim Umblattern jeder Seite an Swamis Worte erinnert werden: ,Das Leben ist ein Spiel,
spiel es” — mit Aufrichtigkeit, Kraft und Hingabe. Die wertvollen Perlen der Weisheit in Form von
Briefen, die Sai Baba an seine Schiiler geschrieben hat, sind eine wertvolle Ergdnzung dieser Ausgabe.
Lasst uns danach streben, edle Werkzeuge seines Willens zu werden, verankert in der Wahrheit und
geleitet von der Liebe.

Die Redaktion

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Avatar spricht

DIE HERRLICHKEIT DER MUTTERSCHAFT

Ramas Géttlichkeit erbliihte unter Kausalyas liebevoller Fiirsorge.
Aufgrund von Sitas zarten Gefiihlen und ihrer Tugendhaftigkeit
erlangten Lava und Kusha Ehre und Ruhm.

Jijabais liebevolle Fiirsorge machte aus Shivaji einen grofsen Krieger.

Gendihrt von der Liebe seiner Mutter Putlibai, wurde Gandhi ein Mahatma.

Ihr kdnnt keine siien Mangos erwarten, wenn ihr Neemsamen sat. Wenn ihr Mangos wollt, msst ihr
Mangosamen saen. Die Erde ist eine, aber die Samen unterscheiden sich. |hr misst das sdaen, was ihr
ernten wollt. Der Mutterleib ist wie die Erde. Die Kinder werden je nach den Gedanken der Eltern gut
oder schlecht sein. Es ist ein groRes Gliick, als Mensch geboren zu werden. Der Mensch, der mit dem
menschlichen Leben gesegnet wurde, sollte edle Gedanken entwickeln und innerlich Gliickseligkeit
erfahren. Nur dann kann er wahrhaft gesegnet genannt werden.

Die Heiligkeit der Mutter-Kind-Beziehung

Putlibai, die Mutter von Mahatma Gandhi, pflegte ein Gellibde einzuhalten, kein Essen zu sich zu
nehmen, ehe sie nicht den Gesang des Kuckucks vernahm. Eines Tages geschah es, dass der Gesang des
Kuckucks nicht zu héren war. Gandhi, der zu der Zeit ein kleiner Junge war, konnte es nicht ertragen,
seine Mutter lange Zeit fasten zu sehen. Aus Liebe und Firsorge fiir seine Mutter ging er hinter das
Haus und imitierte den Gesang des Kuckucks. Dann ging er ins Haus zurlick und sagte seiner Mutter, sie
kdnne jetzt essen, da sie den Gesang des Kuckucks gehort habe. Die Absicht hinter seiner Handlung war
zweifelsohne gut, aber Putlibai war verstort, da sie wusste, dass ihr Sohn gelogen hatte. Mit Trdnen in
den Augen klagte sie: ,Welch Siinde habe ich begangen, dass ich einen Sohn zur Welt gebracht habe,
der die Unwahrheit spricht!“ Mit diesen Worten rlgte sie ihn dafiir, eine Lige geduRert zu haben.
Gandhi legte einen Eid ab, er wiirde von da an nie mehr eine Falschheit begehen. Gemafl$ dem Wunsch
seiner Mutter hielt er bis zu seinem Lebensende an der Wahrheit fest und erlangte einen guten Ruf.

Edle Miitter haben edle Wiinsche

Ishvaracandra Vidyasagar lebte mit seiner Mutter in einem Dorf nahe bei Kolkata. Finanziell gesehen
waren sie arm, aber sie waren mit dem Reichtum der Tugenden ausgestattet. Die Mutter sagte oft zu
ihrem Sohn: ,,Mein Lieber, eine Ausbildung, die nur den Bedirfnissen des Magens dient, ist Gberhaupt
keine Bildung. Du solltest studieren, um der Gesellschaft zu dienen. Du solltest deine Bildung fiir die
Emanzipation des Landes nutzen.” Vidyasagar pflegte aufgrund seiner Armut unter den StralRenlaternen
oder an der Bushaltestelle zu studieren. Er folgte den Worten seiner Mutter gewissenhaft und studierte
mit Herz und Seele. Der Segen der Mutter kann einen jeden groRartig machen. Die Kinder mogen gut
oder schlecht sein, aber die Mutter liebt ihre Kinder immer und strebt nach ihrem Wohlergehen. Das
Herz der Mutter ist voller Liebe und Mitgefihl fir ihre Kinder.

Nach Abschluss seiner Ausbildung nahm Vidyasagar eine Anstellung an. Einmal wurde im Dorf ein
religioses Fest gefeiert. Die Reichen im Dorf nahmen in ihren besten Kleidern am Fest teil; aber
Vidyasagars Mutter musste sogar am Festtag einen alten Sari tragen, da sie keinen guten Sari besal3. Als
Vidyasagar das mit ansah, war er sehr traurig. Als er sein erstes Gehalt erhielt, legte er es seiner Mutter
zu FURen und bat sie eindringlich, sie moge sich einen guten Sari kaufen. Sie sagte: ,,Sohn, ich will nicht,

5
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



dass du dein Einkommen fiir meine Saris und Schmuck ausgibst. Nutze es, um der Gesellschaft zu
dienen. Alles was ich will ist, dass du im Leben aufsteigst und dir einen guten Namen machst.” Dann
fligte sie hinzu: ,,Ich habe ein paar Wiinsche, werde sie aber erst zur rechten Zeit dullern.”

Nach und nach stieg Vidyasagar zu einer hoheren Position auf und auch sein Gehalt erhéhte sich
entsprechend. Da bat er seine Mutter, ihre Wiinsche zu duRern. Sie lieR ihn neben sich sitzen und sagte:
»Mein Lieber, du bist hochgebildet und hast eine herausragende Stellung inne. Aber als Mutter muss
ich dir sagen, was gut flr dich ist. Was immer ich dir sage, beruht nur auf meiner mitterlichen Liebe zu
dir. Ich will nichts fir mich selbst. Unser Dorf ist klein. Die Kinder in unserem Dorf haben keine
Moglichkeit zur Ausbildung, weil es in unserem Dorf keine Schule gibt. Ich mochte deshalb, dass du
eine kleine Schule errichtest.” Entsprechend dem Wunsch seiner Mutter etablierte er im Dorf eine
kleine Schule. Nach einiger Zeit sagte er zu ihr: ,,Mutter, ich habe gemaR deinem Wunsch eine Schule in
unserem Dorf errichtet. Gibt es sonst irgendetwas, das du willst?“ Sie sagte zu ihm: ,,Sohn, in unserem
Dorf leiden die Leute unter dem Mangel an medizinischen Einrichtungen. Es gibt niemanden, der sie
auch nur fir so geringfligige Beschwerden wie Husten, Erkaltung und Fieber behandelt. Deshalb ware
es flr jeden, vor allem die Kinder, hilfreich, wenn du hier ein kleines Krankenhaus etablierst.” Er folgte
der Anweisung seiner Mutter und errichtete umgehend ein kleines Krankenhaus.

Easwaramma, die auserwahlte Mutter

Auch Mutter Easwaramma hatte solch edle Wiinsche. Als Sais Ruhm sich weit und breit verbreitete,
kam sie eines Tages zu mir und sagte: ,,.Swami, es schmerzt mich zu sehen, wie die Kinder unseres
Dorfes den langen Weg nach Bukkapatnam laufen, um zur Schule zu gehen. Bitte errichte eine kleine
Schule.” Gemal ihrem Wunsch etablierte ich eine kleine Schule. Nach einiger Zeit wollte sie, dass auch
ein kleines Krankenhaus hier errichtet wird. Sie sagte, sie kdnne es nicht ertragen mitanzusehen, wie
die Mitter unter groBen Schwierigkeiten ihre Kinder zur medizinischen Behandlung nach Bukkapatnam
tragen. Entsprechend lieR ich ein kleines Krankenhaus errichten. Die kleine Schule, die ich errichtete, ist
heute zu einer groBen Universitdt geworden. Das kleine Krankenhaus, das ich errichtete, ist zu einem
Super Speciality Krankenhaus geworden. Diese gewaltigen Aufgaben konnten als Ergebnis des edlen
Wunsches (satya sankalpa) von Mutter Easwaramma und dem goéttlichen Willen (nitya sankalpa) von
Sai erfillt werden. lhr letzter Wunsch bestand darin, das Dorf mit Trinkwasser zu versorgen. Sie wies
darauf hin, dass die Frauen unter groBen Schwierigkeiten Wasser aus tiefen Brunnen, die beinahe
ausgetrocknet waren, ziehen mussten. Sogleich verschaffte ich dem Dorf Trinkwasser. Jetzt habe ich
Uber das Sri Sathya Sai Wasserprojekt den gesamten Bezirk von Anantapur mit Trinkwasser versorgt.

Bose Menschen verschonen nicht einmal Gott

Wenn ihr erst einmal die Liebe eurer Mutter erfahren habt, braucht ihr nichts anderes. Wenn das Herz
der Mutter rein ist, werden auch ihre Kinder reinen Herzens sein. Man sollte seine Mutter achten und
ihre Geflihle niemals verletzen. Als Swami im alten Mandir wohnte, gab es eines Tages einen
ungewohnlichen Menschenauflauf. Easwaramma ahnte Gefahr, kam zu mir und sagte: , Swami, diese
Leute scheinen etwas im Schilde zu fiihren. Ich flrchte, dass sie versuchen dir zu schaden. Es ist mir
unmoglich, friedlich zu schlafen.” Ich machte ihr Mut, indem ich sagte: ,Sei furchtlos. Dieser Korper
wird zwangslaufig eines Tages vergehen. Gib deshalb die Anhaftung an den Kérper auf.” In jenen Tagen
pflegte ich allein in einer strohgedeckten Hiitte zu schlafen. In der Nacht setzten ein paar (ibel gesinnte
Menschen die Hiitte an allen vier Seiten in Brand. Uberall loderten die Flammen. Als sie das erblickten,
rannten Subbamma und Easwaramma herbei. Als sie die Stelle erreichten entdeckten sie zu ihrem
groRen Erstaunen, dass Uber der Hitte ein heftiger Regenfall herunterging; in der Umgebung gab es
jedoch absolut keinen Regen. Als ich aus der Hiitte heraustrat, waren beide tbergliicklich, mich sicher
und gesund zu sehen.

Die Mutter ist keine gewohnliche Frau; sie ist wahrhaft Gott. Verehrt sie und erhaltet ihre Gnade. Wenn
ihr erst einmal den Segen eurer Mutter habt, kénnt ihr alles in dieser Welt erreichen.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Wir feiern heute den Easwarammatag, um die Herrlichkeit der Mutterschaft zu verbreiten. Die Welt
wird durch die Gebete der Miitter erhalten. Das Gebet einer Frau ist machtvoller als tausend Gebete
der Manner, weil Frauen rein und weichherzig sind. Bereitet eurer Mutter niemals Verdruss. Verletzt
ihre Gefiihle niemals. Dann wird Gott euch bei all euren Unternehmungen helfen.

Bhagavan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan ,,Om Sivaya om sivaya“.

- Auszug aus Bhagavans Ansprache am Easwarammatag in der Sai Ramesh Halle, Brindavan, 6. Mai
2000.

Liebe als Gedanke ist "Sathya" (Wahrheit)
Liebe als Handlung ist "Dharma" (Rechtschaffenheit)
Liebe als Gefiihl ist "Santhi" (Frieden)

Liebe als Verstehen ist "Ahimsa" (Gewaltlosigkeit)

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Vahini — Der ewige Strom: Ramakatha Rasavahini

Kapitel 4
DIE SOHNE

Die Koniginnen vollzogen das zeremonielle Bad (gemaR dem Rat des Lehrers). Sie betraten den Schrein
des Palastes, in dem sich der Altar der Familiengottheit befand. Vasishtha vollendete die Zeremonie der
Anbetung. Das Payasam (Speise), das das gottliche Wesen Uberreicht hatte, wurde dann in drei goldene
Schalen gegeben. Nun rief Vasishtha Dasharatha herein und sagte: ,Raja! Gib diese Schalen deinen
Frauen — zuerst Kausalya, dann Sumitra und zuletzt Kaikeyi.” Der Konig tat, wie ihm geheillen. Sie
nahmen die Schalen und fielen Vasishtha und Dasharatha zu FiiBen. Dann wies Vasishtha sie an, erst
von dem Payasam zu essen, nachdem sie die FiiBe von Rishyasringa berihrt hatten, der den Yaga
geleitet hatte.

Deshalb bewahrten Kausalya und Kaikeyi ihre Schalen sicher im Schrein auf und gingen zu ihren Zofen,
um ihre Haare zu trocknen, bevor sie sich frisieren lieRen. Unterdessen trat Sumitra auf die Terrasse,
stellte ihre Schale auf die niedrige Briistung und trocknete ihr Haar in der Sonne, wahrend sie (iber ihre
seltsame Lage nachgriibelte: Sie war die zweite Konigin! Der Sohn der altesten Kénigin wird rechtmaRig
den Thron besteigen. Der Sohn von Kaikeyi, der dritten Konigin, kann gemaR dem Versprechen, das der
Kbnig bei seiner Hochzeit mit ihr gegeben hat, den Thron besteigen! Aber Sumitra fragte sich: ,Was
wird aus dem Sohn, den ich bekommen werde? Er wird weder hierhin noch dorthin gehéren. Warum
Uberhaupt einen Sohn haben, der als ein Niemand ohne Rang und Namen leiden muss? Besser, ein
Sohn wird nicht geboren, als dass er geboren wird und unbeachtet bleibt.”

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Aber das war nur fiir einen Augenblick. Schnell fand sie sich damit ab. Sie wusste, dass das, was die
Gotter beschlossen hatten, geschehen muss und niemand es aufhalten kann. Sie erinnerte sich daran,
dass es der Befehl ihres Lehrers und der Befehl des Konigs war, und so ging sie entschlossen zu der
Schale, um ihren Inhalt zu essen, als plotzlich ein Adler herangeflogen kam und ihn in seinem Schnabel
wegtrug, weit, weit in den Himmel hinauf.

Sumitra bereute ihre Nachladssigkeit gegenliber dem kostbaren Payasam. Sie glaubte, dass der Konig
sehr verargert sein wiirde, wenn er von dem Missgeschick erfuhr. Sie konnte sich nicht entscheiden,
was sie als Nachstes tun sollte. Sie ging direkt zu ihrer Schwester Kausalya und erzahlte ihr die ganze
Geschichte. In diesem Moment kam auch Kaikeyi mit der goldenen Schale, nachdem sie ihr trockenes
Haar hochgebunden hatte. Die drei liebten einander sehr, wie Schwestern, die mit einem einzigen
seidenen Faden der Zuneigung verbunden waren.

Um dem Konig die traurige Nachricht zu ersparen, lieRen sie eine weitere goldene Schale bringen, in die
Kausalya und Kaikeyi jeweils einen Teil ihrer Portion gossen, so dass alle gemeinsam im Schrein Platz
nehmen konnten. Sie aRen das Payasam, wihrend Rishyasringa seinen Segen erteilte und die Altesten
und Gelehrten gliickverheiRende vedische Hymnen sangen. Dann tranken die Koniginnen heiliges
Wasser und warfen sich vor dem Altar nieder. Sie fielen Rishyasringa zu Fiilen und begaben sich in ihre
eigenen Palaste.

Die Zeit verging, und die Nachricht, dass die Kéniginnen schwanger seien, verbreitete sich unter dem
Volk. Die Korper der Koniginnen nahmen ein strahlendes Aussehen an. Der zehnte Monat kam.
Dienstmadchen und Ammen warteten auf das freudige Ereignis und wachten mit groRRer Sorgfalt iber
die Koniginnen. Da erfuhren sie, dass Kausalya Wehen hatte. Sie eilten zu ihrem Palast. Unterwegs
erfuhren sie, dass die Konigin einen Prinzen geboren hatte! Am zweiten Tag brachte Kaikeyi einen Sohn
zur Welt. Die frohe Botschaft erfiillte den gesamten Frauenpalast mit Freude. Am folgenden Tag hatte
Sumitra Wehen und gebar Zwillinge.

Uberall waren gliickverheiRende Zeichen zu sehen. Die frohe Botschaft erfiillte alle mit unermesslicher
Freude. Die Erde bedeckte sich mit Grin, Gberall blihten die Badume! Musik erfullte die Luft, Wolken
lieRen duftende Regentropfen fallen, aber nur auf die Gemacher, in denen die Babys in ihren Wiegen
lagen! Dasharathas Freude kannte keine Grenzen. Wahrend er jahrelang von Kummer gequalt worden
war, weil er keinen einzigen Sohn hatte, verschaffte ihm die Geburt von vier S6hnen unbeschreibliche
Zufriedenheit und Freude.

Der Konig lud Brahmanen ein und schenkte ihnen Gold, Kilhe und Land in Hille und Fulle. Er
veranlasste die Verteilung von Geld und Kleidung an die Armen. AuBerdem schenkte er den
Obdachlosen Hauser. Er gab den Hungrigen zu essen. Wohin man auch blickte, sah man Menschen, die
das freudige Ereignis bejubelten und ,Jai Jai“ riefen. Die Untertanen versammelten sich in groRen
Gruppen, um ihre Freude mit Musik und Tanz zum Ausdruck zu bringen. ,Wir haben jetzt Prinzen im
koniglichen Geschlecht”, rihmten sie sich. Ihre Begeisterung war noch groRRer als damals, als sie selbst
S6hne bekommen hatten. Die Frauen brachten Gott fiir diese Gnade, Dankopfer dar, denn sie waren
sicher, dass die Geburt der Séhne ihres Konigs ein Zeichen gottlicher Barmherzigkeit war.

Dasharatha lud den Lehrer der koniglichen Dynastie, Vasishtha, in den Palast ein und lieR auf dessen
Vorschlag hin einen gelehrten Astrologen die Horoskope der Neugeborenen erstellen. Dieser
verkiindete ihnen, dass das Kind von Kausalya zu einem auferst giinstigen Zeitpunkt geboren worden
sei — wahrend Uttarayana (das gottliche Halbjahr), wahrend der hellen vierzehn Tage des Monats
Caitra, am neunten Tag, unter dem Stern Punarvasu, an einem Montag, im Sternzeichen des Lowen
(simhalagna) und in der Abhijith-Periode (der Zeit des Sieges), als die Welt in Frieden ruhte und das
Wetter ausgeglichen war (weder hei8, warm noch kalt). Kaikeyis Sohn wurde am n&chsten Tag geboren
— Caitra, helle Halfte, zehnter Tag, Dienstag Gandhayoga. Am dritten Tag wurden die Zwillinge geboren
— Caitra, helle Halfte, elfter Tag, Aslesha-Stern, Vriddhiyoga. Diese Details wurden dem Astrologen

8
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



mitgeteilt, und er wurde gebeten, die Horoskope in Ubereinstimmung mit den Regeln der Wissenschaft
zu erstellen und dem Konig seine Schlussfolgerungen mitzuteilen.

Dann bat Dasharatha Vasishtha, den glinstigen Zeitpunkt fiir die Namensgebungszeremonie der Kinder
festzulegen. Der Lehrer der Familie saR einige Sekunden lang still in Meditation versunken da: Er sah in
seiner yogischen Vision die kommenden Jahre offenbart. Als er aus dieser Vision erwachte, sagte er:
»Maharaja! Deine S6hne sind keine gewdhnlichen Sterblichen. Sie sind unvergleichlich. Sie haben viele
Namen. Sie sind keine Menschen. Sie sind gottliche Wesen, die menschliche Gestalt angenommen
haben. Sie sind gottliche Personlichkeiten. Das Gliick der Welt hat sie hierher gebracht. Ich betrachte es
als groRe Gnade, dass ich die Namensgebungszeremonie dieser gottlichen Kinder leiten darf.“ Da es
drei Mutter, aber nur einen Vater gab, legte Vasishtha fest, dass die zehntdgige ,Periode der
Unreinheit” ab dem Tag gezadhlt werden sollte, an dem Kausalya ihr Kind zur Welt gebracht hatte. Der
elfte Tag nach der Geburt von Kausalyas Sohn, so erklarte der Weise, sei ein glinstiger Tag fiir die
Namensgebungszeremonie. Voll Dankbarkeit flir diese Gunst fiel der Kénig Vasishtha zu FlRen, und der
Lehrer begab sich in seine Einsiedelei.

Auch der Astrologe billigte den Tag und begann, die Liste der Dinge aufzuschreiben, die flr das Ritual
bereitgehalten werden mussten. Er Gbergab die Liste dem Oberpriester und ging, beladen mit den
Geschenken des Konigs. Dasharatha lieB Einladungen fir die Zeremonie schreiben und sandte sie an die
Lehnsherren, an die Adligen, Hoflinge, Weisen und Gelehrten in seinem ganzen Reich, wobei er sie
entsprechend ihrem Rang und Stand adressierte. Die Boten, die die Einladungen Uberbrachten, waren
entweder Minister, Hofgelehrte, Beamte oder Brahmanen, deren Status dem Rang und Stand der
Eingeladenen entsprach.

Zehn Tage vergingen. Die Stadt Ayodhya wurde geschmiickt und fur das Auge besonders reizvoll
gestaltet. Der Klang der Musik erfiillte die Luft und verbreitete sich in alle Richtungen lber das ganze
Konigreich, sodass die Menschen sich fragten, ob sie himmlische Engel horten. Die Stralen waren mit
Wohlgeriichen bespriiht und die Stadt war voller Besucher. Nur die Weisen und Ho6flinge durften die
inneren Gemacher des Palastes betreten. Fiir alle anderen, ob Prinzen oder Bauern, waren separate
Unterkinfte eingerichtet worden. Im Innenhof des Palastes waren Pavillons errichtet worden, in denen
alle Gaste und Eingeladenen Platz fanden. Dort wurden sie so untergebracht, dass sie die
Namensgebung mit allen dazugehérigen Zeremonien mitverfolgen konnten.

Bald erklang Musik aus der Durbar-Halle. Man hérte den Gesang vedischer Hymnen der Brahmanen.
Die drei Koniginnen betraten mit ihren Sauglingen im Arm die elegant geschmiickte Halle. Sie strahlten
wie gottliche Miitter, die die Gotter Brahma, Vishnu und Shiva tragen. Die Glickseligkeit und das
Leuchten auf ihren Gesichtern waren mit menschlichen Worten nicht zu beschreiben.

Sobald das Volk ihrer Ankunft gewahr wurde, stiegen Jubelrufe aus ihren Herzen auf. Frauen
schwenkten gliicksbringende Lampen vor ihnen. Drei besondere Sitze waren fiir sie bereitgestellt
worden. Kausalya nahm als erste Platz, gefolgt von Sumitra und Kaikeyi. Kaiser Dasharatha saR zu
Kausalyas Rechten.

Die Brahmanen begannen die Zeremonie mit groBer Sorgfalt. Sie entziindeten das heilige Feuer und
gossen Opfergaben unter Rezitation der entsprechenden Formeln hinein. Reiskérner wurden auf
goldene Platten gestreut und mit weichen Seidentiichern bedeckt. Dann legten die Mitter ihre Kinder
auf die Tlcher. Das Kind von Kausalya schaute Vasishtha an, als wéare er ein alter Bekannter! Es
bemiihte sich, ndher zu ihm zu kommen, als wiirde ihm seine Gesellschaft gefallen und es gerne in
seiner Nahe sein wollen! Alle wunderten sich liber dieses seltsame Verhalten. Vasishtha wrde von
Freude lberwadltigt. Er vergoss Freudentrdanen. Er musste sich die Augen wischen und hatte grofie
Mihe seine Beherrschung nicht zu verlieren. Dann hielt er ein paar Reiskorner in der Hand und sagte:
,Konig! Das Kind, das geboren wurde, um Kausalya Freude zu bereiten, wird das Gleiche fir die ganze
Menschheit tun. Seine Tugenden werden allen Menschen Trost und Zufriedenheit, Freude und Glick

9
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



bringen. Die Yogis und Suchenden werden in ihm eine groRe Quelle der Freude finden. Deshalb soll er
von diesem Moment an den Namen Rama tragen, ,der, der erfreut”. Und die Weisen begriiRten den
Namen als sehr passend und bedeutungsvoll. Sie riefen: , Ausgezeichnet, ausgezeichnet!”

Dann blickte Vasishtha auf die Zwillinge von Sumitra. Der Altere, so spiirte er, wiirde ein Held werden,
ein tapferer Kdmpfer und mit groBem Reichtum ausgestattet. Er wusste, dass er Freude daran haben
wiirde, Gott und seiner Gemahlin Lakshmi zu dienen; dieser Dienst wiirde fur ihn wie der Atem des
Lebens sein. Deshalb wahlte er fiir ihn den Namen Lakshmana. Vasishtha wusste, dass sein jlingerer
Bruder ein furchterregender Vernichter der Feinde sein und zugleich zufrieden den Fulistapfen seiner
alteren Brider folgen wiirde. Deshalb segnete er ihn mit dem Namen Shatrughna (der, der die Feinde
bezwingt).

Danach blickte er auf das Kind, das Kaikeyi so viel Freude bereitete. Vasishtha wusste, dass dieses Kind
alle Herzen mit Liebe und Freude erfiillen wiirde. Es wiirde alle durch seine unglaubliche Treue zum
Dharma in Erstaunen versetzen. Es wiirde mit groBem Mitgefiihl und Zuneigung liber seine Untertanen
herrschen. Deshalb gab er ihm den Namen Bharata, , der, der regiert”. Das Volk war gllcklich, als es
horte, wie der Lehrer von der glorreichen Zukunft der Kinder sprach. Es war voller Liebe fiir die Prinzen
und nannte sie von diesem Tag an Rama, Lakshmana, Shatrughna und Bharata.

Dasharatha hatte fiir alle, die an der Zeremonie teilnahmen, ein reichhaltiges Festmahl vorbereiten
lassen. Er erfiillte alle Anwesenden mit Freude. Er bot jedem die Gastfreundschaft und Geschenke, die
seinem Stand gebihrten. Er Uberschiittete die Anwesenden mit Geschenken und verteilte als rituelle
BulRe Kihe, Landereien, Gold und andere Wertgegenstiande an die Armen und Beddrftigen. Er achtete
auf die BedUrfnisse aller, damit niemand unzufrieden oder enttduscht war, und nachdem die Zeremonie
beendet war, entlieR er alle mit geblihrender Hoflichkeit, damit sie nach Hause zurtickkehren konnten.

Die Kinder wuchsen schnell unter der liebevollen Fiirsorge ihrer Mitter heran. Aber schon friih fiel
etwas Merkwirdiges auf. Es wurde sehr schnell offenkundig, dass Lakshmana immer Rama suchte und
Shatrughna immer Bharata! Seit dem Tag seiner Geburt jammerte Lakshmana ununterbrochen! Die
Ammen, die Kindermadchen und manche andere versuchten verschiedene Heilmittel, aber nichts
konnte sein Leid lindern oder sein Weinen beenden. Man vermutete innere Schmerzen und probierte
eine Vielzahl von Medikamenten aus. Doch sie blieben alle wirkungslos. So war sich Sumitra sicher, dass
die Schmerzen des Kindes nicht mit Medikamenten zu lindern waren. Sie lie} den Lehrer Vasishtha
rufen. Sobald er den Raum betrat, fiel sie ihm zu FiiBen. ,Meister”, flehte sie, , dieser Lakshmana weint
seit seiner Geburt und verlangt nach etwas, das ich nicht entdecken kann. Ich habe Arzte konsultiert
und ihn gemaR ihren Anweisungen behandelt. Aber das Weinen wird von Tag zu Tag schlimmer. Er mag
nicht einmal die Milch seiner Mutter! Von Schlaf ist keine Rede. Wie kann er gesund und munter
werden, wenn er so weitermacht? Bitte sagt mir, warum er sich so verhalt, und segnet ihn, damit er
dieses standige Weinen lassen kann.”

Vasishtha dachte eine Weile nach. Dann sagte er: ,,0h Konigin! Sein Schmerz ist einzigartig, und du
versuchst, ihn mit bekannten Mitteln und Medikamenten zu heilen! Seine Sehnsucht (ibersteigt das
Verstandnis der Sterblichen. Tu, was ich dir sage, und das Kind wird ruhig und gliicklich sein. In dem
Moment, in dem du das tust, wird das Kind aufhéren zu weinen und voller Lebensfreude spielen. Nimm
ihn jetzt und lege ihn neben Rama, das Kind von Kausalya. Das ist das Heilmittel.” Danach segnete
Vasishtha Mutter und Kind und ging wieder fort. Sumitra horte seine Worte, nahm ihr Kind und brachte
es dorthin, wo das andere Kind war. Sie legte es neben Rama in die Wiege. Von diesem Moment an
horte das Weinen auf! Lachen und Spielen begannen!

(Fortsetzung folgt...)

10
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Avatar spricht

BUDDHA UND SEINE BOTSCHAFT DER LIEBE

Je mehr ihr Sandelholz zerreibt, desto mehr Sandelpaste erhaltet ihr.
Je mehr ihr Zuckerrohr kaut, desto mehr siifSer Saft wird erzeugt.
Je mehr Gold erhitzt wird, desto reiner wird es und es strahlt mit zusdtzlichem Glanz.
Ebenso wird sich die innere Gliickseligkeit manifestieren, wenn ein Mensch beginnt,

seine Mitmenschen immer mehr zu lieben.

Verkérperungen der Liebe!

Je mehr der Mensch seine Liebe auf andere ausschittet, desto grofRer wird seine innere Glickseligkeit
sein. Deshalb sollte der Mensch seine Liebe zu seinen Mitmenschen ausweiten, wenn er seine eigene
innere Gliickseligkeit vermehren will. Das ist der konigliche Weg zur Gottlichkeit. Die beste Weise Gott
zu lieben besteht darin, alle zu lieben und allen zu dienen. Das ist das Geheimnis, das Buddha
offenbarte. Buddham saranam gachchhami, Dhammam saranam gachchhami, Sangham saranam
gachchhami. Der erste dieser Lehrsatze weist euch an, euren Intellekt (buddhi) durch gute Gesellschaft
zu reinigen. Als nachstes solltet ihr euren Intellekt im Dienst an der Gesellschaft einsetzen. Das wird
euch auf den rechten Pfad flihren. |hr solltet kein Lebewesen verletzen. Helft immer, verletzt nie.

Buddhas wichtigste Lehre ist: Gewaltlosigkeit ist der h6chste Dharma. Niemand sollte durch Gedanken,
Worte oder Taten verletzt werden oder Schaden erleiden. lhr mogt euch fragen, ob ein solches
Verhalten praktikabel ist. Ja, es ist definitiv moglich. Mit unerschiitterlicher Entschlossenheit ist es
moglich, jede groRe Aufgabe zu vollbringen. Wenn ihr erst einmal erkennt, dass nur der eine Gott in
allen wohnt, werdet ihr niemals jemanden verletzen oder schidigen. Dann braucht ihr nichts mehr zu
beflirchten.

Der menschliche Koérper ist verganglich

Der menschliche Korper ist verganglich. Das Gliick, das aus diesem verganglichen Kérper gewonnen
wird, ist ebenfalls vergdnglich. Es kann euch kein dauerhaftes Gliick schenken. Buddha verlieR sein
Zuhause auf der Suche nach dem Gliick, das dauerhaft und ewig ist.

AuRerhalb seines Hauses sah er einen Leichnam, einen Kranken und einen altersschwachen alten
Mann. Nachdem er diese erbarmlichen Anblicke gesehen hatte erforschte er, wie man dem Leid dieser
Welt entkommen und dauerhaftes Gliick erfahren kénne. Was ist die Ursache des Todes? Was ist die
Ursache hohen Alters? Ist es moglich, das Alter zu vermeiden? Es ist nur natirlich. Alle Stadien wie
Kindheit, Jugend und Alter sind im menschlichen Leben ganz natirlich. Es sind alles physische und
duBere Veranderungen. Wir sollten uns Uber diese physischen und duBerlichen Verdanderungen keine
Sorgen machen. lhr wollt, dass der Korper dauerhaft ist. Was ist die Ursache von Tod? Was ist die
Ursache von Alter? Was ist die Ursache fiir dieses Leben? Was ist die Ursache von Krankheiten? Nach
ernsthafter Untersuchung entdeckte er, dass der menschliche Kérper wie eine Wasserblase ist, dass es
der Geist (mind) ist, der Krankheiten im Korper verursacht. Es wird psychologisch genannt. lhr solltet
euch nicht GbermaRig um den Korper sorgen. lhr solltet versuchen, eure innere Gottlichkeit lieber
friher als spater zu erfahren, weil der Kérper verganglich ist und nicht lange wahrt.

Der Mensch fihrt Opferhandlungen und Rituale durch, ohne die innewohnende Gottlichkeit aller
Wesen zu erkennen. Als Buddha von Ort zu Ort reiste traf er in einem Dorf auf eine Gruppe Menschen,

11
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



die ein Opferritual durchfiihrten. Dieses Opfer verlangte das Téten von Tieren. Buddha protestierte. Er
sagte ihnen, der allgegenwartige Gott wohne allen Lebewesen inne. Es sei deshalb nicht angemessen,
Lebewesen zu opfern. Die Person, die das Ritual durchfiihrte, sagte, die geopferten Tiere wirden
Befreiung erlangen. Buddha lachte dariiber und sagte: ,Du willst diesen Tieren, die danach nicht
verlangen, Befreiung geben! Warum wendest du nicht dasselbe Prinzip an und gibst all diesen Mannern
Befreiung, die sich danach sehnen? Ich akzeptiere dein Argument nicht, dass diese Opfertiere Befreiung
erlangen werden. Welche Upanischad oder welcher Veda empfiehlt Tieropfer? Wie kannst du an
irgendjemandes Befreiung denken, wenn ein Tier getotet wird? Das ist vollige Unwahrheit. Dieses Tier
hat keinen Wunsch nach Befreiung gedulRert; aber deine Mutter, dein Vater, deine Frau, deine Kinder,
deine Verwandten und viele andere wiinschen sich Befreiung. Warum opferst du nicht sie und erfillst
ihren Wunsch? In der Tat, warum beginnst du nicht bei dir selbst? Niemand kann durch Gewalt gegen
Lebewesen Befreiung erlangen. Es ist die schlimmste aller Stinden.”

Das Ausléschen des Wiinschens ist Befreiung

Auf diese Weise propagierte Buddha das Prinzip der Gewaltlosigkeit. Die Liebe, die dem Menschen
innewohnt, ist auch in Végeln und wilden Tieren gegenwartig. Teilt eure Liebe mit Vogeln und Tieren
und Mitmenschen. Absolute Liebe ist wahre Befreiung. Fiir die Befreiung (moksha) braucht ihr
nirgendwo hinzugehen. Sie befindet sich nicht an einem weit entfernten Ort. Reine und selbstlose Liebe
verleiht Befreiung. Euer Bestreben sollte sein, diese ganzheitliche Liebe zu erhalten. Die Leute fiihren
verschiedene spirituelle Ubungen durch, um Befreiung zu erlangen. Aber diese spirituellen Ubungen
geben nur zeitweilige Befriedigung. Befreiung kann nicht durch das Studium der Schriften erlangt
werden. Man kann sie nicht erhalten, indem man den Lehren anderer lauscht. Moha kshaya, die
Zerstorung der Verblendung, ist Moksha, Befreiung. Befreiung ist in euch. Die Gliickseligkeit ist in euch.
Euer Herz ist das Zentrum der Glickseligkeit. Die Liebe, die aus dem Herzen flieft, muss Gott
dargebracht werden.

Verkérperungen der Liebe)!

Am Buddhapurnimatag bloR tGber Buddhas GréRe nachzusinnen ist nicht genug. lhr misst die Ideale
praktizieren, die Buddha gelehrt hat, und die Freude daraus erfahren. Aber heutzutage sind die Leute
Helden im Redenschwingen, aber Nullen in der Umsetzung. Setzt Buddhas Lehren in eurem Leben in
die Tat um. Das ist die beste Art und Weise, Buddha eure Verehrung zu erweisen. Buddhas Lehren sind
erhaben, sublim und heilig. Buddhas Hauptlehre lautet: Gewaltlosigkeit ist der hchste Dharma.

Liebe ist der andere Name Gottes

Das Hauptprinzip von Buddhas Lehren ist selbstlose Liebe. Sai verbreitet ebenfalls die Lehre der Liebe.
Sais grundlegende Lehre ist Liebe. Tatsachlich ist Liebe die Kernbotschaft aller Avatare. Liebe ist die
grundlegende Wahrheit, die jeder kultivieren sollte. Die gesamte Welt wird mit euch sein, wenn ihr
Liebe entwickelt. Niemand kann die Kraft der Liebe voll ermessen. Liebe ist unendlich, hochst kostbar
und hochst glickselig. Die Glickseligkeit der Liebe Ubertrifft die von Nektar. Liebe spottet allen
Definitionen und Beschreibungen. Buddha verbreitete das Evangelium der Liebe. Er erfuhr und genoss
diese Liebe und verschmolz schlieRlich am Ende seines Lebens mit ihr. Buddha wurde in Liebe geboren,
wuchs in Liebe auf und verschmolz mit Liebe. Liebe und Gott sind nicht voneinander getrennt.

Verkérperungen der Liebe)!

Behandelt jeden als Verkorperung der Liebe. Liebe ist eure Lebensmission. Eure Eltern haben euch
einen Namen gegeben. Benutzt ihn fiir die Handlungen in der Welt. lhr kdnnt euren Freunden eure
Visitenkarte mit eurem Namen und eurer Adresse geben. Aber was Gott betrifft ist eure Visitenkarte
nur von Liebe, mit Liebe und an Liebe. Liebe ist der andere Name Gottes. Liebe ist Gott. Lebt in Liebe.

Beginnt den Tag mit Liebe,
fiillt den Tag mit Liebe,

12
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



verbringt den Tag mit Liebe,
beendet den Tag mit Liebe.

Das ist der Weg zu Gott.

Bhagavan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan ,Vahe Guru, vahe Guru vahe Guru ji bolo“.

- Aus Bhagavans Ansprache an Buddhapurnima in der Sai Ramesh Halle, Brindavan, am 21. Mai 2000.

Wenn der Mensch unter akuten Magenschmerzen leidet, tridnen seine Augen. Warum? Weil die
verschiedenen Organe - Auge, Magen usw. - alle zu demselben Kérper gehéren. Wenn also ein
Mensch leidet, miissen eure Augen Triinen vergiefsen und ihr miisst dazu gedréingt werden, den
Schmerz zu lindern. Das wird geschehen, wenn ihr wisst, dass ihr und er Glieder desselben
goéttlichen Kérpers sind. Die Idee des Unterschieds (bheda bhava) entsteht aufgrund der
Unwissenheit iiber die Wahrheit. Wenn Menschen wiitend werden, knirschen sie mit den
Zdhnen, aber sie achten darauf, sich nicht auf die Zunge zu beifsen, denn die Zunge gehért
ihnen; wenn sie zufillig auf die Zunge beifSen, schlagen sie sich nicht die Zdhne aus, denn die
Zdhne gehéren ihnen. So sind auch der kranke Mensch, der arme Mensch, der leidende
Mensch, der Analphabet, der bése Mensch, alle Glieder desselben Kérpers, von dem auch wir
Teile sind. Derselbe Strom aktiviert alle. Dies zu erkennen und in dieser Einheit zu verschmelzen,
ist der Zweck dieses Lebens im menschlichen Kérper.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

CHINNA KATHA
DREI ARTEN DES ZUHORENS

Es war am Hofe eines Konigs. Die Minister, Gelehrten und Kiinstler sallen alle an ihren Platzen. Der
Kbnig und seine Minister hatten sich durch ihren Witz und ihre Weisheit einen Namen und Ruhm
erworben. Eines Tages betrat ein Weiser den Hof. Er wurde mit allen Ehren empfangen. Der Konig
fragte ihn: ,,0h Ehrwiirdiger! Darf ich wissen, was dich hierher fihrt? Wir sind sehr gliicklich iber deine
Anwesenheit hier.”

Der Weise antwortete: ,,Oh Konig, Euer Hof ist bekannt flir seinen Witz und seine Weisheit. Ich habe
drei wunderschéne Puppen mitgebracht und wiirde mich freuen, wenn Eure Minister diese Puppen
begutachten und bewerten wiirden.” Er iberreichte dem Koénig die drei Puppen. Der Konig rief seinen
obersten Minister zu sich und gab ihm die Puppen zur Begutachtung und Bewertung.

Der Minister warf nur einen Blick auf die Puppen und befahl einem koniglichen Boten, ihm einen
diinnen Stahldraht zu bringen.

13
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Minister steckte den Draht in das rechte Ohr einer der Puppen. Der Draht kam aus dem linken Ohr
wieder heraus. Er legte sie beiseite.

Er nahm eine andere Puppe und steckte den Draht erneut in ihr rechtes Ohr. Er kam aus dem Mund der
Puppe wieder heraus. Er legte auch diese Puppe beiseite.

Er nahm die dritte Puppe und steckte den Draht hinein, aber er kam weder aus dem anderen Ohr noch
aus dem Mund wieder heraus.

Der Konig und die Hoflinge beobachteten gespannt die Szene. Der Minister huldigte dem Weisen und
sagte: ,,Oh Ehrwiirdiger, von den drei Puppen ist die dritte die beste. Die drei Puppen symbolisieren drei
Arten des Zuhorens. Auf der Welt gibt es drei Arten von Zuhorern.

Die ersten horen jedes Wort, nur um es aus dem anderen Ohr wieder hinausgehen zu lassen. Die
zweiten horen gut zu, merken sich alles gut, nur um dann alles wieder auszusprechen, was sie gehort
haben. Die dritte Art hort zu, behalt alles, was sie gehort hat, und bewahrt es in ihrem Herzen. Das sind
die besten Zuhorer.”

Der Weise gratulierte dem Koénig und dem Minister zur erfolgreichen Bewertung der Puppen, segnete
sie beide und verlieB den Hof.

Shravanam (Zuhoren) ist die erste und wichtigste der neun Arten der Hingabe. Nachdem wir die Worte
des Weisen gehort haben, sollten wir versuchen, ihre Bedeutung und Botschaft in unserem Geist zu
bewegen und sie in die Praxis umzusetzen, um unser Leben zu verbessern.

Das Leben ist ein Spiel, spiele es! Betrachte das Leben selbst als ein grofies Spiel. Um in diesem
Spiel einen guten Namen und Erfolg zu haben, miisst ihr gute Gewohnheiten pflegen. Gute
Gedanken, gutes Reden und gutes Handeln sind die Disziplinen, die in diesem Spiel erforderlich
sind. Wenn so viel Ubung und Anstrengung erforderlich sind, um in Spielen wie Tennis
erfolgreich zu sein, wie viel mehr Anstrengung ist dann nétig, um im Spiel des Lebens
erfolgreich zu sein! Wenn ihr in diesem Spiel einen guten Namen erlangen, eure Ideale
aufrechterhalten und das Géttliche verwirklichen wollt, miisst ihr in eurem tdglichen Leben
darauf achten. lhr miisst in eurem téglichen Leben rechtes Denken, rechtes Verhalten und
rechte Einstellungen beachten.

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

RATSEL ZUM NACHDENKEN

Das Thema des Ratsels dieses Monats lautet ,Das Leben ist ein Spiel, spiel es”. Findet die folgenden
Worter, die im Ratsel unten versteckt sind. Die Worter kénnen von links nach rechts, von rechts nach
links, von oben nach unten, von unten nach oben oder diagonal in beide Richtungen erscheinen.

Zu findende Worter: Life, Game, Play, Difficulty, Stride, Awareness, Win, Lose (Leben, Spiel, spielen,
Schwierigkeit, Schritt, Bewusstsein, gewinnen, verlieren.) Die Antworten auf das Rétsel findet ihr auf
der letzten Seite dieser Ausgabe.

14
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



SRI SATHYA SAlI ASHTOTTARASHATA NAMAVALI

2. Om Sri Sai Sathya Svarupaya Namah

Satyam ist Trikalabadhyam, das, was unberiihrt bleibt vom Fluss der Zeit, von Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft. Baba hat sich uns offenbart (denn wir kdnnen seine Herrlichkeit nicht
ergriinden) als Nirakara, der als Narakara gekommen ist, genau wie er es in Shirdi versprochen hat. Er
ist also Sathya Svarupa. Wenn Gott als Mensch kommt, wird seine Goéttlichkeit nicht im Geringsten
beeintrachtigt, gemindert oder getriibt. Er ist von Natur aus Wahrheit, Sathya, das Unverdnderliche.
»,Die Narren sehen in mir nur diesen menschlichen Korper”, sagte Krishna. Baba warnt uns vor solcher
Torheit. ,Wie lange ihr es auch versucht, wer auch immer zu wissen sucht, mit welchen Mitteln auch
immer, ihr konnt das Geheimnis meiner Majestdt nicht erfassen”, sagt er. ,Nur intensives
vertrauensvolles Studium der Schriften kann euch helfen, einen fliichtigen Einblick zu gewinnen”
versichert er. Babas Wille, sein Wort, muss wahr werden, denn er ist die Wahrheit. ,Ich sage niemals
ein Wort, das ohne Bedeutung ist“, sagt er.

‘

Satya, sagt Baba, besteht aus drei Silben: ,Sa“ ,ta“ und ,ya“. Das bedeutet, dass ,Sa“ durch ,ta“ und
ya“ erlangt wird — Sakshatkara, die Selbsterkenntnis, wird durch Tapas (Entsagung, Losl6sung,
Selbstverleugnung) und ,Ya“ — ma (Regulierung und Sublimierung der Sinne) — erlangt. Satya ist die
Gliickseligkeit der Erkenntnis; Baba ist diese Gllckseligkeit. Er ist das Absolute, das Ewige, die Wahrheit.

Quelle: Garland of 108 Precious Gems

15
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



TIEFE HINGABE ZIEHT DAS GOTTLICHE AN*

Geetha Mohanram

Wir hielten in Penukonda an. Mein Vater war besorgt, weil Swami Puttaparthi direkt nach den Bhajans
verlassen hatte, ohne Mittag zu essen. Normalerweise packte meine Mutter immer ein schones
Picknick fir Swami, wenn wir ihn im Auto mitnahmen. Aber an diesem Tag hatten wir nichts zu essen
dabei. In Penukonda bat Swami meinen Vater, Dosas (eine stidindische Pfannkuchenspezialitat aus fein
gemahlenem Reis und Linsen) von einem StraRenstand zu holen. Swami aR den Dosa und bat dann
meinen Vater, auch einen zu essen, da er noch Auto fahren musste. Dann fragte er Konamma: ,Nuvvu
kuda tintava?“ (Willst du auch essen?). Wir kamen schlieRlich gegen 18.45 Uhr in Bengaluru an, und
Swami sagte: ,Padmanabh, fahr zum Kallappa Nursing Home.” Dr. Kallappa war ein sehr guter
Allgemeinchirurg aus Coorg, Karnataka, und er kam oft nach Brindavan, um Swami zu sehen. Als wir
ankamen, stieg Swami aus dem Auto und winkte meinem Vater mitzukommen. Ich blieb mit Konamma
im Auto sitzen. Sie klingelten. Dr. Kallappa 6ffnete die Tiir und war lGberrascht, Swami zu sehen, und rief
auf Kannada: ,Swamigale, Swamigale!“ Swami sagte: ,Hegideeya Kallappa?“ (Wie geht es dir,
Kallappa?) Dr. Kallappa fragte: ,,Swami, warum bist du so plotzlich gekommen?“ Swami sagte: ,,Ich bin
nicht zu dir nach Hause gekommen. Ich habe eine Patientin aus Puttaparthi mitgebracht. Ich mochte,
dass du sie dir ansiehst. Sie muss operiert werden.”

Die Trage wurde gebracht, Konamma wurde in den Operationssaal gebracht und gerdntgt. Swami ging
ebenfalls in den Operationssaal. Als Dr. Kallappa das Bild anschaute, war er erstaunt und fragte:
»Swami, wie hat sie die beschwerliche Reise von Puttaparthi lber so viele Stunden durchgestanden?
Sie hat einen Blinddarmdurchbruch. Nimma daya, Swami.” (Dein Mitgefiihl, Swami) Swami antwortete:
»Ja, ja.” Dann sagte Dr. Kallappa: ,Swami, der Andasthesist ist nicht da.” Damals gab es noch keine
Mobiltelefone, und man musste die Leute personlich herbeirufen.

Der gottliche Anasthesist

Dr. Kallappa sagte: ,Ich werde ihn anrufen.” Ich erinnere mich, wie Swami lachte: , Ninna doctor club
allidane, bandrukuda anaesthesia kodakke aagalla!“ (Dein Anasthesist ist im Club, selbst wenn er
kommt, kann er keine Anésthesie durchfihren!) Dr. Kallappa sagte: ,Ich werde einen anderen
Anésthesisten suchen.” Swami sagte: ,, Enu beda” (Nicht nétig). Swami materialisierte mit einer groRen
Handbewegung Vibhuti und sagte: ,,Konamma, noru teeyi“ (Konamma, 6ffne den Mund). Er streute ihr
Vibhuti in den Mund und trug es auch auf ihre Stirn auf. Dann sagte er: ,Konamma, paduko (Konamma,
schlaf ein). Kallappa, maadu surgery” (Kallappa, operiere). ,Swami, die Operation wird etwa 45
Minuten bis eine Stunde dauern”, sagte Dr. Kallappa. ,Paravagilla (kein Problem), sie wird nicht
aufwachen, bis ich ihr sage, dass sie aufwachen soll”, antwortete Swami. Wenn ich daran zurtickdenke,
bin ich beeindruckt, wie viel Vertrauen der Arzt gehabt haben muss, um die Operation nur mit Swamis
Vibhuti als Betdubungsmittel durchzufiihren! Wir singen ,, Paramam Pavitram Baba Vibhutim“, ohne uns
der Kraft dieses Vibhuti bewusst zu sein. Swami sal? neben uns auf der Holzbank der Krankenstation
und wartete, wahrend die Operation durchgefiihrt wurde. Mein Vater sagte: ,Du hast schon lange
nichts mehr gegessen, Swami. Lass mich dich nach Whitefield bringen.” Aber Whitefield war weit weg,
und Swami weigerte sich zu gehen. Es war bereits 20.30 oder 21.00 Uhr. SchlieRlich kam Dr. Kallappa
aus dem Operationssaal und teilte Swami mit, dass die Operation erfolgreich verlaufen war und
Konamma sich ausruhte. Swami sagte zu meinem Vater: , Lass uns jetzt zu deinem Haus in Jayanagar
fahren.”

Wir fuhren zu unserem Haus, aber meine Mutter war noch nicht aus Puttaparthi zurlickgekommen.
Mein Vater war ein traditioneller Mann, der daran gewohnt war, dass seine Frau kochte. Er wusste nicht
einmal, wo in der Kiiche die Vorrdte aufbewahrt wurden. Swami sagte: ,,Emi radu kada?“ (Du weilt

16
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



nicht, wie man kocht, nicht wahr?) Mein Vater gab zu: ,Ja, Swami.” Damals gab es keine Hotels, in
denen man Essen bestellen konnte, und es ware uns auch nie in den Sinn gekommen, flir Swami Essen
in einem kommerziellen Betrieb zu bestellen. Dann fragte Swami mich: ,Neeku telusa Kamalamma
ekkada biyam pettindi?“ (Weilst du, wo Kamalamma den Reis aufbewahrt?) Das wusste ich, und Swami
sagte: ,Ich werde Miryalu Charu (Pfeffer-Rasam) zum Essen machen. Kamalamma kommt heute Abend
spat, und morgen frith wird es kein Problem geben. Nenu kaada vanta chesindi, meeru iduru bhojanam
cheyandi“ (Ich habe gekocht, ihr beiden esst). Mein Vater war hilflos und wusste nicht, was er tun
sollte, also stimmte er zu. Nach dem Abendessen zog sich Swami in das Zimmer zurlick, das er immer
bewohnte, wenn er zu uns kam.

Am nachsten Morgen sagte Swami: ,Wir fahren ins Krankenhaus, um Konamma zu besuchen.” Zu
diesem Zeitpunkt war meine Mutter bereits angekommen. Als typische Hausfrau war sie entsetzt, als
sie bemerkte, dass Swami bei uns war. ,,Swami ist hier? Was habt ihr ihm zu essen gegeben? Ihr kdnnt
doch nicht kochen!“ Aber Swami sagte: ,Keine Sorge, Kamalamma, dein Mann kann nicht kochen. Ich
habe gekocht. Miryalu charu baagunindi kada?“ (Der Pfeffer-Rasam war gut, nicht wahr?)

Die Sorge und Fiirsorge Swamis fiir seine eifrige Devotee

Mein Vater sagte zu Swami, dass er ihn nach Brindavan bringen wirde. Aber die Sorge und Fiirsorge
Swamis war so riihrend! , Ich muss Konamma einen Kaffee bringen. Wenn sie die Augen 6ffnet, wird sie
sich erschrecken, wenn sie die Infusionen, die Lichter und die Atmosphare im Pflegeheim sieht. Sie ist
eine Bauerin. Sie kennt Kallappa nicht, noch spricht sie Kannada. Nenu okkade kada daneki telusu
paapam?“ (Sie kennt nur mich, die Arme, nicht wahr?) Als wir im Pflegeheim ankamen, war Konamma
noch immer bewusstlos. Swami rief sie: ,Konamma, leyi, leyi, operation ayi poyindi“ (Konamma, steh
auf, steh auf, die Operation ist vorbei). Sie war sofort bei Bewusstsein. Swami sagte zu ihr: ,Trink diesen
Kaffee. Du musst dich hier drei Tage lang ausruhen. Dann wird Padmanabh dich zu sich nach Hause
bringen, und wenn du dich vollstdandig erholt hast, wird er dich nach Brindavan bringen. Danach kannst
du nach Puttaparthi gehen.” Sie blieb 15 Tage lang in unserem Haus, dann brachte mein Vater sie nach
Puttaparthi. Wir fragten Swami: ,Welches grolRe Gliick hatte Konamma, dass du sie personlich aus
Puttaparthi nach Bengaluru gebracht hast, damit sie operiert werden kann. Was hat sie fir dich getan?“
Swami antwortete: ,Emi ledu, prema anthe (Nichts, nur Liebe). Prema okati unte nenu ekkadaina
potanu“ (Wenn jemand Liebe fiir mich hat, werde ich fiir ihn (berall hingehen). Swami setzte
tatsachlich seine eigene Maxime ,Alle lieben, allen dienen” in die Praxis um. Er selbst diente Menschen
wie Konamma. In spateren Jahren sahen wir seine Liebe in Form des Sri Sathya Sai Institute of Higher
Learning, des Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences und des Sri Sathya Sai Water Supply
Project, um nur einige zu nennen. Aber in den friihen Jahren zeigte er uns mit diesen Beispielen, wie
wir leben sollten.

Mit Gott an unserer Seite kann jedes Problem iiberwunden werden

Als wir klein waren und Swami zu uns nach Hause kam, um Akhanda Bhajans zu singen, machten wir
manchmal viel Lirm. Die Alteren ermahnten uns dann: ,Swami ist hier, seid still!“ Sie schickten uns in
ein anderes Zimmer, wo wir uns mit Brettspielen aus Muscheln und Kieselsteinen beschaftigen sollten.
Swami war sehr geschickt in dem Kieselsteinspiel, bei dem man einen Kieselstein in die Luft wirft und,
wahrend er noch in der Luft ist, mit derselben Hand vier andere Kieselsteine vom Boden aufhebt und
dann den urspriinglichen Kieselstein auffangt, bevor er herunterfallt. Swami beendete das Spiel sehr
schnell und wir verloren immer! Schlangen und Leitern war ein weiteres Lieblingsspiel. Hin und wieder
spielte Swami auch dieses Spiel mit uns, und eines Tages lehrte er uns eine tiefe spirituelle Lektion.
Immer wenn Swami spielte, fiel der Wiirfel genau auf die Zahl, die n6tig war, um die Leiter zu erreichen.
Er musste nie die Schlangen hinunterrutschen, sondern schaffte es immer, alle Leitern hinaufzuklettern
und das Spiel zu gewinnen. Einmal sagte mein Cousin zu Swami: ,,Du gewinnst immer, wir wollen nicht
mehr mit dir spielen!” Da sagte Swami: ,Nein, nein, ich spiele genauso wie ihr.” Er begann, wie wir zu
spielen, musste ein paar Schlangen hinunter und stieg ein paar Leitern hinauf. Alles verlief normal. Am

17
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Ende des Spielbretts, wenn man auf der Zahl 98 steht, muss man, wenn der Wiirfel die Zahl Eins zeigt,
eine groRe Schlange hinunterrutschen, aber wenn der Wiurfel die Zahl Zwei zeigt, erreicht man die
Hundert. Swami wiirfelte, wirfelte eine Zwei und erreichte die 100. Wir protestierten: ,Swami, du hast
wieder gewonnen!” Da sagte Swami: ,Seht ihr, ihr solltet den Wiirfel als Gott betrachten. Wenn ihr Gott
wie den Wirfel in der Hand haltet und ihm alle Entscheidungen (berlasst, wird er euch durch die
Schlangen und Leitern fliihren und euch gewinnen lassen. In der Zahl 100 ist die Eins ohne die Eins
nutzlos. Wenn ihr zur Eins (Gottlichkeit) gelangen wollt, misst ihr Gott als Wiirfel haben, um das Spiel
des Lebens zu spielen, und ihr misst ihn die Entscheidungen treffen lassen. Er wird euch erfolgreich
durch das Spiel des Lebens fiihren. Wann immer ihr Schlangen und Leitern spielt, misst ihr daran
denken, dass das Leben voller Hohen und Tiefen ist. Es gibt Schlangen, durch die ihr herunterfallen
konnt, und Leitern, auf denen ihr hinaufsteigen kénnt. Aber letzten Endes, wenn ihr betet und mit Gott
in den Handen spielt, wird er euch liber alle Probleme hinwegfiihren und euch schlielllich zum Einen an
der Spitze gelangen lassen.” So lehrte uns Swami als Kinder, dass man sogar in einem Spiel Gott
erkennen kann! Wir lernten, dass das Leben voller Hohen und Tiefen sein wiirde, aber wenn wir an
Gott festhielten, wiirde er uns Gber den Ozean des Lebens fuhren.

(Fortsetzung folgt...)
Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre.
- Die Autorin, eine inspirierende Rednerin, ist die Tochter von Dr. R.S. Padmanabhan.

Fortsetzung aus der Ausgabe vom Mai 2025.

SWAMI, UNSER ANTARYAMI

Venkatesh Prasad

Man sagt, Swamis Wege seien geheimnisvoll. Das Unerwartete geschieht, wenn wir es am wenigsten
erwarten. Und wenn er beschliellt, seine Gnade zu schenken, ist es wahrhaftig ein sintflutartiger
Regenguss, der unser Herz mit Glick und Freude Gberflutet.

Es ist mir eine groRe Freude und Ehre, einige Beispiele aus meinem Leben zu erzihlen, die zeigen, dass
Swami eine wunderbare Rolle in unserem Leben gespielt hat. Ich mdchte mich an ein besonderes
Ereignis erinnern, das sich in unserer Familie mit meiner GroRmutter zugetragen hat. Swami hatte die
Zeremonie zum 60. Hochzeitstag meiner GrolReltern durchgefiihrt. Zu diesem Zeitpunkt materialisierte
Swami eine Mangalasutra (eine heilige Halskette, die von verheirateten Hindu-Frauen getragen wird),
die mein GrolRvater meiner GroRmutter als Teil des Rituals um den Hals legen musste. Als Swami die
Mangalasutra materialisierte, schuf er gleichzeitig die glickverheiBende gelbe Schnur. Meine
GroBmutter glaubte, dass sich die Schnur nach einiger Zeit abnutzen wirde. Also sagte sie zu meinem
GroRvater: ,Warum machst du nicht eine goldene Kette fiir die Mangalasutra?”“ Darauf antwortete
mein GrolRvater: ,Die Mangalasutra wurde von Swami erschaffen, und ich bin nicht berechtigt, daran
Anderungen vorzunehmen. Bitte frag Swami selbst.” Als meine GroRmutter Swami das nachste Mal traf,
sprach sie ihn direkt darauf an. Wir hatten die grofSe Ehre, Swami zum Mittagessen zu uns nach Hause
einzuladen. Swami nahm die Einladung an und zlindete nach dem Mittagessen gnadig die Lampe in
unserem Puja-Raum an. Meine GroRmutter bat Swami: ,Du hast diese Mangalasutra fir mich
materialisiert. Aber mit der Zeit wird sich die Schnur abnutzen. Es ware schén, wenn du mir auch eine

18
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



goldene Kette daflir materialisieren wirdest.“ Swami sagte: , Istanu, Istanu” (Ich werde es dir geben, ich
werde es dir geben).

Genau zwanzig Jahre waren seit Swamis Besuch in unserem Haus vergangen. Inzwischen waren meine
GrolReltern weit iber achtzig Jahre alt. Im Jahr 2005 fiihrte Bhagavan im Rahmen der Feierlichkeiten zu
seinem 80. Geburtstag Bheema Ratha Shanti (ein hinduistisches Ritual zum 70. Geburtstag) fir altere
Ehepaare durch. Und meine GroReltern hatten das Gliick, zu der Gruppe zu gehoren, fir die Swami
beschlossen hatte, das Ritual in der Sai Kulwant Hall durchzufiihren. Swami leitete diese Zeremonie mit
groRem Pomp und Prunk, sowohl der Brautigam als auch die Braut erhielten Seiden-Dhotis, Saris und
alle anderen fiir diese Zeremonie (blichen Dinge. Die Halle war wunderschén mit Girlanden und
Wimpeln geschmiickt.

Swami saf} auf einem Stuhl und wurde herumgefahren. Meine GrolReltern saflen vorne, und Swami
berihrte den Teller, der jedem Paar iberreicht wurde. Als meine GroReltern an der Reihe waren, wurde
der Teller Swami gezeigt, Swami berihrte ihn, und er wurde meinen Grol3eltern liberreicht. Dann
wurde Swamis Stuhl zum nachsten Paar gefahren. Swami gab ein Zeichen, dass der Stuhl wieder zu
meinen Grolleltern gefahren werden sollte. Also brachten sie Swami langsam zu meinen Groleltern
zurlick. Swami bedeutete meiner Grofmutter, den Teller noch einmal zu zeigen. Als sie den Teller
zeigte, legte Swami seine Hand darauf und zog das goldene Geschenk heraus, das sie bekommen
hatten. Swami 6ffnete die Schachtel und darin befand sich eine Kette. ,Eine Goldkette”, sagte Swami
und gab sie ihr. Die Umstehenden dachten, Swami mache einen Scherz, dass er eine alte Dame auf den
Arm nehme. Aber nur meine GroReltern kannten die Bedeutung dieser Bemerkung. Es war ein Wort,
das Swami vor zwanzig Jahren gesagt hatte. Stellt euch vor, wie viele Millionen Devotees in Prasanthi
Nilayam ein- und ausgegangen sind und welche Begegnungen sie mit Swami hatten. Nach zwanzig
Jahren erinnert sich Swami noch an dieses eine Wort, das er gesagt hatte. Dies beweist einmal mehr,
dass es stimmt, wenn Swami sagt, er habe eine Verbindung von Herz zu Herz zu seinen Devotees. Auch
wenn es Millionen und Abermillionen von Devotees gibt, hat Swami eine Verbindung von Herz zu Herz
zu jedem einzelnen von ihnen. Dies war ein wunderbares Beispiel, das Swami unserer Familie gegeben
hat, um zu beweisen, dass er mit jedem einzelnen von uns verbunden ist.

Das zweite Beispiel ist ein bisschen lustig. Swami verteilte damals Saris an &ltere Devotees, die im
Ashram lebten. Meine GroRmutter hatte das groRe Gliick, damals jedes Jahr mindestens drei bis vier
Saris aus Swamis Handen zu erhalten. Meine GroBmutter war insofern einzigartig, als sie sich aus dem
Stapel Saris, den Swami zum Verteilen mitgebracht hatte, immer die Farbe aussuchte, die ihr gefiel. Im
Gegensatz zu anderen gab sie sich nicht mit dem zufrieden, was Swami ihr gab. Und Swami hatte auch
die Liebe und Geduld, dort zu stehen und zu fragen: ,,Ist das der, den du mochtest? Ist das der, den du
mochtest?” Und dann stellte er sicher, dass er ihr den richtigen gab. Einmal gab Swami meiner
GroBmutter einen Sari. Sie nahm ihn entgegen und ging nach Hause. Aber es gab einen kleinen Streit
zwischen ihr und meiner Mutter. Meine Mutter hatte ihr versehentlich gesagt: ,,Swami wird heute
Seidensaris verschenken.” Daraufhin schimpfte meine Grofmutter mit meiner Mutter: ,Du hast gesagt,
Swami wiirde Seidensaris verschenken. Das ist ein ganz normaler Sari, den Swami verteilt hat.” Aber
meine Mutter wollte trotzdem, dass meine GroRmutter glicklich ist. Normalerweise muss man einen
Sari an einer Seite umnahen. Meine Mutter ging sofort nach drauflen, um dies zu tun. So war der Sari
bereit, um bei dem Fest getragen zu werden, das in wenigen Tagen stattfinden sollte. Aber zur grofRen
Uberraschung aller kam Swami am nichsten Tag zum Darshan und sagte zu den Frauen: ,Bitte bringt
mir die Saris zuriick, die ich euch gegeben habe. Ich werde euch andere Saris geben.” Nun war meine
GroBmutter wie versteinert, da sie den Rand bereits gesdumt hatten. Der umgenahte Sari konnte
Swami nicht zurlickgegeben werden. Sie befanden sich also in einer Zwickmiihle. Mit Bangen ging
meine GroRmutter nach Hause, betete vor Swamis Altar und holte den Sari fiir den Darshan. Sie war
verblifft, denn nun verschenkte Swami Seidensaris. Auch meine GroBmutter erhielt einen Seidensari,
und der zuvor genahte Sari wurde Swami lberreicht. Sie war lberglicklich. Obwohl sie sich Gber den

19
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Seidensari fur das Jahr freute, blieb ihr der Gedanke im Kopf, dass sie Swami einen genahten Sari
Uberreicht hatte, der bereit zum Tragen war.

Als sechs oder sieben Monate spater wieder Saris verteilt wurden, kam Swami, der der Antaryamin (der
Innewohnende) ist, zu meiner GroBmutter, um ihr einen Sari zu geben, hielt sich aber zurick, als er ihr
Gesicht sah. Swami durchsuchte den Stapel Saris und suchte genau den Sari heraus, dessen Saum
genaht war, lachelte meine GroBmutter an, warf ihn ihr in den Schol§ und ging weiter. Wir horen die
Leute sagen: ,Swami ist der Antaryamin.” Dies ist ein praktisches Beispiel dafiir, dass Swami tatsachlich
der Antaryamin ist und alles Uber jeden von uns bis ins kleinste Detail weiB. Dies war ein
unvergesslicher Moment im Leben meiner Grofmutter. Sie hatte nicht bemerkt, dass Swami ihr
denselben Sari gegeben hatte, bis sie nach Hause kam und den Sari genauer betrachtete. Sie war
buchstablich schockiert, als sie denselben Sari mit dem Saum sah, den Swami ihr vor sechs oder sieben
Monaten gegeben hatte.

Solche Erfahrungen enthiillen verborgene Seiten von Swami, denn oft nehmen wir es als
selbstverstandlich hin, dass Swami ein Leben wie wir fihrt, und vergessen dabei, dass er in Wahrheit
Gott ist, der unter uns gekommen ist, um uns zu lehren und durch das enge Labyrinth des Lebens zu
fihren.

Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre

- Der Autor ist Absolvent und Gastdozent des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning. Er ist
unabhangiger Unternehmensberater und lebt in Bengaluru, Indien.

Alumni-Forum

MEINE SCHONSTEN MOMENTE MIT MEINER MUTTER SAI

P. Sai Latha

Von Anfang an wurde Bhagavan Sri Sathya Sai Baba zur leitenden Kraft fiir unsere Familie. 1960,
wahrend des ersten Besuchs meiner Eltern in Prasanthi Nilayam, gewdhrte Swami ihnen gnadig eine
Audienz und schenkte ihnen zwei Fotos und ein Puja Vidhanam-Buch. Dieser Moment veranderte ihr
Leben — sie begannen, Swami nicht nur als ihren Guru zu betrachten, sondern als ihren Aradhya Daivam
(Gott, der verehrt und angebetet wird) und als das Oberhaupt unserer Familie.

Als meine Mutter mit mir schwanger war, opferte sie taglich eine Jasmingirlande vor Swamis Bild.
Meine Eltern nannten mich liebevoll Sai Mala (Girlande), da ich geboren wurde, nachdem meine
Mutter Swami regelmalig Jasmingirlanden dargebracht hatte. Meine Eltern waren nach Parthi
gekommen, um Segen flr ihr neugeborenes Kind zu erbitten, und das war ich. Sie beteten inbrinstig zu
Swami, mir einen Namen zu geben. Swami sagte: , lhr benutzt doch schon einen Namen fiir sie, nennt
sie doch so.” Da sagten meine Eltern: ,Nein, Swami. Du musst ihr einen Namen geben.” Ohne dass
meine Eltern ihm sagten, dass sie mich Sai Mala nannten, sagte Swami: ,,Mala ist etwas Geschlossenes,
wahrend Latha eine Kletterpflanze ist, etwas, das sich ausbreitet, etwas, das Leben hat.” Er sagte: ,Von
nun an wird ihr Name Sai Latha sein.” Diese gottliche Namensgebung fiihlt sich bis heute wie ein Segen
an, der in Liebe gehllt ist.

20
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Am 22. Oktober 1974, wahrend der Dasara-Feierlichkeiten, hatten unsere Chirala Samithi Balvikas-
Kinder die seltene Gelegenheit, in Anwesenheit von Bhagavan im Poornachandra Auditorium ein
Theaterstiick namens ,Bhakta Prahlada“ aufzufiihren. Ich sollte vor dem Theaterstiick eine Rede halten.
Ich war damals gerade sieben Jahre alt. Ich ging auf die Blihne und liberreichte Bhagavan die Girlande.
Swami, der in unserem Herzen wohnt, wusste, dass ich sehr nervos war. Er nahm die Girlande entgegen
und sagte: ,Bhaya padaku, dhairyanga cheppu“ (Hab keine Angst, sprich mutig). Seine gottliche Gnade
brachte mich dazu, vor einer grofen Versammlung zu sprechen. Unmittelbar nach meiner Rede schuf
Swami einen Lakshmi-Anhanger und steckte ihn mir an mein Kleid. Aber ich wollte stattdessen ein Bild
von Swami und begann instdndig darum zu beten. Nach einem Monat schickte mir Swami ein Foto, auf
dem er mich intensiv ansah, wahrend ich vor meiner Rede ein Gebet sprach. Er hatte das Foto Prof.
Kasturi gegeben und ihn gebeten, dafiir zu sorgen, dass es uns in Chirala sicher erreicht. Dies ist ein
Beweis dafiir, dass Swami antwortet, wenn wir ihn aufrichtig und mit groRter Liebe anrufen.

Jedes Kind in den Sai-Familien sehnt sich danach, in seinen Bildungseinrichtungen zu studieren. Ich war
keine Ausnahme. Durch seine Gnade wurde ich am Anantapur College aufgenommen. Damals
Uberreichte Swami selbst den verdienstvollen Studenten ihre Abschlusszeugnisse. Also habe ich
wirklich hart gearbeitet, mit dem einzigen Ziel, mein Zeugnis aus den goéttlichen Handen zu erhalten.
Aber nach Abschluss meines B.A., als die Ergebnisse bekannt gegeben wurden, war mein Name nicht
auf der Liste der Preistrager. Ich war sehr traurig und betete zu Swami, dass er mir meinen Lebenstraum
erfiillen moge, mein Zeugnis aus den gottlichen Handen zu erhalten. Der barmherzige Herr erhérte
meine Gebete. Nur wenige Stunden vor der Abschlussfeier wurde mir mitgeteilt, dass ich von Swami
einen Geldpreis fiir Wirtschaftswissenschaften erhalten wiirde. Da verwandelten sich meine Tranen der
Verzweiflung in Tranen der Freude. Ja, es war hochste Freude. Es war, als waren drei Jahre ernsthafter
Gebete und Sadhana erhort worden. Es war ein Moment der Bestatigung — ein Zeugnis fir die gottliche
Kraft des Glaubens und der Hingabe.

Diese Momente sind meinem Herzen eingepragt — Fiden der Gnade im Gewebe meines Lebens. Swami
war die unsichtbare Hand, die sanfte Mutter und der gottliche Anker.

Ihm verdanke ich mein Leben.

- Die Autorin ist Absolventin von Balvikas und des Anantapur-Campus des Sri Sathya Sai Institute of
Higher Learning. Sie war Dozentin fiir Wirtschaftswissenschaften in Hyderabad.

MEINE ERFAHRUNGEN ALS SCHULER VON SWAMI*

Girish Atre

Es war 1983, ein wegweisendes Jahr, in dem unser College zur Universitat wurde. Ich war Mitglied der
studentischen Musikgruppe, und Swami bat uns, das erste Abschlussfeierprogramm vorzubereiten.
Aber inmitten der Aufregung trug ich einen stillen Schmerz in mir — Swami hatte seit fast einem Jahr
nicht mehr mit mir gesprochen.

Als er es schlieBlich tat, war es, um mich liebevoll zu korrigieren: ,Du héltst dich nicht an die Regeln des
Wohnheims.” Dieser Moment traf mich tief, aber ich wusste, dass er aus gottlicher Liebe kam. Ich
beschloss, mich zu andern — nicht aus Angst, sondern aus Hingabe.

21
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Wir begleiteten Swami nach Brindavan, um zu tben. Jeden Tag nach dem Darshan horte er sich unsere
Lieder an, korrigierte unsere Aussprache und unseren Ausdruck. Was mir besonders auffiel, war seine
Aufmerksambkeit fir kleinste Details — er lehrte nicht nur Musik, er formte unseren Charakter.

Einen Moment werde ich nie vergessen, und zwar, als Swami mich ermutigte und sagte: ,, Du hast heute
gut gesungen.” Dieser eine Satz loschte Monate innerer Dirre aus und erfillte mich mit
unbeschreiblicher Freude.

Rickblickend wird mir klar, dass Trayee Brindavan nicht nur ein Ort war. Es war ein Heiligtum der
inneren Transformation. Swami bildete keine Musiker aus — er bildete Werkzeuge fiir seine Mission aus.

Das grofSte Geschenk, sein Schiiler zu sein, ist nicht das, was ich duRerlich geworden bin, sondern das,
was er aus mir innerlich gemacht hat — einen Suchenden, einen Diener und einen besseren Menschen.

Quelle: Samarpan Talk, Dharmakshetra.

Der Autor ist ein langjahriger Devotee Sai Babas. Er hatte das Glick, zur ersten Gruppe in Swamis Junior
College in Prasanthi Nilayam zu gehoéren. AnschlieBend schloss er 1984 sein B.Sc.-Studium am Sri Sathya
Sai Institute of Higher Learning ab.

FEIERLICHKEITEN IN PRASANTHI NILAYAM

Ein Bericht

EASWARAMMA-TAG

Die Feierlichkeiten zum Easwaramma-Tag fanden am Samadhi der goéttlichen Eltern, Mutter
Easwaramma und Sri Pedda Venkama Raju, statt. Zu Beginn, wahrend die Bhajans gesungen wurden,
wurden dem Samadhi der géttlichen Eltern von Sri R.J. Rathnakar, geschaftsfiihrender Treuhander des
Sri Sathya Sai Central Trust, und Smt. Himavahni Rathnakar Blumen und Kleidung dargebracht. Auch
Verwandte der gottlichen Eltern und Wirdentrager brachten ihre Ehrerbietung dar. Prasadam aus
Tamarindenreis und stiBem Pongal wurde an alle anwesenden Devotees ausgeteilt.

Die Sri Sathya Sai Seva Organisation von Andhra Pradesh organisierte die Verteilung einer groRen
Anzahl von Nahmaschinen, Rollstiihlen und Lebensunterhalts-Sets an Bedirftige in der Sai Kulwant
Hall. Diese wurden von Sri Rathnakar und Smt. Himavahni Rathnakar wahrend der Bhajans liebevoll
verteilt. Danach wurde Sai Babas Rede anldsslich des Easwaramma-Tages Uiber die Lautsprecheranlage
abgespielt (siehe an anderer Stelle in dieser Ausgabe).

Am Abend fiihrten die Balvikas-Kinder der Sri Sathya Sai Seva Organisation von Andhra Pradesh in der
Sai Kulwant Hall das Tanzdrama Viswa Janani Easwaramma auf. Das Stlick beleuchtete die erhabenen
Tugenden der gottlichen Mutter und das ewige Band der Liebe zwischen Sai Baba und Mutter
Easwaramma. Es zeigte die Ereignisse von der Geburt Sai Babas bis zum Bau von Colleges,
Krankenhadusern und Wasserprojekten, die Sai Baba in Erfiillung der Wiinsche der gottlichen Mutter
liebevoll fir die Menschheit errichtet hatte.

22
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



BUDDHA PURNIMA

Devotees aus der Zone 4 (Myanmar, Nepal, Sri Lanka) und Zone 5 (Brunei, Indonesien, Japan, Laos,
Malaysia, Singapur, Taiwan) des Sri Sathya Sai Global Council versammelten sich zusammen mit
Devotees aus ganz Indien in Prasanthi Nilayam, um Buddha Purnima in den heiligen Anlagen von
Prasanthi Nilayam zu feiern. Am Abend des 11. Mai 2025 wurde eine wunderschéne weiRe Buddha-
Statue von Sri R.J. Rathnakar und Smt. Himavahni Rathnakar in der Nahe des Ganesh-Tempels auf dem
Ashram-Geldnde eingeweiht. Monche rezitierten Pali-Verse aus heiligen Texten und dies verstarkte die
Heiligkeit des Anlasses noch. Eine kraftvolle Gruppe von Tanzern aus Sri Lanka zeigte akrobatische
Kunststiicke zu Trommelrhythmen. Zuvor hatte Sri Rathnakar im Sai Hira Global Convention Centre eine
Ansprache an die Devotees und Mdénche gehalten.

Der Morgen des 12. Mai 2025 begann mit einer Prozession, angefiihrt von buddhistischen Ménchen
aus Nepal und Indien, die ehrfiirchtig eine Buddha-Statue zur Sai Kulwant Hall trugen, wahrend
buddhistische Monche Hymnen aus heiligen Texten rezitierten, was die Feierlichkeit des Anlasses noch
unterstrich.

AnschlieBend wurde die traditionelle Zeremonie des Anziindens der Lampe von Sri K. Chakravarthi,
Vorsitzender des Sri Sathya Sai Global Council, und Sri R.J. Rathnakar, geschaftsfihrender Treuhdander
des Sri Sathya Sai Central Trust, zusammen mit anderen Wirdentragern und hochrangigen
Funktionaren durchgefihrt.

In seiner BegriRungsrede erinnerte Sri Vashdev Khilani, der Koordinator der diesjahrigen Buddha-
Purnima-Feierlichkeiten, liebevoll daran, dass Sai Baba 1996 gnadig die Feier von Buddha-Purnima in
seiner gottlichen Gegenwart gestattet hatte und damit eine spirituelle Tradition begann, die unter
seiner Fihrung und Gnade weiterhin bliht. Er hob auch das Thema der diesjahrigen Feier hervor: Tri
Ratna Saranam — die drei Juwelen des Buddhismus: ,Buddham Saranam Gachchhami, Dhammam
Saranam Gachchhami, Sangham Saranam Gachchhami.”

Der Oberste Monch, Khenpo Pema Woser aus Nepal, sprach dann mit tiefer spiritueller Einsicht zu den
Versammelten. Er formulierte die Lehren Buddhas auf wunderschone Weise und zog Parallelen
zwischen den Wegen, die Buddha und Bhagavan Sri Sathya Sai Baba aufgezeigt haben. Er sprach lber
Entsagung und den Weg zur Befreiung und griff dabei Swamis einfache, aber tiefgriindige Lehre auf:
»Weniger Gepack, mehr Komfort, macht das Reisen zum Vergniigen.”

Das Abendprogramm begann mit einem inspirierenden Vortrag von Thupten Tharchin, einem
angesehenen buddhistischen Monch, der den Weg zur Erfahrung des Géttlichen im Inneren betonte. Er
erklarte, dass Reinheit die Voraussetzung fiir die Erkenntnis des Gottlichen sei. Er erinnerte alle daran,
dass der Kopf zwar im Wald bleiben und in Stille und Kontemplation verwurzelt sein misse, die Hinde
jedoch in der Gesellschaft aktiv sein und sich im Dienen engagieren mussten. Sowohl Buddha als auch
Bhagavan Baba hatten die zeitlose Botschaft ,Hilf immer, verletze niemals” gelehrt, ein Prinzip, das in
allen spirituellen Pfaden Widerhall finde.

AnschlieBend verwandelte sich die Atmosphare durch eine lebhafte Darbietung des kulturellen Erbes
Sri Lankas. Traditionelle Auffihrungen der Gurula Raksha- und Naga Raksha-Tanze erweckten
mythische Erzahlungen durch ausdrucksstarke Bewegungen, Masken und rhythmische Energie zum
Leben. Der Thelme-Tanz, bekannt fir seine kraftvollen Trommelrhythmen und synchronen
Formationen, steigerte die festliche Stimmung. Der Hohepunkt des Abends war eine atemberaubende
akrobatische Tanzperformance mit athletischen Drehungen und dynamischen Kunststiicken, die das
Publikum in Staunen versetzte.

Am Morgen des 13. Mai 2025, nach den heiligen vedischen Gesdngen, rezitierten buddhistische

Monche das erhabene Mantra ,O0m Mani Padme Hum®. Das Mantra, das Ubersetzt ,Das Juwel ist im

23
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Lotus” bedeutet, ist eine zeitlose Anrufung von Mitgefiihl, Reinheit und Erleuchtung und verkorpert die
Essenz der Lehren Buddhas.

AnschlieBend rezitierten die Frauen aus den Zonen 4 und 5 Jayamangala Gatha, die alte buddhistische
Hymne fiir das spirituelle Wohlergehen aller Wesen.

Es folgte ein inspirierender Vortrag von Frau Puvaneswari Narayanswami aus Malaysia. Voll Demut
erzahlte sie, wie Swami in einer Phase intensiver Hilflosigkeit zu ihrem gottlichen Anker wurde. Es
waren seine unsichtbare Hand und seine allgegenwartige Liebe, die sie vorwarts fiihrten. Sie ist
Medienkoordinatorin der Zone 5 und fihrt ihr Leben weiterhin als bescheidenes Werkzeug seines
Willens.

Am Abend des 13. Mai 2025 prasentierten Balvikas-Kinder aus Nepal ein Tanzmedley.

EINWEIHUNG VON ECHOKARDIOGRAPHIE-GERATEN UND EINEM MODERNEN
DATENZENTRUM IM SSSIHMS, PRASANTHIGRAM

Am Montag, dem 12. Mai 2025, wurden im Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences
(SSSIHMS) in Prasanthigram zwei hochmoderne Echokardiographiegerdte und ein hochmodernes
Rechenzentrum eingeweiht.

Die Geratschaften im Wert von 38 Millionen Rupien wurden von Sri R.J. Rathnakar, geschaftsfiihrender
Treuhdnder des SSSCT, zusammen mit Dr. Gurumurthy, Direktor des SSSIHMS, PG, Dr. V.R. lyer, Leiter
der Abteilung fiir Kardiologie, und anderen leitenden Mitarbeitern in Anwesenheit von Sri Sundar
Swaminathan, Direktor des SSSMC, eingeweiht.

Die beiden Echokardiographiegerate, die von GE hergestellt wurden, entsprechen dem neuesten Stand
der Herzbildgebungstechnologie. Beide sind mit fortschrittlichen 4D-Transdésophageal-
Echokardiographie- (TEE) und Transthorakalen-Echokardiographie- (TTE) Sonden ausgestattet, die fur
padiatrische Patienten geeignet sind — eine innovative und wichtige Funktion. Dartiber hinaus verfligen
die Gerate Uber ein umfassendes, fortschrittliches Berechnungspaket, das eine kammerscharfe
Herzanalyse ermoglicht. Die hochauflosende Bildgebung ermoglicht Kardiologen und Herzchirurgen
genauere und fundierte klinische Entscheidungen.

Das heute eingeweihte neue Rechenzentrum wird als zentrale Drehscheibe fiir die Speicherung und
Verwaltung medizinischer Daten aus allen Krankenhdusern der Medical Care Division des Sri Sathya Sai
Central Trusts dienen. Diese Einrichtung wird die Datenverwaltung erheblich verbessern, die Ablaufe
rationalisieren, die Datensicherheit erhohen und zu erheblichen Kosteneinsparungen fir den Trust
beitragen. Im September 2024 wurde die Netzwerkinfrastruktur in den Sri Sathya Sai-Krankenh&usern
durch die Aufriistung der Core-Switches auf Cisco Layer 3-Switches und die Installation einer robusten
Firewall fir eine sichere interne und externe Konnektivitdt verbessert. Ein detaillierter Entwurf fur das
Rechenzentrum, der mit Unterstlitzung des SSSMC entwickelt wurde, fiihrte zur Auswahl von
Prasanthigram als Standort fiir das Rechenzentrum. Zwei leistungsstarke Cisco-Server mit
fehlertolerantem FC-SAN-Speicher wurden zusammen mit einem umfassenden Backup-System
installiert. Das Krankenhausinformationssystem ATHMA wird nun zentral gehostet und ist Uber ein
privates VPN sicher zuganglich.

Nach der Einweihung sal® Sri Rathnakar einer detaillierten Prasentation lber das Rechenzentrum vor,
die vom Leiter der Abteilung HMIS (Hospital Management Information Systems), Sri S. Kannan,
gehalten wurde.

In seiner Rede, die Sri Rathnakar aus diesem Anlass hielt, betonte er, dass sich die Medizintechnik
rasant weiterentwickelt und der Trust daher weiterhin bestrebt ist, die besten verfligbaren Gerate

24
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



anzuschaffen, um Sai Babas medizinische Einrichtungen erfolgreich zu betreiben. In den letzten Jahren
hat das Krankenhaus ein modernes Katheterlabor, eine Herz-Lungen-Maschine und ein Gerat zur
optischen Koharenztomographie (OCT) angeschafft. Die Anschaffung der beiden neuen
Echokardiographiegerdte und die Einrichtung des Datenzentrums markieren einen weiteren
Meilenstein in der Starkung der Gesundheitsinfrastruktur im Sri Sathya Sai Super Speciality Hospital in
Puttaparthi.

Gott hat tausend Namen ... tausend Formen. Wiéihle einen seiner Namen, der dich anspricht.
Widihle irgendeine Form von Ihm. Jeden Tag, wenn du durch den Ruf des hellen Ostens
erwachst, rezitiere den Namen und meditiere iiber die Form. Behalte den Namen und die Form
als deinen Begleiter, Flihrer und Beschiitzer wdhrend der wachen Stunden. Wenn du dich zur
Nachtruhe begibst, bringe Gott in dieser Form und mit diesem Namen dankbare Ehrerbietung
dar - dafiir, dass er den ganzen Tag mit dir, neben dir, neben dir, vor dir und hinter dir war.
Wisse, dass Gott in den vielen Formen und den vielen Namen in allen gegenwiirtig ist. Das
innere Wesen ist in Wirklichkeit nur Eins.

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

SSSHSS UND SMT. ESWARAMMA-SCHULER DER OBERSTUFE GLANZEN

Von den 111 Schiilern, die an der C.B.S.E.-Priifung der 12. Klasse der Sri Sathya Sai Higher Secondary
School teilnahmen, erreichten alle 111 Schiiler die Note 1, 55 Schiler erzielten tiber 90 % und 109
Schiller erhielten Auszeichnungen. In der 10. Klasse erreichten von 87 Schiilern 86 die Note 1, 34
Schiller erzielten Giber 90 % und 79 Schiiler erhielten Auszeichnungen. In der 12. Klasse der C.B.S.E.-
Prifung der Smt. Eswaramma High School erreichten von 42 Schiilern 41 die Note 1, 4 Schiiler erzielten
Uber 90 % und 22 Schiler erhielten Auszeichnungen. Von 53 Schiilern erreichten 51 die Note 1, 6
Schiler erzielten liber 90 % und 33 Schiiler erhielten Auszeichnungen in der 10. Klasse. Hier ist eine
Liste der besten Schiiler: SSSHSS 12. Klasse — Erster Platz:

Aaayush Paikaray, K Sai Rudresshvar, Purohit Punya Pulin 97,6 %, Zweite: Allu Dhanvitha 97,4 %, Dritte:
Vemula Sai Mahisrith 97 %. SSSHSS 10. Klasse — Erste: Basavanuty Jayapriya 98,2 %, Zweite: Sai Kumar
Paudel 97,8 %, Dritter Platz: Bulusu Sai Abhijeet 97,6 %. Smt Eswaramma High School, beste Schiiler
der 12. Klasse — Erster Platz: Sana Siddiga. N, Ch. Chakrika 93,4 %, Zweiter Platz: Mafrin Taj Shaik 91,4
%, Dritter Platz: A. Vijaya Sai 90,4 %. Smt Eswaramma High School, beste Schiiler der 10. Klasse: Erster
Platz: Vijeta Sri Kumar 94,8 %, Zweiter Platz: Vidya Vahini. T 94,6 %, Dritter Platz: Saranya. K 93,4 %

25
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025

SRI SATHYA SAI INSTITUTE OF HIGHER LEARNING

(Deemed to be University)

OPPORTUNITIES
Ph.D. ADMISSIONS RECRUITMENT
Apply* for Full-time, Part-time and Apply for SSSIHL academic and
Postdoctoral Research positions. administrative positions.

G apply now apply now e

sssihl.edu.in/fadmissions sssihl.edu.in/recruitment

*check the Admissions Dates & Deadlines page for application dates

The end of education is character — Sri Sathya Sai Baba

PILGERREISE DER DEVOTEES
DIE FREUDE AM GEMEINSAMEN SADHANA

NAGARKURNOOL

Mehr als 1.200 Devotees aus dem Bezirk Nagarkurnool in Telangana kamen am 26. und 27. April 2025
zu einer zweitagigen Parthi Yatra. Diese Parthi Yatra ist von besonderer Bedeutung, da es sich um die
erste Pilgerreise der Devotees seit der Griindung des Bezirks Nagarkurnool handelt. Am Morgen des 26.
April 2025 brachten diese Devotees Tandularcana dar — das traditionelle Opfer von Reiskdrnern,
wahrend sie Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali sangen. Am Abend brachten die Sai-Jugendlichen
ihre kollektive Dankbarkeit gegenlber Sai Baba durch ein geflihlvolles musikalisches Opfer zum
Ausdruck.

Am Abend des 27. April 2025 begann die Veranstaltung mit einer Ansprache von Sri Shankaraiah, dem
Distriktprasidenten von Nagarkurnool. Er sprach Uber Sai Babas Besuch in Nagarkurnool am 29. Marz
1979 und sagte, dass es fiir das bescheidene Dorf Nagarkurnool ein bedeutendes Ereignis gewesen sei,
als Bhagavan Sri Sathya Sai Baba seinen Ful} auf diesen Boden setzte. Dieser gottliche Besuch markierte
den Beginn einer tiefgreifenden Verdnderung, die ein bescheidenes Dorf in einen Leuchtturm
spiritueller und sozialer Erhebung verwandelte. Sai Baba stellte eine heilige Statue von Shirdi Sai Baba
in dem Ort auf, die eine neue Ara der Hingabe und der Einheit der Gemeinschaft einliutete. Er hob

26
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



auch die verschiedenen Seva-Aktivitdten hervor, die von den Devotees dieses Distrikts durchgefiihrt
wurden.

Die Altesten der Sri Sathya Sai Seva Organisation in Nagarkurnool, die Sai Babas Besuch miterlebt
hatten, berichteten von ihren Erfahrungen. Damals war Nagarkurnool ein einfaches, abgelegenes Dorf,
das kaum Uber Infrastruktur oder Entwicklung verfiigte. Der Tempel, in dem Sai Baba die Statue von
Shirdi Sai Baba aufstellte, befand sich an einer Stelle, an der die Stralle so eng war, dass nicht einmal
ein Auto hindurchfahren konnte. Die Altesten rieten davon ab, die Statue in diesem Tempel
aufzustellen, sie sollte stattdessen an dem Platz gesegnet werden, an dem Sai Baba zu einer grof3en
Menschenmenge gesprochen hatte. Aber Swami, der selbst die Verkorperung der Liebe und des
Mitgefiihls ist, ging durch die enge Stralle, betrat den Tempel, materialisierte ein Yantra und legte es
unter die Statue. So wurde die Zeremonie trotz aller Widrigkeiten von Sai Baba durchgefiihrt. Das
Programm, ein Tanztheater mit dem Titel ,,Sai Seva Padamlo Mani Deepam*, wurde wunderschén mit
farbenfrohen und lebendigen Tanzen der Kinder untermalt, die die Freude, Hingabe und Dankbarkeit
zum Ausdruck brachten, die noch immer in jedem Winkel des Dorfes zu spiren ist.

Die Wirkung von Sai Babas Anwesenheit war fir viele unmittelbar und sehr personlich. Ein Devotee,
der ihm eine Girlande umlegte, bat um seinen Segen und wurde sofort mit einer Tochter gesegnet, um
die er seit liber 8 Jahren gebetet hatte — ein Beweis fir die gottliche Gnade, die das Leben der
Dorfbewohner beriihrte. In einem anderen Fall wurde das Leben eines Devotees auf wundersame
Weise gerettet, als der Lastwagen umkippte, wahrend er in die Lektiire des Sanathana Sarathi vertieft
war, was die schiitzende Aura Sai Babas unterstreicht.

Sai Babas Einfluss ging liber spirituelle Segnungen hinaus. Eine grof3ziigige Spende von 33 Morgen Land
ermoglichte die Einrichtung von medizinischen Camps in Channagramam, die den unterversorgten
Menschen eine grundlegende Gesundheitsversorgung bieten. Diese Camps haben maRgeblich dazu
beigetragen, dass Tausende Zugang zu Augenbehandlungen haben, einschlieRlich postoperativer
Betreuung, und sie waren Zeugen wundersamer Heilungen, wie die eines Krebspatienten, der durch die
von Sai Baba inspirierte mitfiihlende Pflege Heilung fand.

Bildung und Selbststandigkeit wurden zu Saulen der Entwicklung des Dorfes. Es wurden
Ausbildungszentren eingerichtet, die den Bewohnern berufliche Ausbildungen ermdglichten und ihnen
zu einem selbststandigen Lebensunterhalt verhalfen. Seva-Aktivitditen entwickelten sich, darunter
Initiativen wie die Akhanda Jyoti-Lampe, die aus Prasanthi Nilayam mitgebracht wurde und in jedem
Haus angeziindet wurde, als Symbol fiir den ewigen Schutz und die Flihrung Sai Babas. Diese heilige
Flamme erinnert standig an die gottliche Gegenwart und die gemeinsame Verpflichtung, die Prinzipien
der Liebe, des Dienens und der Rechtschaffenheit aufrechtzuerhalten.

SRIKAKULAM

In einer Demonstration tiefen Hingabe unternahmen Devotees aus Srikakulam ihre 22. Parthi Yatra. Sai
Baba segnete die Devotees aus Srikakulam vor mehr als zwei Jahrzehnten wahrend einer Begegnung im
Poornachandra Auditorium. So wurde der Samen fiir die Parthi Yatra zu Sai Baba gesat, und andere
Distrikte folgten diesem Beispiel.

Am Morgen des 4. Mai 2025 fihrten die Devotees aus Srikakulam das Sri Sathya Sai Ashtottarashata
Namavali durch. Am Abend brachten diese Devotees ein musikalisches Bouquet mit dem Titel Sri
Sathya Sai Swara Madhuri dar. Vor der musikalischen Darbietung hielt Sri Ramachandra Rao, der
Prasident des Distrikts Srikakulam, eine Rede, in der er einen aufschlussreichen Bericht tber die
vielfdltigen Seva-Aktivitaten der Sai-Devotees aus diesem Distrikt gab.

Am 5. Mai 2025, dem letzten Tag der heiligen Parthi Yatra der Devotees aus dem Bezirk Srikakulam,
versammelten sich Hunderte von Devotees, um gemeinsam das Sai Gayatri-Mantra zu singen und ihre
von Herzen kommenden Gebete an die heiligen Padukas von Sai Baba zu richten.

27
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Die Abendveranstaltung begann mit einer inspirierenden Rede von Sri. Lakshman Rao, dem Prasidenten
des Bundesstaates, der sich liebevoll an die historische erste Parthi Yatra im August 2004 erinnerte, als
fast 8.000 Devotees aus Srikakulam die seltene Gnade eines nahen Darshans und der Begegnung mit
Sai Baba erhielten. Mit sichtbarer Rihrung berichtete er, wie diese gottlichen Momente auch heute
noch den Geist des selbstlosen Seva und der unerschiitterlichen Hingabe unter den Devotees
inspirieren und neu entfachen.

AnschlieRend wurde dem Publikum das groRartige Tanztheater ,Sri Ranganatha Vaibhavam”
prasentiert. Das Stiick schilderte auf wunderschéne Weise spirituell reichhaltige Episoden und betonte
die Essenz wahrer Hingabe und die mitfiihlende Antwort des Herrn auf diesen unerschitterlichen
Glauben. Durch ausdrucksstarke Tanze und bewegende Erzahlungen erweckte das Stlick Geschichten
zum Leben, die hervorhoben, wie das Gottliche soziale Konstrukte Giberwindet und nur auf die Reinheit
des Herzens der Devotees reagiert.

BRIEFE AUS LIEBE

Von diesem Monat an werden wir von Zeit zu Zeit diese wertvollen Perlen der Weisheit in Form von
Briefen veroffentlichen, die Bhagavan Sri Sathya Sai Baba an die Studenten des Sri Sathya Sai Institute
of Higher Learning und an Seine Devotees schrieb.

Ich bin nicht der Kérper -

eine Masse aus Fleisch, Knochen und Blut.

Ich bin nicht der Verstand -

ein Biindel von verschwenderischen Wiinschen, manifest und unmanifest.
Ich bin nicht das Gefiihl -

der Verliebtheit, die den Weg zur Befreiung versperrt;

Ich bin der Ewige Paramatman,

der sich der Macht bewusst ist, die ich bin.

Schiiler!

Nehmt Meine Segnungen an. Ich habe eure Briefe voller duftender Blumen von Informationen
und gebetsvollen Griifsen erhalten. Sie haben dazu gefiihrt, dass dieser schéne Brief an euch
gesandt wurde. Dieser Brief gibt Sai Freude und bringt Sai zu euch.

Es ist das Gebot der Stunde, das Leben nicht als einen Garten des Gliicks und der romantischen
Liebe darzustellen, sondern es als ein Schlachtfeld zu betrachten, das als Ideal des Heldentums
und des Mutes gelebt werden muss. Unter den gegenwdrtigen Umstéinden niitzt ein Spiel mit
Worten (iberhaupt nichts.

28
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Mit der Erlangung von blofsen akademischen Graden kénnen wir weder euer Mutterland mit
Ruhm erstrahlen lassen, noch kénnt ihr selbst aufbliihen.

Auf der Suche nach der Wahrheit solltet ihr euch in grofse Verehrer und Liebhaber Gottes
verwandeln und zu jedem héchsten Opfer bereit sein, einschliefSlich der Hingabe des Lebens
selbst. Ihr solltet euch von aller Selbstsucht und allem Eigennutz verabschieden, die géttliche
Liebe zum Bogen und die Weisheit zum Pfeil machen und als heldenhafte Schiiler erstrahlen,
die ihren Glauben auf die transzendentale Wahrheit und Gott setzen.

Ihr solltet wissen, dass ihr geboren seid, um grofie und grofartige Aufgaben im Leben zu
erfiillen. Ihr seid die Kinder Gottes, Helden in Aktion, grofie Soldaten im Zeitalter von Kali, voller
Mitgefiihl und géttlicher Liebe und entschlossen, die Géttlichkeit mit Erfolg in der Welt
erklingen zu lassen.

Dies ist nicht die Zeit fiir Ruhe und Schlaf. Das zukiinftige Entstehen eines glorreichen neuen
Bharat héingt von euch ab. Die Mutter wartet auf eure Ankunft auf der Blihne. Wenn die Moral
von Bharat zerstort wird, wird die Welt in vélligem Ruin versinken. Wenn die Spiritualitiit von
Bharat einen Riickschlag erleidet, wird dies zum Nachteil der (ibrigen Welt sein. Die Einheit und
Integritdt der Nation wiirde einen Riickschlag erleiden. Die Moral von Bharat ist die siifie
Erfahrung der géttlichen Liebe. Die Liebe zu Gott sollte die Herzen durchdringen und fliefsen wie
das eigene Lebensblut.

Das Herz sollte sich mit Wellen von Idealismus fiillen und iiberfliefSen. Werdet nicht Sklaven des
dufleren Lebens und der Erziehung und zerstért die kleinen Pflénzchen der Spiritualitdt in
eurem Herzen. Entziindet die Lampen der Wahrheit und vertreibt alle Schwéichen in eurem
Herzen. Ihr seid Boten Gottes und nicht Diener des Herrn des Todes. Errichte das Reich der
Hingabe. Verdient euch die Liebe Gottes. Entwickelt spirituelles Wissen zusammen mit
weltlicher Bildung. Liebe, die auf Gunas basiert, erleidet Verdénderungen. Macht diese
transzendentale Liebe zu eurem eigenen Lebensziel.

Werde nicht zum Sklaven niederer Wiinsche und Gefiihle. Macht die Spiritualitdt zu eurem
Wohnsitz. Jedes Objekt in der Schépfung ist vergdnglich. Nur die Gliickseligkeit von Atma ist
unerschépflich. Strebt danach, sie zu erlangen. Nur durch die Liebe zu Gott kénnt ihr diese
Gliickseligkeit erlangen und sie zur vollen Entfaltung bringen. Die innere Bedeutung von
,Krishna Tulaa Bhaara’ besteht darin, zu zeigen, dass all der Reichtum der Welt, mit all seinem
Gold und seinen Diamanten, Gott nicht das Wasser reichen kann.

Es ist nur die goéttliche Liebe, die Ihm ebenbiirtig ist. Férdert eine solche Hingabe in euren
Herzen. Die meisten von euch haben die Prinzipien, die Swami verkérpert, nicht verstanden und
kénnen sie auch nicht begreifen. Versteht die Liebe von Sai. Ihr kénnt in keiner Ecke von Sai
Selbstsucht finden. Was immer Er tut, tut Er um euretwillen. Es gibt nichts auf der Welt, was Sai
braucht.

Kampfer ist weiss wie die himmlische Kuh,
Sterne sind weiss wie die Fliigel eines Schwans,
Und so ist das siisse Lédcheln des schénen Sai,

29
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Siisser als der slisse Saft des Zuckerrohrs oder
sogar der Wein, ist die Liebe von Sai.

Die Liebe von Sai ist beruhigender und tréstender als der Anblick einer schénen Blume oder das
stifSe Léicheln eines unschuldigen Kindes.

Sai's Wort kann der Welt alle Freude, Gliick

und Wohlstand schenken

Sai's Blick kann die Freude des

Regens der paarijaatha Blume

Sai's Hand kann den Trost von

einer liebenden Mutterhand schenken.

Dies allein ist fiir eure Freude und euer Wohlergehen -
der Uberbringer der Liebe.

Ich erwarte von euch nur eines: dass ihr euch in ideale Kinder voller Gliickseligkeit verwandelt,
die Verkérperungen von Atma, und all dies der Welt durch euer Verhalten und eure
Lebensfiihrung beweist. Das allein ist Wahre Erziehung. Alle anderen Arten der Erziehung sind
nur ihre Glieder und Teile.

Welches Gliick genoss der Ddmon Somakasura, der die heiligen Schriften stahl und Hari
missbrauchte? Was trug der zehnképfige Ravana mit sich, als er die Frau eines anderen
Menschen begehrte? Um wie viel gewann Duryodhana, indem er den Pandavas auch nur einen
Zentimeter Raum verweigerte? Konnte sich Kamsa, der rachsiichtig und wachsam die
unschuldigen Kinder seiner Schwester tétete, vor dem Tod retten?

Selbst heute wdre das das Schicksal der Menschen, die sich dem Dharma widersetzen. Was
kann ich euch noch vermitteln? Erkennt diese Wahrheit, folgt sorgféltig dem richtigen Weg und
verhaltet euch entsprechend.

So,

Sai,

Der Bewohner deines Herzens.
23.9.1988

- Quelle: Prema Dhaara: Bd. 1

30
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



RATSEL ZUM NACHDENKEN (Auflsung)

Hi{k |1 |u|L|[BNNA|[W|A|[R|E[N]E]|Ss]s]
AT |Dp |G |wW|M| ITNNT|J|o]|s|G|o]|]]|oO
Ly |c|H|H|F|IT1|[KNEYN|E|G[A|[M[E|N

Freiheit ist Unabhdngigkeit von dufSeren Einfliissen. Vollkommene Freiheit ist keinem Menschen
auf Erden gegeben. Je weniger Bediirfnisse man hat, desto gréfier ist die Freiheit. Vollkommene
Freiheit ist daher vollkommene Wunschlosigkeit.

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Sechzehn schlechte Charakterziige im Menschen

Es gibt sechzehn schlechte Eigenschaften, die den Menschen sein Menschsein vergessen
lassen. Acht dieser schlechten Eigenschaften sind Stolz auf Reichtum, korperliche Starke,
Intelligenz, Jugend, hohe Bildung, Stellung, Sippe und kérperliche Schonheit. Aulerdem wird
er von sechs inneren Feinden heimgesucht, namlich kama, krodha, lobha, moha, mada und
matsarya (Begierde, Arger, Gier, Verblendung, Stolz und Eifersucht). Wenn man noch rajo guna
(Leidenschaft) und tamo guna (Tragheit) hinzufiigt, erhoht sich die Zahl der schlechten
Eigenschaften, unter denen der Mensch heute leidet, auf sechzehn. Gott ist die Verkdrperung
von sechzehn kalas (Herrlichkeiten). Nur wenn der Mensch sich von den sechzehn schlechten
Eigenschaften befreit, wird er in sechzehn gottlichen Strahlen glénzen.

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

31
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025

32
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



