
JUNI 2025 



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Inhalt 

Leitartikel: Die Herrlichkeit der Mutterschaft und die Gnade des Herrn


Die Herrlichkeit der Miutterschaft, Sri Sathya Sai Baba, 6. Mai 2000 

Ramakatha Rasavahini, Kapitel 4, Die Söhne, Sri Sathya Sai Baba 

Buddha und seine Botschaft der Liebe, Sri Sathya Sai Baba, 21.Mai 2000 

Chinna Katha: Drei Arten des Zuhörens 

Rätsel: Das Leben ist ein Spiel 

Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali, 2. Om Sri Sai Sathya Sai Svarupaya Namah 

Tiefe Hingabe zieht das Göttliche an, Geetha Mohanram 

Swami, unser Antaryami, Venkatesh Prasad 

Meine schönsten Momente mit meiner Mutter Sai, p.Sai latha 

Meine Erfahrungen als Student von Swami, Girish Atre 

Feierlichkeiten in Prasanthi Nilayam, ein Bericht 

SSSHSS und SMT Eswaramma-Schüler der Oberstufe glänzen 

Pilgerreise von Devodees, Die Freude des kollektiven Sadhana 

Briefe aus Liebe, Sri Sathya Sai Baba 

Rätselauflösung 

 2
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

 3
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Leitartikel 

DIE HERRLICHKEIT DER MUTTERSCHAFT UND DIE GNADE DES HERRN 

Der Juni erblüht voll heiliger Erinnerungen – Erinnerungen an die Liebe, die nährt, an die Hingabe, die 
verwandelt, und an die Reinheit, die erhebt. Im Mittelpunkt dieser Monatsausgabe steht die 
Mutterschaft, die durch Sai Babas Rede zum Easwaramma-Tag gefeiert wird und in der er hervorhebt, 
wie die reinste Liebe einer Mutter das Schicksal der Menschheit prägt. Geschichten aus der Ramakatha, 
das Leben von Lava-Kusha, Putlibai und Mahatma Gandhi erinnern uns daran, dass Größe dem heiligen 
Boden einer Mutter entspringt. 

Diese Ausgabe lässt auch die Essenz von Buddha Purnima lebendig werden, die von Tri Ratna Saranam 
– Buddham, Dhammam, Sangham – erfüllt ist. Durch farbenfrohe kulturelle Darbietungen und 
tiefgründige spirituelle Reflexionen werden wir auf den Weg des Mitgefühls und der Entsagung geführt, 
wie ihn sowohl Buddha als auch Sai Baba vorgelebt haben. 

Die lebhaften Parthi Yatras aus Nagarkurnool und Srikakulam offenbaren die Kraft des kollektiven 
Sadhana und des selbstlosen Seva. Zeugnisse göttlicher Gnade – Heilung, Schutz und Transformation – 
bestätigen, dass Swami weiterhin unter seinen Devotees wandelt. 

Berührende Erzählungen von Alumni und Devotees wie „Meine wertvollsten Momente mit Mutter Sai“ 
und „Tiefe Hingabe zieht das Göttliche an“ bekräftigen eine einfache Wahrheit: Wenn das Herz rein und 
fest in der Liebe ist, wird der Herr unser ständiger Begleiter. 

Der Reichtum dieser Ausgabe liegt in der Art und Weise, wie sie Hingabe mit Einsicht verbindet. Von 
der inneren Bedeutung des Zuhörens in der Chinna Katha bis zur poetischen Schönheit von Swamis 
Ashtottarashata Namavali ist jede Seite eine Einladung, tief nachzudenken. Kinder und Jugendliche 
werden durch Rätsel, inspirierende Beispiele und Einblicke in Swamis Allgegenwart sanft an 
dharmisches Denken herangeführt. 

Die Ausgabe dieses Monats zeigt auch das Zusammenspiel von Liebe und Hingabe – durch Geschichten, 
in denen der Herr zum Retter und Freund wird. Sie erinnert uns sanft daran, dass mit 
unerschütterlichem Glauben selbst die heftigsten Stürme zu Gnadenschauern werden. Wir sind nicht 
nur dazu aufgerufen, Swamis Wunder zu bestaunen, sondern auch seine Botschaft widerzuspiegeln. 

Mögen wir beim Umblättern jeder Seite an Swamis Worte erinnert werden: „Das Leben ist ein Spiel, 
spiel es“ – mit Aufrichtigkeit, Kraft und Hingabe. Die wertvollen Perlen der Weisheit in Form von 
Briefen, die Sai Baba an seine Schüler geschrieben hat, sind eine wertvolle Ergänzung dieser Ausgabe. 
Lasst uns danach streben, edle Werkzeuge seines Willens zu werden, verankert in der Wahrheit und 
geleitet von der Liebe. 

Die Redaktion 

 4
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Der Avatar spricht 

DIE HERRLICHKEIT DER MUTTERSCHAFT 

Ramas Göttlichkeit erblühte unter Kausalyas liebevoller Fürsorge. 

Aufgrund von Sitas zarten Gefühlen und ihrer Tugendhaftigkeit 

erlangten Lava und Kusha Ehre und Ruhm. 

Jijabais liebevolle Fürsorge machte aus Shivaji einen großen Krieger. 

Genährt von der Liebe seiner Mutter Putlibai, wurde Gandhi ein Mahatma. 

Ihr könnt keine süßen Mangos erwarten, wenn ihr Neemsamen sät. Wenn ihr Mangos wollt, müsst ihr 
Mangosamen säen. Die Erde ist eine, aber die Samen unterscheiden sich. Ihr müsst das säen, was ihr 
ernten wollt. Der Mutterleib ist wie die Erde. Die Kinder werden je nach den Gedanken der Eltern gut 
oder schlecht sein. Es ist ein großes Glück, als Mensch geboren zu werden. Der Mensch, der mit dem 
menschlichen Leben gesegnet wurde, sollte edle Gedanken entwickeln und innerlich Glückseligkeit 
erfahren. Nur dann kann er wahrhaft gesegnet genannt werden.  

Die Heiligkeit der Mutter-Kind-Beziehung 

Putlibai, die Mutter von Mahatma Gandhi, pflegte ein Gelübde einzuhalten, kein Essen zu sich zu 
nehmen, ehe sie nicht den Gesang des Kuckucks vernahm. Eines Tages geschah es, dass der Gesang des 
Kuckucks nicht zu hören war. Gandhi, der zu der Zeit ein kleiner Junge war, konnte es nicht ertragen, 
seine Mutter lange Zeit fasten zu sehen. Aus Liebe und Fürsorge für seine Mutter ging er hinter das 
Haus und imitierte den Gesang des Kuckucks. Dann ging er ins Haus zurück und sagte seiner Mutter, sie 
könne jetzt essen, da sie den Gesang des Kuckucks gehört habe. Die Absicht hinter seiner Handlung war 
zweifelsohne gut, aber Putlibai war verstört, da sie wusste, dass ihr Sohn gelogen hatte. Mit Tränen in 
den Augen klagte sie: „Welch Sünde habe ich begangen, dass ich einen Sohn zur Welt gebracht habe, 
der die Unwahrheit spricht!“ Mit diesen Worten rügte sie ihn dafür, eine Lüge geäußert zu haben. 
Gandhi legte einen Eid ab, er würde von da an nie mehr eine Falschheit begehen. Gemäß dem Wunsch 
seiner Mutter hielt er bis zu seinem Lebensende an der Wahrheit fest und erlangte einen guten Ruf. 

Edle Mütter haben edle Wünsche 

Ishvaracandra Vidyasagar lebte mit seiner Mutter in einem Dorf nahe bei Kolkata. Finanziell gesehen 
waren sie arm, aber sie waren mit dem Reichtum der Tugenden ausgestattet. Die Mutter sagte oft zu 
ihrem Sohn: „Mein Lieber, eine Ausbildung, die nur den Bedürfnissen des Magens dient, ist überhaupt 
keine Bildung. Du solltest studieren, um der Gesellschaft zu dienen. Du solltest deine Bildung für die 
Emanzipation des Landes nutzen.“ Vidyasagar pflegte aufgrund seiner Armut unter den Straßenlaternen 
oder an der Bushaltestelle zu studieren. Er folgte den Worten seiner Mutter gewissenhaft und studierte 
mit Herz und Seele. Der Segen der Mutter kann einen jeden großartig machen. Die Kinder mögen gut 
oder schlecht sein, aber die Mutter liebt ihre Kinder immer und strebt nach ihrem Wohlergehen. Das 
Herz der Mutter ist voller Liebe und Mitgefühl für ihre Kinder.  

Nach Abschluss seiner Ausbildung nahm Vidyasagar eine Anstellung an. Einmal wurde im Dorf ein 
religiöses Fest gefeiert. Die Reichen im Dorf nahmen in ihren besten Kleidern am Fest teil; aber 
Vidyasagars Mutter musste sogar am Festtag einen alten Sari tragen, da sie keinen guten Sari besaß. Als 
Vidyasagar das mit ansah, war er sehr traurig. Als er sein erstes Gehalt erhielt, legte er es seiner Mutter 
zu Füßen und bat sie eindringlich, sie möge sich einen guten Sari kaufen. Sie sagte: „Sohn, ich will nicht, 

 5
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

dass du dein Einkommen für meine Saris und Schmuck ausgibst. Nutze es, um der Gesellschaft zu 
dienen. Alles was ich will ist, dass du im Leben aufsteigst und dir einen guten Namen machst.“ Dann 
fügte sie hinzu: „Ich habe ein paar Wünsche, werde sie aber erst zur rechten Zeit äußern.“ 

Nach und nach stieg Vidyasagar zu einer höheren Position auf und auch sein Gehalt erhöhte sich 
entsprechend. Da bat er seine Mutter, ihre Wünsche zu äußern. Sie ließ ihn neben sich sitzen und sagte: 
„Mein Lieber, du bist hochgebildet und hast eine herausragende Stellung inne. Aber als Mutter muss 
ich dir sagen, was gut für dich ist. Was immer ich dir sage, beruht nur auf meiner mütterlichen Liebe zu 
dir. Ich will nichts für mich selbst. Unser Dorf ist klein. Die Kinder in unserem Dorf haben keine 
Möglichkeit zur Ausbildung, weil es in unserem Dorf keine Schule gibt. Ich möchte deshalb, dass du 
eine kleine Schule errichtest.“ Entsprechend dem Wunsch seiner Mutter etablierte er im Dorf eine 
kleine Schule. Nach einiger Zeit sagte er zu ihr: „Mutter, ich habe gemäß deinem Wunsch eine Schule in 
unserem Dorf errichtet. Gibt es sonst irgendetwas, das du willst?“ Sie sagte zu ihm: „Sohn, in unserem 
Dorf leiden die Leute unter dem Mangel an medizinischen Einrichtungen. Es gibt niemanden, der sie 
auch nur für so geringfügige Beschwerden wie Husten, Erkältung und Fieber behandelt. Deshalb wäre 
es für jeden, vor allem die Kinder, hilfreich, wenn du hier ein kleines Krankenhaus etablierst.“ Er folgte 
der Anweisung seiner Mutter und errichtete umgehend ein kleines Krankenhaus. 

Easwaramma, die auserwählte Mutter 

Auch Mutter Easwaramma hatte solch edle Wünsche. Als Sais Ruhm sich weit und breit verbreitete, 
kam sie eines Tages zu mir und sagte: „Swami, es schmerzt mich zu sehen, wie die Kinder unseres 
Dorfes den langen Weg nach Bukkapatnam laufen, um zur Schule zu gehen. Bitte errichte eine kleine 
Schule.“ Gemäß ihrem Wunsch etablierte ich eine kleine Schule. Nach einiger Zeit wollte sie, dass auch 
ein kleines Krankenhaus hier errichtet wird. Sie sagte, sie könne es nicht ertragen mitanzusehen, wie 
die Mütter unter großen Schwierigkeiten ihre Kinder zur medizinischen Behandlung nach Bukkapatnam 
tragen. Entsprechend ließ ich ein kleines Krankenhaus errichten. Die kleine Schule, die ich errichtete, ist 
heute zu einer großen Universität geworden. Das kleine Krankenhaus, das ich errichtete, ist zu einem 
Super Speciality Krankenhaus geworden. Diese gewaltigen Aufgaben konnten als Ergebnis des edlen 
Wunsches (satya sankalpa) von Mutter Easwaramma und dem göttlichen Willen (nitya sankalpa) von 
Sai erfüllt werden. Ihr letzter Wunsch bestand darin, das Dorf mit Trinkwasser zu versorgen. Sie wies 
darauf hin, dass die Frauen unter großen Schwierigkeiten Wasser aus tiefen Brunnen, die beinahe 
ausgetrocknet waren, ziehen mussten. Sogleich verschaffte ich dem Dorf Trinkwasser. Jetzt habe ich 
über das Sri Sathya Sai Wasserprojekt den gesamten Bezirk von Anantapur mit Trinkwasser versorgt. 

Böse Menschen verschonen nicht einmal Gott 

Wenn ihr erst einmal die Liebe eurer Mutter erfahren habt, braucht ihr nichts anderes. Wenn das Herz 
der Mutter rein ist, werden auch ihre Kinder reinen Herzens sein. Man sollte seine Mutter achten und 
ihre Gefühle niemals verletzen. Als Swami im alten Mandir wohnte, gab es eines Tages einen 
ungewöhnlichen Menschenauflauf. Easwaramma ahnte Gefahr, kam zu mir und sagte: „Swami, diese 
Leute scheinen etwas im Schilde zu führen. Ich fürchte, dass sie versuchen dir zu schaden. Es ist mir 
unmöglich, friedlich zu schlafen.“ Ich machte ihr Mut, indem ich sagte: „Sei furchtlos. Dieser Körper 
wird zwangsläufig eines Tages vergehen. Gib deshalb die Anhaftung an den Körper auf.“ In jenen Tagen 
pflegte ich allein in einer strohgedeckten Hütte zu schlafen. In der Nacht setzten ein paar übel gesinnte 
Menschen die Hütte an allen vier Seiten in Brand. Überall loderten die Flammen. Als sie das erblickten, 
rannten Subbamma und Easwaramma herbei. Als sie die Stelle erreichten entdeckten sie zu ihrem 
großen Erstaunen, dass über der Hütte ein heftiger Regenfall herunterging; in der Umgebung gab es 
jedoch absolut keinen Regen. Als ich aus der Hütte heraustrat, waren beide überglücklich, mich sicher 
und gesund zu sehen.   

Die Mutter ist keine gewöhnliche Frau; sie ist wahrhaft Gott. Verehrt sie und erhaltet ihre Gnade. Wenn 
ihr erst einmal den Segen eurer Mutter habt, könnt ihr alles in dieser Welt erreichen.  

 6
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Wir feiern heute den Easwarammatag, um die Herrlichkeit der Mutterschaft zu verbreiten. Die Welt 
wird durch die Gebete der Mütter erhalten. Das Gebet einer Frau ist machtvoller als tausend Gebete 
der Männer, weil Frauen rein und weichherzig sind. Bereitet eurer Mutter niemals Verdruss. Verletzt 
ihre Gefühle niemals. Dann wird Gott euch bei all euren Unternehmungen helfen. 

Bhagavan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan „Om Sivaya om sivaya“.  

- Auszug aus Bhagavans Ansprache am Easwarammatag in der Sai Ramesh Halle, Brindavan, 6. Mai 
2000. 

Liebe als Gedanke ist "Sathya" (Wahrheit) 

Liebe als Handlung ist "Dharma" (Rechtschaffenheit) 

Liebe als Gefühl ist "Santhi" (Frieden) 

Liebe als Verstehen ist "Ahimsa" (Gewaltlosigkeit) 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Vahini – Der ewige Strom: Ramakatha Rasavahini  

Kapitel 4 

DIE SÖHNE 

Die Königinnen vollzogen das zeremonielle Bad (gemäß dem Rat des Lehrers). Sie betraten den Schrein 
des Palastes, in dem sich der Altar der Familiengottheit befand. Vasishtha vollendete die Zeremonie der 
Anbetung. Das Payasam (Speise), das das göttliche Wesen überreicht hatte, wurde dann in drei goldene 
Schalen gegeben. Nun rief Vasishtha Dasharatha herein und sagte: „Raja! Gib diese Schalen deinen 
Frauen – zuerst Kausalya, dann Sumitra und zuletzt Kaikeyi.“ Der König tat, wie ihm geheißen. Sie 
nahmen die Schalen und fielen Vasishtha und Dasharatha zu Füßen. Dann wies Vasishtha sie an, erst 
von dem Payasam zu essen, nachdem sie die Füße von Rishyasringa berührt hatten, der den Yaga 
geleitet hatte. 

Deshalb bewahrten Kausalya und Kaikeyi ihre Schalen sicher im Schrein auf und gingen zu ihren Zofen, 
um ihre Haare zu trocknen, bevor sie sich frisieren ließen. Unterdessen trat Sumitra auf die Terrasse, 
stellte ihre Schale auf die niedrige Brüstung und trocknete ihr Haar in der Sonne, während sie über ihre 
seltsame Lage nachgrübelte: Sie war die zweite Königin! Der Sohn der ältesten Königin wird rechtmäßig 
den Thron besteigen. Der Sohn von Kaikeyi, der dritten Königin, kann gemäß dem Versprechen, das der 
König bei seiner Hochzeit mit ihr gegeben hat, den Thron besteigen! Aber Sumitra fragte sich: „Was 
wird aus dem Sohn, den ich bekommen werde? Er wird weder hierhin noch dorthin gehören. Warum 
überhaupt einen Sohn haben, der als ein Niemand ohne Rang und Namen leiden muss? Besser, ein 
Sohn wird nicht geboren, als dass er geboren wird und unbeachtet bleibt.“ 

 7
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Aber das war nur für einen Augenblick. Schnell fand sie sich damit ab. Sie wusste, dass das, was die 
Götter beschlossen hatten, geschehen muss und niemand es aufhalten kann. Sie erinnerte sich daran, 
dass es der Befehl ihres Lehrers und der Befehl des Königs war, und so ging sie entschlossen zu der 
Schale, um ihren Inhalt zu essen, als plötzlich ein Adler herangeflogen kam und ihn in seinem Schnabel 
wegtrug, weit, weit in den Himmel hinauf. 

Sumitra bereute ihre Nachlässigkeit gegenüber dem kostbaren Payasam. Sie glaubte, dass der König 
sehr verärgert sein würde, wenn er von dem Missgeschick erfuhr. Sie konnte sich nicht entscheiden, 
was sie als Nächstes tun sollte. Sie ging direkt zu ihrer Schwester Kausalya und erzählte ihr die ganze 
Geschichte. In diesem Moment kam auch Kaikeyi mit der goldenen Schale, nachdem sie ihr trockenes 
Haar hochgebunden hatte. Die drei liebten einander sehr, wie Schwestern, die mit einem einzigen 
seidenen Faden der Zuneigung verbunden waren. 

Um dem König die traurige Nachricht zu ersparen, ließen sie eine weitere goldene Schale bringen, in die 
Kausalya und Kaikeyi jeweils einen Teil ihrer Portion gossen, so dass alle gemeinsam im Schrein Platz 
nehmen konnten. Sie aßen das Payasam, während Rishyasringa seinen Segen erteilte und die Ältesten 
und Gelehrten glückverheißende vedische Hymnen sangen. Dann tranken die Königinnen heiliges 
Wasser und warfen sich vor dem Altar nieder. Sie fielen Rishyasringa zu Füßen und begaben sich in ihre 
eigenen Paläste. 

Die Zeit verging, und die Nachricht, dass die Königinnen schwanger seien, verbreitete sich unter dem 
Volk. Die Körper der Königinnen nahmen ein strahlendes Aussehen an. Der zehnte Monat kam. 
Dienstmädchen und Ammen warteten auf das freudige Ereignis und wachten mit großer Sorgfalt über 
die Königinnen. Da erfuhren sie, dass Kausalya Wehen hatte. Sie eilten zu ihrem Palast. Unterwegs 
erfuhren sie, dass die Königin einen Prinzen geboren hatte! Am zweiten Tag brachte Kaikeyi einen Sohn 
zur Welt. Die frohe Botschaft erfüllte den gesamten Frauenpalast mit Freude. Am folgenden Tag hatte 
Sumitra Wehen und gebar Zwillinge. 

Überall waren glückverheißende Zeichen zu sehen. Die frohe Botschaft erfüllte alle mit unermesslicher 
Freude. Die Erde bedeckte sich mit Grün, überall blühten die Bäume! Musik erfüllte die Luft, Wolken 
ließen duftende Regentropfen fallen, aber nur auf die Gemächer, in denen die Babys in ihren Wiegen 
lagen! Dasharathas Freude kannte keine Grenzen. Während er jahrelang von Kummer gequält worden 
war, weil er keinen einzigen Sohn hatte, verschaffte ihm die Geburt von vier Söhnen unbeschreibliche 
Zufriedenheit und Freude. 

Der König lud Brahmanen ein und schenkte ihnen Gold, Kühe und Land in Hülle und Fülle. Er 
veranlasste die Verteilung von Geld und Kleidung an die Armen. Außerdem schenkte er den 
Obdachlosen Häuser. Er gab den Hungrigen zu essen. Wohin man auch blickte, sah man Menschen, die 
das freudige Ereignis bejubelten und „Jai Jai“ riefen. Die Untertanen versammelten sich in großen 
Gruppen, um ihre Freude mit Musik und Tanz zum Ausdruck zu bringen. „Wir haben jetzt Prinzen im 
königlichen Geschlecht“, rühmten sie sich. Ihre Begeisterung war noch größer als damals, als sie selbst 
Söhne bekommen hatten. Die Frauen brachten Gott für diese Gnade, Dankopfer dar, denn sie waren 
sicher, dass die Geburt der Söhne ihres Königs ein Zeichen göttlicher Barmherzigkeit war. 

Dasharatha lud den Lehrer der königlichen Dynastie, Vasishtha, in den Palast ein und ließ auf dessen 
Vorschlag hin einen gelehrten Astrologen die Horoskope der Neugeborenen erstellen. Dieser 
verkündete ihnen, dass das Kind von Kausalya zu einem äußerst günstigen Zeitpunkt geboren worden 
sei – während Uttarayana (das göttliche Halbjahr), während der hellen vierzehn Tage des Monats 
Caitra, am neunten Tag, unter dem Stern Punarvasu, an einem Montag, im Sternzeichen des Löwen 
(simhalagna) und in der Abhijith-Periode (der Zeit des Sieges), als die Welt in Frieden ruhte und das 
Wetter ausgeglichen war (weder heiß, warm noch kalt). Kaikeyis Sohn wurde am nächsten Tag geboren 
– Caitra, helle Hälfte, zehnter Tag, Dienstag Gandhayoga. Am dritten Tag wurden die Zwillinge geboren 
– Caitra, helle Hälfte, elfter Tag, Aslesha-Stern, Vriddhiyoga. Diese Details wurden dem Astrologen 

 8
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

mitgeteilt, und er wurde gebeten, die Horoskope in Übereinstimmung mit den Regeln der Wissenschaft 
zu erstellen und dem König seine Schlussfolgerungen mitzuteilen. 

Dann bat Dasharatha Vasishtha, den günstigen Zeitpunkt für die Namensgebungszeremonie der Kinder 
festzulegen. Der Lehrer der Familie saß einige Sekunden lang still in Meditation versunken da: Er sah in 
seiner yogischen Vision die kommenden Jahre offenbart. Als er aus dieser Vision erwachte, sagte er: 
„Maharaja! Deine Söhne sind keine gewöhnlichen Sterblichen. Sie sind unvergleichlich. Sie haben viele 
Namen. Sie sind keine Menschen. Sie sind göttliche Wesen, die menschliche Gestalt angenommen 
haben. Sie sind göttliche Persönlichkeiten. Das Glück der Welt hat sie hierher gebracht. Ich betrachte es 
als große Gnade, dass ich die Namensgebungszeremonie dieser göttlichen Kinder leiten darf.“ Da es 
drei Mütter, aber nur einen Vater gab, legte Vasishtha fest, dass die zehntägige „Periode der 
Unreinheit“ ab dem Tag gezählt werden sollte, an dem Kausalya ihr Kind zur Welt gebracht hatte. Der 
elfte Tag nach der Geburt von Kausalyas Sohn, so erklärte der Weise, sei ein günstiger Tag für die 
Namensgebungszeremonie. Voll Dankbarkeit für diese Gunst fiel der König Vasishtha zu Füßen, und der 
Lehrer begab sich in seine Einsiedelei. 

Auch der Astrologe billigte den Tag und begann, die Liste der Dinge aufzuschreiben, die für das Ritual 
bereitgehalten werden mussten. Er übergab die Liste dem Oberpriester und ging, beladen mit den 
Geschenken des Königs. Dasharatha ließ Einladungen für die Zeremonie schreiben und sandte sie an die 
Lehnsherren, an die Adligen, Höflinge, Weisen und Gelehrten in seinem ganzen Reich, wobei er sie 
entsprechend ihrem Rang und Stand adressierte. Die Boten, die die Einladungen überbrachten, waren 
entweder Minister, Hofgelehrte, Beamte oder Brahmanen, deren Status dem Rang und Stand der 
Eingeladenen entsprach. 

Zehn Tage vergingen. Die Stadt Ayodhya wurde geschmückt und für das Auge besonders reizvoll 
gestaltet. Der Klang der Musik erfüllte die Luft und verbreitete sich in alle Richtungen über das ganze 
Königreich, sodass die Menschen sich fragten, ob sie himmlische Engel hörten. Die Straßen waren mit 
Wohlgerüchen besprüht und die Stadt war voller Besucher. Nur die Weisen und Höflinge durften die 
inneren Gemächer des Palastes betreten. Für alle anderen, ob Prinzen oder Bauern, waren separate 
Unterkünfte eingerichtet worden. Im Innenhof des Palastes waren Pavillons errichtet worden, in denen 
alle Gäste und Eingeladenen Platz fanden. Dort wurden sie so untergebracht, dass sie die 
Namensgebung mit allen dazugehörigen Zeremonien mitverfolgen konnten. 

Bald erklang Musik aus der Durbar-Halle. Man hörte den Gesang vedischer Hymnen der Brahmanen. 
Die drei Königinnen betraten mit ihren Säuglingen im Arm die elegant geschmückte Halle. Sie strahlten 
wie göttliche Mütter, die die Götter Brahma, Vishnu und Shiva tragen. Die Glückseligkeit und das 
Leuchten auf ihren Gesichtern waren mit menschlichen Worten nicht zu beschreiben. 

Sobald das Volk ihrer Ankunft gewahr wurde, stiegen Jubelrufe aus ihren Herzen auf. Frauen 
schwenkten glücksbringende Lampen vor ihnen. Drei besondere Sitze waren für sie bereitgestellt 
worden. Kausalya nahm als erste Platz, gefolgt von Sumitra und Kaikeyi. Kaiser Dasharatha saß zu 
Kausalyas Rechten. 

Die Brahmanen begannen die Zeremonie mit großer Sorgfalt. Sie entzündeten das heilige Feuer und 
gossen Opfergaben unter Rezitation der entsprechenden Formeln hinein. Reiskörner wurden auf 
goldene Platten gestreut und mit weichen Seidentüchern bedeckt. Dann legten die Mütter ihre Kinder 
auf die Tücher. Das Kind von Kausalya schaute Vasishtha an, als wäre er ein alter Bekannter! Es 
bemühte sich, näher zu ihm zu kommen, als würde ihm seine Gesellschaft gefallen und es gerne in 
seiner Nähe sein wollen! Alle wunderten sich über dieses seltsame Verhalten. Vasishtha wrde von 
Freude überwältigt. Er vergoss Freudentränen. Er musste sich die Augen wischen und hatte große 
Mühe seine Beherrschung nicht zu verlieren. Dann hielt er ein paar Reiskörner in der Hand und sagte: 
„König! Das Kind, das geboren wurde, um Kausalya Freude zu bereiten, wird das Gleiche für die ganze 
Menschheit tun. Seine Tugenden werden allen Menschen Trost und Zufriedenheit, Freude und Glück 

 9
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

bringen. Die Yogis und Suchenden werden in ihm eine große Quelle der Freude finden. Deshalb soll er 
von diesem Moment an den Namen Rama tragen, „der, der erfreut“. Und die Weisen begrüßten den 
Namen als sehr passend und bedeutungsvoll. Sie riefen: „Ausgezeichnet, ausgezeichnet!“ 

Dann blickte Vasishtha auf die Zwillinge von Sumitra. Der Ältere, so spürte er, würde ein Held werden, 
ein tapferer Kämpfer und mit großem Reichtum ausgestattet. Er wusste, dass er Freude daran haben 
würde, Gott und seiner Gemahlin Lakshmi zu dienen; dieser Dienst würde für ihn wie der Atem des 
Lebens sein. Deshalb wählte er für ihn den Namen Lakshmana. Vasishtha wusste, dass sein jüngerer 
Bruder ein furchterregender Vernichter der Feinde sein und zugleich zufrieden den Fußstapfen seiner 
älteren Brüder folgen würde. Deshalb segnete er ihn mit dem Namen Shatrughna (der, der die Feinde 
bezwingt). 

Danach blickte er auf das Kind, das Kaikeyi so viel Freude bereitete. Vasishtha wusste, dass dieses Kind 
alle Herzen mit Liebe und Freude erfüllen würde. Es würde alle durch seine unglaubliche Treue zum 
Dharma in Erstaunen versetzen. Es würde mit großem Mitgefühl und Zuneigung über seine Untertanen 
herrschen. Deshalb gab er ihm den Namen Bharata, „der, der regiert“. Das Volk war glücklich, als es 
hörte, wie der Lehrer von der glorreichen Zukunft der Kinder sprach. Es war voller Liebe für die Prinzen 
und nannte sie von diesem Tag an Rama, Lakshmana, Shatrughna und Bharata.  

Dasharatha hatte für alle, die an der Zeremonie teilnahmen, ein reichhaltiges Festmahl vorbereiten 
lassen. Er erfüllte alle Anwesenden mit Freude. Er bot jedem die Gastfreundschaft und Geschenke, die 
seinem Stand gebührten. Er überschüttete die Anwesenden mit Geschenken und verteilte als rituelle 
Buße Kühe, Ländereien, Gold und andere Wertgegenstände an die Armen und Bedürftigen. Er achtete 
auf die Bedürfnisse aller, damit niemand unzufrieden oder enttäuscht war, und nachdem die Zeremonie 
beendet war, entließ er alle mit gebührender Höflichkeit, damit sie nach Hause zurückkehren konnten. 

Die Kinder wuchsen schnell unter der liebevollen Fürsorge ihrer Mütter heran. Aber schon früh fiel 
etwas Merkwürdiges auf. Es wurde sehr schnell offenkundig, dass Lakshmana immer Rama suchte und 
Shatrughna immer Bharata! Seit dem Tag seiner Geburt jammerte Lakshmana ununterbrochen! Die 
Ammen, die Kindermädchen und manche andere versuchten verschiedene Heilmittel, aber nichts 
konnte sein Leid lindern oder sein Weinen beenden. Man vermutete innere Schmerzen und probierte 
eine Vielzahl von Medikamenten aus. Doch sie blieben alle wirkungslos. So war sich Sumitra sicher, dass 
die Schmerzen des Kindes nicht mit Medikamenten zu lindern waren. Sie ließ den Lehrer Vasishtha 
rufen. Sobald er den Raum betrat, fiel sie ihm zu Füßen. „Meister“, flehte sie, „dieser Lakshmana weint 
seit seiner Geburt und verlangt nach etwas, das ich nicht entdecken kann. Ich habe Ärzte konsultiert 
und ihn gemäß ihren Anweisungen behandelt. Aber das Weinen wird von Tag zu Tag schlimmer. Er mag 
nicht einmal die Milch seiner Mutter! Von Schlaf ist keine Rede. Wie kann er gesund und munter 
werden, wenn er so weitermacht? Bitte sagt mir, warum er sich so verhält, und segnet ihn, damit er 
dieses ständige Weinen lassen kann.“ 

Vasishtha dachte eine Weile nach. Dann sagte er: „Oh Königin! Sein Schmerz ist einzigartig, und du 
versuchst, ihn mit bekannten Mitteln und Medikamenten zu heilen! Seine Sehnsucht übersteigt das 
Verständnis der Sterblichen. Tu, was ich dir sage, und das Kind wird ruhig und glücklich sein. In dem 
Moment, in dem du das tust, wird das Kind aufhören zu weinen und voller Lebensfreude spielen. Nimm 
ihn jetzt und lege ihn neben Rama, das Kind von Kausalya. Das ist das Heilmittel.“ Danach segnete 
Vasishtha Mutter und Kind und ging wieder fort. Sumitra hörte seine Worte, nahm ihr Kind und brachte 
es dorthin, wo das andere Kind war. Sie legte es neben Rama in die Wiege. Von diesem Moment an 
hörte das Weinen auf! Lachen und Spielen begannen! 

(Fortsetzung folgt...) 

 10
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Der Avatar spricht 

BUDDHA UND SEINE BOTSCHAFT DER LIEBE 

Je mehr ihr Sandelholz zerreibt, desto mehr Sandelpaste erhaltet ihr. 

Je mehr ihr Zuckerrohr kaut, desto mehr süßer Saft wird erzeugt. 

Je mehr Gold erhitzt wird, desto reiner wird es und es strahlt mit zusätzlichem Glanz. 

Ebenso wird sich die innere Glückseligkeit manifestieren, wenn ein Mensch beginnt, 

seine Mitmenschen immer mehr zu lieben. 

. 

Verkörperungen der Liebe! 

Je mehr der Mensch seine Liebe auf andere ausschüttet, desto größer wird seine innere Glückseligkeit 
sein. Deshalb sollte der Mensch seine Liebe zu seinen Mitmenschen ausweiten, wenn er seine eigene 
innere Glückseligkeit vermehren will. Das ist der königliche Weg zur Göttlichkeit. Die beste Weise Gott 
zu lieben besteht darin, alle zu lieben und allen zu dienen. Das ist das Geheimnis, das Buddha 
offenbarte. Buddham saranam gachchhami, Dhammam saranam gachchhami, Sangham saranam 
gachchhami. Der erste dieser Lehrsätze weist euch an, euren Intellekt (buddhi) durch gute Gesellschaft 
zu reinigen. Als nächstes solltet ihr euren Intellekt im Dienst an der Gesellschaft einsetzen. Das wird 
euch auf den rechten Pfad führen. Ihr solltet kein Lebewesen verletzen. Helft immer, verletzt nie.  

Buddhas wichtigste Lehre ist: Gewaltlosigkeit ist der höchste Dharma. Niemand sollte durch Gedanken, 
Worte oder Taten verletzt werden oder Schaden erleiden. Ihr mögt euch fragen, ob ein solches 
Verhalten praktikabel ist. Ja, es ist definitiv möglich. Mit unerschütterlicher Entschlossenheit ist es 
möglich, jede große Aufgabe zu vollbringen. Wenn ihr erst einmal erkennt, dass nur der eine Gott in 
allen wohnt, werdet ihr niemals jemanden verletzen oder schädigen. Dann braucht ihr nichts mehr zu 
befürchten. 

Der menschliche Körper ist vergänglich  

Der menschliche Körper ist vergänglich. Das Glück, das aus diesem vergänglichen Körper gewonnen 
wird, ist ebenfalls vergänglich. Es kann euch kein dauerhaftes Glück schenken. Buddha verließ sein 
Zuhause auf der Suche nach dem Glück, das dauerhaft und ewig ist. 

Außerhalb seines Hauses sah er einen Leichnam, einen Kranken und einen altersschwachen alten 
Mann. Nachdem er diese erbärmlichen Anblicke gesehen hatte erforschte er, wie man dem Leid dieser 
Welt entkommen und dauerhaftes Glück erfahren könne. Was ist die Ursache des Todes? Was ist die 
Ursache hohen Alters? Ist es möglich, das Alter zu vermeiden? Es ist nur natürlich. Alle Stadien wie 
Kindheit, Jugend und Alter sind im menschlichen Leben ganz natürlich. Es sind alles physische und 
äußere Veränderungen. Wir sollten uns über diese physischen und äußerlichen Veränderungen keine 
Sorgen machen. Ihr wollt, dass der Körper dauerhaft ist. Was ist die Ursache von Tod? Was ist die 
Ursache von Alter? Was ist die Ursache für dieses Leben? Was ist die Ursache von Krankheiten? Nach 
ernsthafter Untersuchung entdeckte er, dass der menschliche Körper wie eine Wasserblase ist, dass es 
der Geist (mind) ist, der Krankheiten im Körper verursacht. Es wird psychologisch genannt. Ihr solltet 
euch nicht übermäßig um den Körper sorgen. Ihr solltet versuchen, eure innere Göttlichkeit lieber 
früher als später zu erfahren, weil der Körper vergänglich ist und nicht lange währt. 

Der Mensch führt Opferhandlungen und Rituale durch, ohne die innewohnende Göttlichkeit aller 
Wesen zu erkennen. Als Buddha von Ort zu Ort reiste traf er in einem Dorf auf eine Gruppe Menschen, 

 11
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

die ein Opferritual durchführten. Dieses Opfer verlangte das Töten von Tieren. Buddha protestierte. Er 
sagte ihnen, der allgegenwärtige Gott wohne allen Lebewesen inne. Es sei deshalb nicht angemessen, 
Lebewesen zu opfern. Die Person, die das Ritual durchführte, sagte, die geopferten Tiere würden 
Befreiung erlangen. Buddha lachte darüber und sagte: „Du willst diesen Tieren, die danach nicht 
verlangen, Befreiung geben! Warum wendest du nicht dasselbe Prinzip an und gibst all diesen Männern 
Befreiung, die sich danach sehnen? Ich akzeptiere dein Argument nicht, dass diese Opfertiere Befreiung 
erlangen werden. Welche Upanischad oder welcher Veda empfiehlt Tieropfer? Wie kannst du an 
irgendjemandes Befreiung denken, wenn ein Tier getötet wird? Das ist völlige Unwahrheit. Dieses Tier 
hat keinen Wunsch nach Befreiung geäußert; aber deine Mutter, dein Vater, deine Frau, deine Kinder, 
deine Verwandten und viele andere wünschen sich Befreiung. Warum opferst du nicht sie und erfüllst 
ihren Wunsch? In der Tat, warum beginnst du nicht bei dir selbst? Niemand kann durch Gewalt gegen 
Lebewesen Befreiung erlangen. Es ist die schlimmste aller Sünden.“ 

Das Auslöschen des Wünschens ist Befreiung 

Auf diese Weise propagierte Buddha das Prinzip der Gewaltlosigkeit. Die Liebe, die dem Menschen 
innewohnt, ist auch in Vögeln und wilden Tieren gegenwärtig. Teilt eure Liebe mit Vögeln und Tieren 
und Mitmenschen. Absolute Liebe ist wahre Befreiung. Für die Befreiung (moksha) braucht ihr 
nirgendwo hinzugehen. Sie befindet sich nicht an einem weit entfernten Ort. Reine und selbstlose Liebe 
verleiht Befreiung. Euer Bestreben sollte sein, diese ganzheitliche Liebe zu erhalten. Die Leute führen 
verschiedene spirituelle Übungen durch, um Befreiung zu erlangen. Aber diese spirituellen Übungen 
geben nur zeitweilige Befriedigung. Befreiung kann nicht durch das Studium der Schriften erlangt 
werden. Man kann sie nicht erhalten, indem man den Lehren anderer lauscht. Moha kshaya, die 
Zerstörung der Verblendung, ist Moksha, Befreiung. Befreiung ist in euch. Die Glückseligkeit ist in euch.  
Euer Herz ist das Zentrum der Glückseligkeit. Die Liebe, die aus dem Herzen fließt, muss Gott 
dargebracht werden. 

Verkörperungen der Liebe! 

Am Buddhapurnimatag bloß über Buddhas Größe nachzusinnen ist nicht genug. Ihr müsst die Ideale 
praktizieren, die Buddha gelehrt hat, und die Freude daraus erfahren. Aber heutzutage sind die Leute 
Helden im Redenschwingen, aber Nullen in der Umsetzung. Setzt Buddhas Lehren in eurem Leben in 
die Tat um. Das ist die beste Art und Weise, Buddha eure Verehrung zu erweisen. Buddhas Lehren sind 
erhaben, sublim und heilig. Buddhas Hauptlehre lautet: Gewaltlosigkeit ist der höchste Dharma.  

Liebe ist der andere Name Gottes 

Das Hauptprinzip von Buddhas Lehren ist selbstlose Liebe. Sai verbreitet ebenfalls die Lehre der Liebe. 
Sais grundlegende Lehre ist Liebe. Tatsächlich ist Liebe die Kernbotschaft aller Avatare. Liebe ist die 
grundlegende Wahrheit, die jeder kultivieren sollte. Die gesamte Welt wird mit euch sein, wenn ihr 
Liebe entwickelt. Niemand kann die Kraft der Liebe voll ermessen. Liebe ist unendlich, höchst kostbar 
und höchst glückselig. Die Glückseligkeit der Liebe übertrifft die von Nektar. Liebe spottet allen 
Definitionen und Beschreibungen. Buddha verbreitete das Evangelium der Liebe. Er erfuhr und genoss 
diese Liebe und verschmolz schließlich am Ende seines Lebens mit ihr. Buddha wurde in Liebe geboren, 
wuchs in Liebe auf und verschmolz mit Liebe. Liebe und Gott sind nicht voneinander getrennt. 

Verkörperungen der Liebe! 

Behandelt jeden als Verkörperung der Liebe. Liebe ist eure Lebensmission. Eure Eltern haben euch 
einen Namen gegeben. Benutzt ihn für die Handlungen in der Welt. Ihr könnt euren Freunden eure 
Visitenkarte mit eurem Namen und eurer Adresse geben. Aber was Gott betrifft ist eure Visitenkarte 
nur von Liebe, mit Liebe und an Liebe. Liebe ist der andere Name Gottes. Liebe ist Gott. Lebt in Liebe. 

Beginnt den Tag mit Liebe, 

füllt den Tag mit Liebe, 
 12

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

verbringt den Tag mit Liebe, 

beendet den Tag mit Liebe. 

Das ist der Weg zu Gott. 

Bhagavan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan „Vahe Guru, vahe Guru vahe Guru ji bolo“. 

- Aus Bhagavans Ansprache an Buddhapūrnimā in der Sai Ramesh Halle, Brindavan, am 21. Mai 2000. 

Wenn der Mensch unter akuten Magenschmerzen leidet, tränen seine Augen. Warum? Weil die 
verschiedenen Organe - Auge, Magen usw. - alle zu demselben Körper gehören. Wenn also ein 
Mensch leidet, müssen eure Augen Tränen vergießen und ihr müsst dazu gedrängt werden, den 
Schmerz zu lindern. Das wird geschehen, wenn ihr wisst, dass ihr und er Glieder desselben 
göttlichen Körpers sind. Die Idee des Unterschieds (bheda bhava) entsteht aufgrund der 
Unwissenheit über die Wahrheit. Wenn Menschen wütend werden, knirschen sie mit den 
Zähnen, aber sie achten darauf, sich nicht auf die Zunge zu beißen, denn die Zunge gehört 
ihnen; wenn sie zufällig auf die Zunge beißen, schlagen sie sich nicht die Zähne aus, denn die 
Zähne gehören ihnen. So sind auch der kranke Mensch, der arme Mensch, der leidende 
Mensch, der Analphabet, der böse Mensch, alle Glieder desselben Körpers, von dem auch wir 
Teile sind. Derselbe Strom aktiviert alle. Dies zu erkennen und in dieser Einheit zu verschmelzen, 
ist der Zweck dieses Lebens im menschlichen Körper. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

CHINNA KATHA 

DREI ARTEN DES ZUHÖRENS 

Es war am Hofe eines Königs. Die Minister, Gelehrten und Künstler saßen alle an ihren Plätzen. Der 
König und seine Minister hatten sich durch ihren Witz und ihre Weisheit einen Namen und Ruhm 
erworben. Eines Tages betrat ein Weiser den Hof. Er wurde mit allen Ehren empfangen. Der König 
fragte ihn: „Oh Ehrwürdiger! Darf ich wissen, was dich hierher führt? Wir sind sehr glücklich über deine 
Anwesenheit hier.“ 

Der Weise antwortete: „Oh König, Euer Hof ist bekannt für seinen Witz und seine Weisheit. Ich habe 
drei wunderschöne Puppen mitgebracht und würde mich freuen, wenn Eure Minister diese Puppen 
begutachten und bewerten würden.“ Er überreichte dem König die drei Puppen. Der König rief seinen 
obersten Minister zu sich und gab ihm die Puppen zur Begutachtung und Bewertung. 

Der Minister warf nur einen Blick auf die Puppen und befahl einem königlichen Boten, ihm einen 
dünnen Stahldraht zu bringen. 

 13
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Der Minister steckte den Draht in das rechte Ohr einer der Puppen. Der Draht kam aus dem linken Ohr 
wieder heraus. Er legte sie beiseite. 

Er nahm eine andere Puppe und steckte den Draht erneut in ihr rechtes Ohr. Er kam aus dem Mund der 
Puppe wieder heraus. Er legte auch diese Puppe beiseite. 

Er nahm die dritte Puppe und steckte den Draht hinein, aber er kam weder aus dem anderen Ohr noch 
aus dem Mund wieder heraus. 

Der König und die Höflinge beobachteten gespannt die Szene. Der Minister huldigte dem Weisen und 
sagte: „Oh Ehrwürdiger, von den drei Puppen ist die dritte die beste. Die drei Puppen symbolisieren drei 
Arten des Zuhörens. Auf der Welt gibt es drei Arten von Zuhörern. 

Die ersten hören jedes Wort, nur um es aus dem anderen Ohr wieder hinausgehen zu lassen. Die 
zweiten hören gut zu, merken sich alles gut, nur um dann alles wieder auszusprechen, was sie gehört 
haben. Die dritte Art hört zu, behält alles, was sie gehört hat, und bewahrt es in ihrem Herzen. Das sind 
die besten Zuhörer.“ 

Der Weise gratulierte dem König und dem Minister zur erfolgreichen Bewertung der Puppen, segnete 
sie beide und verließ den Hof. 

Shravanam (Zuhören) ist die erste und wichtigste der neun Arten der Hingabe. Nachdem wir die Worte 
des Weisen gehört haben, sollten wir versuchen, ihre Bedeutung und Botschaft in unserem Geist zu 
bewegen und sie in die Praxis umzusetzen, um unser Leben zu verbessern. 

Das Leben ist ein Spiel, spiele es! Betrachte das Leben selbst als ein großes Spiel. Um in diesem 
Spiel einen guten Namen und Erfolg zu haben, müsst ihr gute Gewohnheiten pflegen. Gute 
Gedanken, gutes Reden und gutes Handeln sind die Disziplinen, die in diesem Spiel erforderlich 
sind. Wenn so viel Übung und Anstrengung erforderlich sind, um in Spielen wie Tennis 
erfolgreich zu sein, wie viel mehr Anstrengung ist dann nötig, um im Spiel des Lebens 
erfolgreich zu sein! Wenn ihr in diesem Spiel einen guten Namen erlangen, eure Ideale 
aufrechterhalten und das Göttliche verwirklichen wollt, müsst ihr in eurem täglichen Leben 
darauf achten. Ihr müsst in eurem täglichen Leben rechtes Denken, rechtes Verhalten und 
rechte Einstellungen beachten. 

- Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

RÄTSEL ZUM NACHDENKEN 
Das Thema des Rätsels dieses Monats lautet „Das Leben ist ein Spiel, spiel es“. Findet die folgenden 
Wörter, die im Rätsel unten versteckt sind. Die Wörter können von links nach rechts, von rechts nach 
links, von oben nach unten, von unten nach oben oder diagonal in beide Richtungen erscheinen.  

Zu findende Wörter: Life, Game, Play, Difficulty, Stride, Awareness, Win, Lose (Leben, Spiel, spielen, 
Schwierigkeit, Schritt, Bewusstsein, gewinnen, verlieren.) Die Antworten auf das Rätsel findet ihr auf 
der letzten Seite dieser Ausgabe. 

 14
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

 

SRI SATHYA SAI ASHTOTTARASHATA NAMAVALI 

2. Om Sri Sai Sathya Svarupaya Namah 

Satyam ist Trikalabadhyam, das, was unberührt bleibt vom Fluss der Zeit, von Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft. Baba hat sich uns offenbart (denn wir können seine Herrlichkeit nicht 
ergründen) als Nirakara, der als Narakara gekommen ist, genau wie er es in Shirdi versprochen hat. Er 
ist also Sathya Svarupa. Wenn Gott als Mensch kommt, wird seine Göttlichkeit nicht im Geringsten 
beeinträchtigt, gemindert oder getrübt. Er ist von Natur aus Wahrheit, Sathya, das Unveränderliche. 
„Die Narren sehen in mir nur diesen menschlichen Körper“, sagte Krishna. Baba warnt uns vor solcher 
Torheit. „Wie lange ihr es auch versucht, wer auch immer zu wissen sucht, mit welchen Mitteln auch 
immer, ihr könnt das Geheimnis meiner Majestät nicht erfassen“, sagt er. „Nur intensives 
vertrauensvolles Studium der Schriften kann euch helfen, einen flüchtigen Einblick zu gewinnen“, 
versichert er. Babas Wille, sein Wort, muss wahr werden, denn er ist die Wahrheit. „Ich sage niemals 
ein Wort, das ohne Bedeutung ist“, sagt er. 

Satya, sagt Baba, besteht aus drei Silben: „Sa“, „ta“ und „ya“. Das bedeutet, dass „Sa“ durch „ta“ und 
‚ya‘ erlangt wird – Sakshatkara, die Selbsterkenntnis, wird durch Tapas (Entsagung, Loslösung, 
Selbstverleugnung) und „Ya“ – ma (Regulierung und Sublimierung der Sinne) – erlangt. Satya ist die 
Glückseligkeit der Erkenntnis; Baba ist diese Glückseligkeit. Er ist das Absolute, das Ewige, die Wahrheit. 

Quelle: Garland of 108 Precious Gems 

 15
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

TIEFE HINGABE ZIEHT DAS GÖTTLICHE AN* 

Geetha Mohanram 

Wir hielten in Penukonda an. Mein Vater war besorgt, weil Swami Puttaparthi direkt nach den Bhajans 
verlassen hatte, ohne Mittag zu essen. Normalerweise packte meine Mutter immer ein schönes 
Picknick für Swami, wenn wir ihn im Auto mitnahmen. Aber an diesem Tag hatten wir nichts zu essen 
dabei. In Penukonda bat Swami meinen Vater, Dosas (eine südindische Pfannkuchenspezialität aus fein 
gemahlenem Reis und Linsen) von einem Straßenstand zu holen. Swami aß den Dosa und bat dann 
meinen Vater, auch einen zu essen, da er noch Auto fahren musste. Dann fragte er Konamma: „Nuvvu 
kuda tintava?“ (Willst du auch essen?). Wir kamen schließlich gegen 18.45 Uhr in Bengaluru an, und 
Swami sagte: „Padmanabh, fahr zum Kallappa Nursing Home.“ Dr. Kallappa war ein sehr guter 
Allgemeinchirurg aus Coorg, Karnataka, und er kam oft nach Brindavan, um Swami zu sehen. Als wir 
ankamen, stieg Swami aus dem Auto und winkte meinem Vater mitzukommen. Ich blieb mit Konamma 
im Auto sitzen. Sie klingelten. Dr. Kallappa öffnete die Tür und war überrascht, Swami zu sehen, und rief 
auf Kannada: „Swamigale, Swamigale!“ Swami sagte: „Hegideeya Kallappa?“ (Wie geht es dir, 
Kallappa?) Dr. Kallappa fragte: „Swami, warum bist du so plötzlich gekommen?“ Swami sagte: „Ich bin 
nicht zu dir nach Hause gekommen. Ich habe eine Patientin aus Puttaparthi mitgebracht. Ich möchte, 
dass du sie dir ansiehst. Sie muss operiert werden.“ 

Die Trage wurde gebracht, Konamma wurde in den Operationssaal gebracht und geröntgt. Swami ging 
ebenfalls in den Operationssaal. Als Dr. Kallappa das Bild anschaute, war er erstaunt und fragte: 
„Swami, wie hat sie die beschwerliche Reise von Puttaparthi über so viele Stunden durchgestanden? 
Sie hat einen Blinddarmdurchbruch. Nimma daya, Swami.“ (Dein Mitgefühl, Swami) Swami antwortete: 
„Ja, ja.“ Dann sagte Dr. Kallappa: „Swami, der Anästhesist ist nicht da.“ Damals gab es noch keine 
Mobiltelefone, und man musste die Leute persönlich herbeirufen. 

Der göttliche Anästhesist 

Dr. Kallappa sagte: „Ich werde ihn anrufen.“ Ich erinnere mich, wie Swami lachte: „Ninna doctor club 
allidane, bandrukuda anaesthesia kodakke aagalla!“ (Dein Anästhesist ist im Club, selbst wenn er 
kommt, kann er keine Anästhesie durchführen!) Dr. Kallappa sagte: „Ich werde einen anderen 
Anästhesisten suchen.“ Swami sagte: „Enu beda“ (Nicht nötig). Swami materialisierte mit einer großen 
Handbewegung Vibhuti und sagte: „Konamma, noru teeyi“ (Konamma, öffne den Mund). Er streute ihr 
Vibhuti in den Mund und trug es auch auf ihre Stirn auf. Dann sagte er: „Konamma, paduko (Konamma, 
schlaf ein). Kallappa, maadu surgery“ (Kallappa, operiere). „Swami, die Operation wird etwa 45 
Minuten bis eine Stunde dauern“, sagte Dr. Kallappa. „Paravagilla (kein Problem), sie wird nicht 
aufwachen, bis ich ihr sage, dass sie aufwachen soll“, antwortete Swami. Wenn ich daran zurückdenke, 
bin ich beeindruckt, wie viel Vertrauen der Arzt gehabt haben muss, um die Operation nur mit Swamis 
Vibhuti als Betäubungsmittel durchzuführen! Wir singen „Paramam Pavitram Baba Vibhutim“, ohne uns 
der Kraft dieses Vibhuti bewusst zu sein. Swami saß neben uns auf der Holzbank der Krankenstation 
und wartete, während die Operation durchgeführt wurde. Mein Vater sagte: „Du hast schon lange 
nichts mehr gegessen, Swami. Lass mich dich nach Whitefield bringen.“ Aber Whitefield war weit weg, 
und Swami weigerte sich zu gehen. Es war bereits 20.30 oder 21.00 Uhr. Schließlich kam Dr. Kallappa 
aus dem Operationssaal und teilte Swami mit, dass die Operation erfolgreich verlaufen war und 
Konamma sich ausruhte. Swami sagte zu meinem Vater: „Lass uns jetzt zu deinem Haus in Jayanagar 
fahren.“ 

Wir fuhren zu unserem Haus, aber meine Mutter war noch nicht aus Puttaparthi zurückgekommen. 
Mein Vater war ein traditioneller Mann, der daran gewöhnt war, dass seine Frau kochte. Er wusste nicht 
einmal, wo in der Küche die Vorräte aufbewahrt wurden. Swami sagte: „Emi radu kada?“ (Du weißt 

 16
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

nicht, wie man kocht, nicht wahr?) Mein Vater gab zu: „Ja, Swami.“ Damals gab es keine Hotels, in 
denen man Essen bestellen konnte, und es wäre uns auch nie in den Sinn gekommen, für Swami Essen 
in einem kommerziellen Betrieb zu bestellen. Dann fragte Swami mich: „Neeku telusa Kamalamma 
ekkada biyam pettindi?“ (Weißt du, wo Kamalamma den Reis aufbewahrt?) Das wusste ich, und Swami 
sagte: „Ich werde Miryalu Charu (Pfeffer-Rasam) zum Essen machen. Kamalamma kommt heute Abend 
spät, und morgen früh wird es kein Problem geben. Nenu kaada vanta chesindi, meeru iduru bhojanam 
cheyandi“ (Ich habe gekocht, ihr beiden esst). Mein Vater war hilflos und wusste nicht, was er tun 
sollte, also stimmte er zu. Nach dem Abendessen zog sich Swami in das Zimmer zurück, das er immer 
bewohnte, wenn er zu uns kam. 

Am nächsten Morgen sagte Swami: „Wir fahren ins Krankenhaus, um Konamma zu besuchen.“ Zu 
diesem Zeitpunkt war meine Mutter bereits angekommen. Als typische Hausfrau war sie entsetzt, als 
sie bemerkte, dass Swami bei uns war. „Swami ist hier? Was habt ihr ihm zu essen gegeben? Ihr könnt 
doch nicht kochen!“ Aber Swami sagte: „Keine Sorge, Kamalamma, dein Mann kann nicht kochen. Ich 
habe gekocht. Miryalu charu baagunindi kada?“ (Der Pfeffer-Rasam war gut, nicht wahr?) 

Die Sorge und Fürsorge Swamis für seine eifrige Devotee 

Mein Vater sagte zu Swami, dass er ihn nach Brindavan bringen würde. Aber die Sorge und Fürsorge 
Swamis war so rührend! „Ich muss Konamma einen Kaffee bringen. Wenn sie die Augen öffnet, wird sie 
sich erschrecken, wenn sie die Infusionen, die Lichter und die Atmosphäre im Pflegeheim sieht. Sie ist 
eine Bäuerin. Sie kennt Kallappa nicht, noch spricht sie Kannada. Nenu okkade kada daneki telusu 
paapam?“ (Sie kennt nur mich, die Arme, nicht wahr?) Als wir im Pflegeheim ankamen, war Konamma 
noch immer bewusstlos. Swami rief sie: „Konamma, leyi, leyi, operation ayi poyindi“ (Konamma, steh 
auf, steh auf, die Operation ist vorbei). Sie war sofort bei Bewusstsein. Swami sagte zu ihr: „Trink diesen 
Kaffee. Du musst dich hier drei Tage lang ausruhen. Dann wird Padmanabh dich zu sich nach Hause 
bringen, und wenn du dich vollständig erholt hast, wird er dich nach Brindavan bringen. Danach kannst 
du nach Puttaparthi gehen.“ Sie blieb 15 Tage lang in unserem Haus, dann brachte mein Vater sie nach 
Puttaparthi. Wir fragten Swami: „Welches große Glück hatte Konamma, dass du sie persönlich aus 
Puttaparthi nach Bengaluru gebracht hast, damit sie operiert werden kann. Was hat sie für dich getan?“ 
Swami antwortete: „Emi ledu, prema anthe (Nichts, nur Liebe). Prema okati unte nenu ekkadaina 
potanu“ (Wenn jemand Liebe für mich hat, werde ich für ihn überall hingehen). Swami setzte 
tatsächlich seine eigene Maxime „Alle lieben, allen dienen“ in die Praxis um. Er selbst diente Menschen 
wie Konamma. In späteren Jahren sahen wir seine Liebe in Form des Sri Sathya Sai Institute of Higher 
Learning, des Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences und des Sri Sathya Sai Water Supply 
Project, um nur einige zu nennen. Aber in den frühen Jahren zeigte er uns mit diesen Beispielen, wie 
wir leben sollten. 

Mit Gott an unserer Seite kann jedes Problem überwunden werden 

Als wir klein waren und Swami zu uns nach Hause kam, um Akhanda Bhajans zu singen, machten wir 
manchmal viel Lärm. Die Älteren ermahnten uns dann: „Swami ist hier, seid still!“ Sie schickten uns in 
ein anderes Zimmer, wo wir uns mit Brettspielen aus Muscheln und Kieselsteinen beschäftigen sollten. 
Swami war sehr geschickt in dem Kieselsteinspiel, bei dem man einen Kieselstein in die Luft wirft und, 
während er noch in der Luft ist, mit derselben Hand vier andere Kieselsteine vom Boden aufhebt und 
dann den ursprünglichen Kieselstein auffängt, bevor er herunterfällt. Swami beendete das Spiel sehr 
schnell und wir verloren immer! Schlangen und Leitern war ein weiteres Lieblingsspiel. Hin und wieder 
spielte Swami auch dieses Spiel mit uns, und eines Tages lehrte er uns eine tiefe spirituelle Lektion. 
Immer wenn Swami spielte, fiel der Würfel genau auf die Zahl, die nötig war, um die Leiter zu erreichen. 
Er musste nie die Schlangen hinunterrutschen, sondern schaffte es immer, alle Leitern hinaufzuklettern 
und das Spiel zu gewinnen. Einmal sagte mein Cousin zu Swami: „Du gewinnst immer, wir wollen nicht 
mehr mit dir spielen!“ Da sagte Swami: „Nein, nein, ich spiele genauso wie ihr.“ Er begann, wie wir zu 
spielen, musste ein paar Schlangen hinunter und stieg ein paar Leitern hinauf. Alles verlief normal. Am 

 17
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Ende des Spielbretts, wenn man auf der Zahl 98 steht, muss man, wenn der Würfel die Zahl Eins zeigt, 
eine große Schlange hinunterrutschen, aber wenn der Würfel die Zahl Zwei zeigt, erreicht man die 
Hundert. Swami würfelte, würfelte eine Zwei und erreichte die 100. Wir protestierten: „Swami, du hast 
wieder gewonnen!“ Da sagte Swami: „Seht ihr, ihr solltet den Würfel als Gott betrachten. Wenn ihr Gott 
wie den Würfel in der Hand haltet und ihm alle Entscheidungen überlasst, wird er euch durch die 
Schlangen und Leitern führen und euch gewinnen lassen. In der Zahl 100 ist die Eins ohne die Eins 
nutzlos. Wenn ihr zur Eins (Göttlichkeit) gelangen wollt, müsst ihr Gott als Würfel haben, um das Spiel 
des Lebens zu spielen, und ihr müsst ihn die Entscheidungen treffen lassen. Er wird euch erfolgreich 
durch das Spiel des Lebens führen. Wann immer ihr Schlangen und Leitern spielt, müsst ihr daran 
denken, dass das Leben voller Höhen und Tiefen ist. Es gibt Schlangen, durch die ihr herunterfallen 
könnt, und Leitern, auf denen ihr hinaufsteigen könnt. Aber letzten Endes, wenn ihr betet und mit Gott 
in den Händen spielt, wird er euch über alle Probleme hinwegführen und euch schließlich zum Einen an 
der Spitze gelangen lassen.“ So lehrte uns Swami als Kinder, dass man sogar in einem Spiel Gott 
erkennen kann! Wir lernten, dass das Leben voller Höhen und Tiefen sein würde, aber wenn wir an 
Gott festhielten, würde er uns über den Ozean des Lebens führen. 

(Fortsetzung folgt...) 

Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre. 

- Die Autorin, eine inspirierende Rednerin, ist die Tochter von Dr. R.S. Padmanabhan. 

Fortsetzung aus der Ausgabe vom Mai 2025. 

SWAMI, UNSER ANTARYAMI 

Venkatesh Prasad 

Man sagt, Swamis Wege seien geheimnisvoll. Das Unerwartete geschieht, wenn wir es am wenigsten 
erwarten. Und wenn er beschließt, seine Gnade zu schenken, ist es wahrhaftig ein sintflutartiger 
Regenguss, der unser Herz mit Glück und Freude überflutet. 

Es ist mir eine große Freude und Ehre, einige Beispiele aus meinem Leben zu erzählen, die zeigen, dass 
Swami eine wunderbare Rolle in unserem Leben gespielt hat. Ich möchte mich an ein besonderes 
Ereignis erinnern, das sich in unserer Familie mit meiner Großmutter zugetragen hat. Swami hatte die 
Zeremonie zum 60. Hochzeitstag meiner Großeltern durchgeführt. Zu diesem Zeitpunkt materialisierte 
Swami eine Mangalasutra (eine heilige Halskette, die von verheirateten Hindu-Frauen getragen wird), 
die mein Großvater meiner Großmutter als Teil des Rituals um den Hals legen musste. Als Swami die 
Mangalasutra materialisierte, schuf er gleichzeitig die glückverheißende gelbe Schnur. Meine 
Großmutter glaubte, dass sich die Schnur nach einiger Zeit abnutzen würde. Also sagte sie zu meinem 
Großvater: „Warum machst du nicht eine goldene Kette für die Mangalasutra?“ Darauf antwortete 
mein Großvater: „Die Mangalasutra wurde von Swami erschaffen, und ich bin nicht berechtigt, daran 
Änderungen vorzunehmen. Bitte frag Swami selbst.“ Als meine Großmutter Swami das nächste Mal traf, 
sprach sie ihn direkt darauf an. Wir hatten die große Ehre, Swami zum Mittagessen zu uns nach Hause 
einzuladen. Swami nahm die Einladung an und zündete nach dem Mittagessen gnädig die Lampe in 
unserem Puja-Raum an. Meine Großmutter bat Swami: „Du hast diese Mangalasutra für mich 
materialisiert. Aber mit der Zeit wird sich die Schnur abnutzen. Es wäre schön, wenn du mir auch eine 

 18
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

goldene Kette dafür materialisieren würdest.“ Swami sagte: „Istanu, Istanu“ (Ich werde es dir geben, ich 
werde es dir geben). 

Genau zwanzig Jahre waren seit Swamis Besuch in unserem Haus vergangen. Inzwischen waren meine 
Großeltern weit über achtzig Jahre alt. Im Jahr 2005 führte Bhagavan im Rahmen der Feierlichkeiten zu 
seinem 80. Geburtstag Bheema Ratha Shanti (ein hinduistisches Ritual zum 70. Geburtstag) für ältere 
Ehepaare durch. Und meine Großeltern hatten das Glück, zu der Gruppe zu gehören, für die Swami 
beschlossen hatte, das Ritual in der Sai Kulwant Hall durchzuführen. Swami leitete diese Zeremonie mit 
großem Pomp und Prunk, sowohl der Bräutigam als auch die Braut erhielten Seiden-Dhotis, Saris und 
alle anderen für diese Zeremonie üblichen Dinge. Die Halle war wunderschön mit Girlanden und 
Wimpeln geschmückt. 

Swami saß auf einem Stuhl und wurde herumgefahren. Meine Großeltern saßen vorne, und Swami 
berührte den Teller, der jedem Paar überreicht wurde. Als meine Großeltern an der Reihe waren, wurde 
der Teller Swami gezeigt, Swami berührte ihn, und er wurde meinen Großeltern überreicht. Dann 
wurde Swamis Stuhl zum nächsten Paar gefahren. Swami gab ein Zeichen, dass der Stuhl wieder zu 
meinen Großeltern gefahren werden sollte. Also brachten sie Swami langsam zu meinen Großeltern 
zurück. Swami bedeutete meiner Großmutter, den Teller noch einmal zu zeigen. Als sie den Teller 
zeigte, legte Swami seine Hand darauf und zog das goldene Geschenk heraus, das sie bekommen 
hatten. Swami öffnete die Schachtel und darin befand sich eine Kette. „Eine Goldkette“, sagte Swami 
und gab sie ihr. Die Umstehenden dachten, Swami mache einen Scherz, dass er eine alte Dame auf den 
Arm nehme. Aber nur meine Großeltern kannten die Bedeutung dieser Bemerkung. Es war ein Wort, 
das Swami vor zwanzig Jahren gesagt hatte. Stellt euch vor, wie viele Millionen Devotees in Prasanthi 
Nilayam ein- und ausgegangen sind und welche Begegnungen sie mit Swami hatten. Nach zwanzig 
Jahren erinnert sich Swami noch an dieses eine Wort, das er gesagt hatte. Dies beweist einmal mehr, 
dass es stimmt, wenn Swami sagt, er habe eine Verbindung von Herz zu Herz zu seinen Devotees. Auch 
wenn es Millionen und Abermillionen von Devotees gibt, hat Swami eine Verbindung von Herz zu Herz 
zu jedem einzelnen von ihnen. Dies war ein wunderbares Beispiel, das Swami unserer Familie gegeben 
hat, um zu beweisen, dass er mit jedem einzelnen von uns verbunden ist. 

Das zweite Beispiel ist ein bisschen lustig. Swami verteilte damals Saris an ältere Devotees, die im 
Ashram lebten. Meine Großmutter hatte das große Glück, damals jedes Jahr mindestens drei bis vier 
Saris aus Swamis Händen zu erhalten. Meine Großmutter war insofern einzigartig, als sie sich aus dem 
Stapel Saris, den Swami zum Verteilen mitgebracht hatte, immer die Farbe aussuchte, die ihr gefiel. Im 
Gegensatz zu anderen gab sie sich nicht mit dem zufrieden, was Swami ihr gab. Und Swami hatte auch 
die Liebe und Geduld, dort zu stehen und zu fragen: „Ist das der, den du möchtest? Ist das der, den du 
möchtest?“ Und dann stellte er sicher, dass er ihr den richtigen gab. Einmal gab Swami meiner 
Großmutter einen Sari. Sie nahm ihn entgegen und ging nach Hause. Aber es gab einen kleinen Streit 
zwischen ihr und meiner Mutter. Meine Mutter hatte ihr versehentlich gesagt: „Swami wird heute 
Seidensaris verschenken.“ Daraufhin schimpfte meine Großmutter mit meiner Mutter: „Du hast gesagt, 
Swami würde Seidensaris verschenken. Das ist ein ganz normaler Sari, den Swami verteilt hat.“ Aber 
meine Mutter wollte trotzdem, dass meine Großmutter glücklich ist. Normalerweise muss man einen 
Sari an einer Seite umnähen. Meine Mutter ging sofort nach draußen, um dies zu tun. So war der Sari 
bereit, um bei dem Fest getragen zu werden, das in wenigen Tagen stattfinden sollte. Aber zur großen 
Überraschung aller kam Swami am nächsten Tag zum Darshan und sagte zu den Frauen: „Bitte bringt 
mir die Saris zurück, die ich euch gegeben habe. Ich werde euch andere Saris geben.“ Nun war meine 
Großmutter wie versteinert, da sie den Rand bereits gesäumt hatten. Der umgenähte Sari konnte 
Swami nicht zurückgegeben werden. Sie befanden sich also in einer Zwickmühle. Mit Bangen ging 
meine Großmutter nach Hause, betete vor Swamis Altar und holte den Sari für den Darshan. Sie war 
verblüfft, denn nun verschenkte Swami Seidensaris. Auch meine Großmutter erhielt einen Seidensari, 
und der zuvor genähte Sari wurde Swami überreicht. Sie war überglücklich. Obwohl sie sich über den 

 19
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Seidensari für das Jahr freute, blieb ihr der Gedanke im Kopf, dass sie Swami einen genähten Sari 
überreicht hatte, der bereit zum Tragen war. 

Als sechs oder sieben Monate später wieder Saris verteilt wurden, kam Swami, der der Antaryamin (der 
Innewohnende) ist, zu meiner Großmutter, um ihr einen Sari zu geben, hielt sich aber zurück, als er ihr 
Gesicht sah. Swami durchsuchte den Stapel Saris und suchte genau den Sari heraus, dessen Saum 
genäht war, lächelte meine Großmutter an, warf ihn ihr in den Schoß und ging weiter. Wir hören die 
Leute sagen: „Swami ist der Antaryamin.“ Dies ist ein praktisches Beispiel dafür, dass Swami tatsächlich 
der Antaryamin ist und alles über jeden von uns bis ins kleinste Detail weiß. Dies war ein 
unvergesslicher Moment im Leben meiner Großmutter. Sie hatte nicht bemerkt, dass Swami ihr 
denselben Sari gegeben hatte, bis sie nach Hause kam und den Sari genauer betrachtete. Sie war 
buchstäblich schockiert, als sie denselben Sari mit dem Saum sah, den Swami ihr vor sechs oder sieben 
Monaten gegeben hatte. 

Solche Erfahrungen enthüllen verborgene Seiten von Swami, denn oft nehmen wir es als 
selbstverständlich hin, dass Swami ein Leben wie wir führt, und vergessen dabei, dass er in Wahrheit 
Gott ist, der unter uns gekommen ist, um uns zu lehren und durch das enge Labyrinth des Lebens zu 
führen. 

Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre 

- Der Autor ist Absolvent und Gastdozent des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning. Er ist 
unabhängiger Unternehmensberater und lebt in Bengaluru, Indien. 

Alumni-Forum 

MEINE SCHÖNSTEN MOMENTE MIT MEINER MUTTER SAI 

P. Sai Latha 

Von Anfang an wurde Bhagavan Sri Sathya Sai Baba zur leitenden Kraft für unsere Familie. 1960, 
während des ersten Besuchs meiner Eltern in Prasanthi Nilayam, gewährte Swami ihnen gnädig eine 
Audienz und schenkte ihnen zwei Fotos und ein Puja Vidhanam-Buch. Dieser Moment veränderte ihr 
Leben – sie begannen, Swami nicht nur als ihren Guru zu betrachten, sondern als ihren Aradhya Daivam 
(Gott, der verehrt und angebetet wird) und als das Oberhaupt unserer Familie. 

Als meine Mutter mit mir schwanger war, opferte sie täglich eine Jasmingirlande vor Swamis Bild. 
Meine Eltern nannten mich liebevoll Sai Mala (Girlande), da ich geboren wurde, nachdem meine 
Mutter Swami regelmäßig Jasmingirlanden dargebracht hatte. Meine Eltern waren nach Parthi 
gekommen, um Segen für ihr neugeborenes Kind zu erbitten, und das war ich. Sie beteten inbrünstig zu 
Swami, mir einen Namen zu geben. Swami sagte: „Ihr benutzt doch schon einen Namen für sie, nennt 
sie doch so.“ Da sagten meine Eltern: „Nein, Swami. Du musst ihr einen Namen geben.“ Ohne dass 
meine Eltern ihm sagten, dass sie mich Sai Mala nannten, sagte Swami: „Mala ist etwas Geschlossenes, 
während Latha eine Kletterpflanze ist, etwas, das sich ausbreitet, etwas, das Leben hat.“ Er sagte: „Von 
nun an wird ihr Name Sai Latha sein.“ Diese göttliche Namensgebung fühlt sich bis heute wie ein Segen 
an, der in Liebe gehüllt ist. 

 20
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Am 22. Oktober 1974, während der Dasara-Feierlichkeiten, hatten unsere Chirala Samithi Balvikas-
Kinder die seltene Gelegenheit, in Anwesenheit von Bhagavan im Poornachandra Auditorium ein 
Theaterstück namens „Bhakta Prahlada“ aufzuführen. Ich sollte vor dem Theaterstück eine Rede halten. 
Ich war damals gerade sieben Jahre alt. Ich ging auf die Bühne und überreichte Bhagavan die Girlande. 
Swami, der in unserem Herzen wohnt, wusste, dass ich sehr nervös war. Er nahm die Girlande entgegen 
und sagte: „Bhaya padaku, dhairyanga cheppu“ (Hab keine Angst, sprich mutig). Seine göttliche Gnade 
brachte mich dazu, vor einer großen Versammlung zu sprechen. Unmittelbar nach meiner Rede schuf 
Swami einen Lakshmi-Anhänger und steckte ihn mir an mein Kleid. Aber ich wollte stattdessen ein Bild 
von Swami und begann inständig darum zu beten. Nach einem Monat schickte mir Swami ein Foto, auf 
dem er mich intensiv ansah, während ich vor meiner Rede ein Gebet sprach. Er hatte das Foto Prof. 
Kasturi gegeben und ihn gebeten, dafür zu sorgen, dass es uns in Chirala sicher erreicht. Dies ist ein 
Beweis dafür, dass Swami antwortet, wenn wir ihn aufrichtig und mit größter Liebe anrufen. 

Jedes Kind in den Sai-Familien sehnt sich danach, in seinen Bildungseinrichtungen zu studieren. Ich war 
keine Ausnahme. Durch seine Gnade wurde ich am Anantapur College aufgenommen. Damals 
überreichte Swami selbst den verdienstvollen Studenten ihre Abschlusszeugnisse. Also habe ich 
wirklich hart gearbeitet, mit dem einzigen Ziel, mein Zeugnis aus den göttlichen Händen zu erhalten. 
Aber nach Abschluss meines B.A., als die Ergebnisse bekannt gegeben wurden, war mein Name nicht 
auf der Liste der Preisträger. Ich war sehr traurig und betete zu Swami, dass er mir meinen Lebenstraum 
erfüllen möge, mein Zeugnis aus den göttlichen Händen zu erhalten. Der barmherzige Herr erhörte 
meine Gebete. Nur wenige Stunden vor der Abschlussfeier wurde mir mitgeteilt, dass ich von Swami 
einen Geldpreis für Wirtschaftswissenschaften erhalten würde. Da verwandelten sich meine Tränen der 
Verzweiflung in Tränen der Freude. Ja, es war höchste Freude. Es war, als wären drei Jahre ernsthafter 
Gebete und Sadhana erhört worden. Es war ein Moment der Bestätigung – ein Zeugnis für die göttliche 
Kraft des Glaubens und der Hingabe. 

Diese Momente sind meinem Herzen eingeprägt – Fäden der Gnade im Gewebe meines Lebens. Swami 
war die unsichtbare Hand, die sanfte Mutter und der göttliche Anker. 

Ihm verdanke ich mein Leben. 

- Die Autorin ist Absolventin von Balvikas und des Anantapur-Campus des Sri Sathya Sai Institute of 
Higher Learning. Sie war Dozentin für Wirtschaftswissenschaften in Hyderabad. 

MEINE ERFAHRUNGEN ALS SCHÜLER VON SWAMI* 

Girish Atre 

Es war 1983, ein wegweisendes Jahr, in dem unser College zur Universität wurde. Ich war Mitglied der 
studentischen Musikgruppe, und Swami bat uns, das erste Abschlussfeierprogramm vorzubereiten. 
Aber inmitten der Aufregung trug ich einen stillen Schmerz in mir – Swami hatte seit fast einem Jahr 
nicht mehr mit mir gesprochen. 

Als er es schließlich tat, war es, um mich liebevoll zu korrigieren: „Du hältst dich nicht an die Regeln des 
Wohnheims.“ Dieser Moment traf mich tief, aber ich wusste, dass er aus göttlicher Liebe kam. Ich 
beschloss, mich zu ändern – nicht aus Angst, sondern aus Hingabe. 

 21
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Wir begleiteten Swami nach Brindavan, um zu üben. Jeden Tag nach dem Darshan hörte er sich unsere 
Lieder an, korrigierte unsere Aussprache und unseren Ausdruck. Was mir besonders auffiel, war seine 
Aufmerksamkeit für kleinste Details – er lehrte nicht nur Musik, er formte unseren Charakter. 

Einen Moment werde ich nie vergessen, und zwar, als Swami mich ermutigte und sagte: „Du hast heute 
gut gesungen.“ Dieser eine Satz löschte Monate innerer Dürre aus und erfüllte mich mit 
unbeschreiblicher Freude. 

Rückblickend wird mir klar, dass Trayee Brindavan nicht nur ein Ort war. Es war ein Heiligtum der 
inneren Transformation. Swami bildete keine Musiker aus – er bildete Werkzeuge für seine Mission aus. 

Das größte Geschenk, sein Schüler zu sein, ist nicht das, was ich äußerlich geworden bin, sondern das, 
was er aus mir innerlich gemacht hat – einen Suchenden, einen Diener und einen besseren Menschen. 

Quelle: Samarpan Talk, Dharmakshetra. 

Der Autor ist ein langjähriger Devotee Sai Babas. Er hatte das Glück, zur ersten Gruppe in Swamis Junior 
College in Prasanthi Nilayam zu gehören. Anschließend schloss er 1984 sein B.Sc.-Studium am Sri Sathya 
Sai Institute of Higher Learning ab. 

FEIERLICHKEITEN IN PRASANTHI NILAYAM 

Ein Bericht 

EASWARAMMA-TAG 

Die Feierlichkeiten zum Easwaramma-Tag fanden am Samadhi der göttlichen Eltern, Mutter 
Easwaramma und Sri Pedda Venkama Raju, statt. Zu Beginn, während die Bhajans gesungen wurden, 
wurden dem Samadhi der göttlichen Eltern von Sri R.J. Rathnakar, geschäftsführender Treuhänder des 
Sri Sathya Sai Central Trust, und Smt. Himavahni Rathnakar Blumen und Kleidung dargebracht. Auch 
Verwandte der göttlichen Eltern und Würdenträger brachten ihre Ehrerbietung dar. Prasadam aus 
Tamarindenreis und süßem Pongal wurde an alle anwesenden Devotees ausgeteilt. 

Die Sri Sathya Sai Seva Organisation von Andhra Pradesh organisierte die Verteilung einer großen 
Anzahl von Nähmaschinen, Rollstühlen und Lebensunterhalts-Sets an Bedürftige in der Sai Kulwant 
Hall. Diese wurden von Sri Rathnakar und Smt. Himavahni Rathnakar während der Bhajans liebevoll 
verteilt. Danach wurde Sai Babas Rede anlässlich des Easwaramma-Tages über die Lautsprecheranlage 
abgespielt (siehe an anderer Stelle in dieser Ausgabe).  

Am Abend führten die Balvikas-Kinder der Sri Sathya Sai Seva Organisation von Andhra Pradesh in der 
Sai Kulwant Hall das Tanzdrama Viswa Janani Easwaramma auf. Das Stück beleuchtete die erhabenen 
Tugenden der göttlichen Mutter und das ewige Band der Liebe zwischen Sai Baba und Mutter 
Easwaramma. Es zeigte die Ereignisse von der Geburt Sai Babas bis zum Bau von Colleges, 
Krankenhäusern und Wasserprojekten, die Sai Baba in Erfüllung der Wünsche der göttlichen Mutter 
liebevoll für die Menschheit errichtet hatte. 

 22
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

BUDDHA PURNIMA 

Devotees aus der Zone 4 (Myanmar, Nepal, Sri Lanka) und Zone 5 (Brunei, Indonesien, Japan, Laos, 
Malaysia, Singapur, Taiwan) des Sri Sathya Sai Global Council versammelten sich zusammen mit 
Devotees aus ganz Indien in Prasanthi Nilayam, um Buddha Purnima in den heiligen Anlagen von 
Prasanthi Nilayam zu feiern. Am Abend des 11. Mai 2025 wurde eine wunderschöne weiße Buddha-
Statue von Sri R.J. Rathnakar und Smt. Himavahni Rathnakar in der Nähe des Ganesh-Tempels auf dem 
Ashram-Gelände eingeweiht. Mönche rezitierten Pali-Verse aus heiligen Texten und dies verstärkte die 
Heiligkeit des Anlasses noch. Eine kraftvolle Gruppe von Tänzern aus Sri Lanka zeigte akrobatische 
Kunststücke zu Trommelrhythmen. Zuvor hatte Sri Rathnakar im Sai Hira Global Convention Centre eine 
Ansprache an die Devotees und Mönche gehalten. 

Der Morgen des 12. Mai 2025 begann mit einer Prozession, angeführt von buddhistischen Mönchen 
aus Nepal und Indien, die ehrfürchtig eine Buddha-Statue zur Sai Kulwant Hall trugen, während 
buddhistische Mönche Hymnen aus heiligen Texten rezitierten, was die Feierlichkeit des Anlasses noch 
unterstrich. 

Anschließend wurde die traditionelle Zeremonie des Anzündens der Lampe von Sri K. Chakravarthi, 
Vorsitzender des Sri Sathya Sai Global Council, und Sri R.J. Rathnakar, geschäftsführender Treuhänder 
des Sri Sathya Sai Central Trust, zusammen mit anderen Würdenträgern und hochrangigen 
Funktionären durchgeführt. 

In seiner Begrüßungsrede erinnerte Sri Vashdev Khilani, der Koordinator der diesjährigen Buddha-
Purnima-Feierlichkeiten, liebevoll daran, dass Sai Baba 1996 gnädig die Feier von Buddha-Purnima in 
seiner göttlichen Gegenwart gestattet hatte und damit eine spirituelle Tradition begann, die unter 
seiner Führung und Gnade weiterhin blüht. Er hob auch das Thema der diesjährigen Feier hervor: Tri 
Ratna Saranam – die drei Juwelen des Buddhismus: „Buddham Saranam Gachchhami, Dhammam 
Saranam Gachchhami, Sangham Saranam Gachchhami.“ 

Der Oberste Mönch, Khenpo Pema Woser aus Nepal, sprach dann mit tiefer spiritueller Einsicht zu den 
Versammelten. Er formulierte die Lehren Buddhas auf wunderschöne Weise und zog Parallelen 
zwischen den Wegen, die Buddha und Bhagavan Sri Sathya Sai Baba aufgezeigt haben. Er sprach über 
Entsagung und den Weg zur Befreiung und griff dabei Swamis einfache, aber tiefgründige Lehre auf: 
„Weniger Gepäck, mehr Komfort, macht das Reisen zum Vergnügen.“ 

Das Abendprogramm begann mit einem inspirierenden Vortrag von Thupten Tharchin, einem 
angesehenen buddhistischen Mönch, der den Weg zur Erfahrung des Göttlichen im Inneren betonte. Er 
erklärte, dass Reinheit die Voraussetzung für die Erkenntnis des Göttlichen sei. Er erinnerte alle daran, 
dass der Kopf zwar im Wald bleiben und in Stille und Kontemplation verwurzelt sein müsse, die Hände 
jedoch in der Gesellschaft aktiv sein und sich im Dienen engagieren müssten. Sowohl Buddha als auch 
Bhagavan Baba hätten die zeitlose Botschaft „Hilf immer, verletze niemals“ gelehrt, ein Prinzip, das in 
allen spirituellen Pfaden Widerhall finde.  

Anschließend verwandelte sich die Atmosphäre durch eine lebhafte Darbietung des kulturellen Erbes 
Sri Lankas. Traditionelle Aufführungen der Gurula Raksha- und Naga Raksha-Tänze erweckten 
mythische Erzählungen durch ausdrucksstarke Bewegungen, Masken und rhythmische Energie zum 
Leben. Der Thelme-Tanz, bekannt für seine kraftvollen Trommelrhythmen und synchronen 
Formationen, steigerte die festliche Stimmung. Der Höhepunkt des Abends war eine atemberaubende 
akrobatische Tanzperformance mit athletischen Drehungen und dynamischen Kunststücken, die das 
Publikum in Staunen versetzte. 

Am Morgen des 13. Mai 2025, nach den heiligen vedischen Gesängen, rezitierten buddhistische 
Mönche das erhabene Mantra „Om Mani Padme Hum“. Das Mantra, das übersetzt „Das Juwel ist im 

 23
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Lotus“ bedeutet, ist eine zeitlose Anrufung von Mitgefühl, Reinheit und Erleuchtung und verkörpert die 
Essenz der Lehren Buddhas. 

Anschließend rezitierten die Frauen aus den Zonen 4 und 5 Jayamangala Gatha, die alte buddhistische 
Hymne für das spirituelle Wohlergehen aller Wesen. 

Es folgte ein inspirierender Vortrag von Frau Puvaneswari Narayanswami aus Malaysia. Voll Demut 
erzählte sie, wie Swami in einer Phase intensiver Hilflosigkeit zu ihrem göttlichen Anker wurde. Es 
waren seine unsichtbare Hand und seine allgegenwärtige Liebe, die sie vorwärts führten. Sie ist 
Medienkoordinatorin der Zone 5 und führt ihr Leben weiterhin als bescheidenes Werkzeug seines 
Willens. 

Am Abend des 13. Mai 2025 präsentierten Balvikas-Kinder aus Nepal ein Tanzmedley. 

EINWEIHUNG VON ECHOKARDIOGRAPHIE-GERÄTEN UND EINEM MODERNEN 
DATENZENTRUM IM SSSIHMS, PRASANTHIGRAM 

Am Montag, dem 12. Mai 2025, wurden im Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences 
(SSSIHMS) in Prasanthigram zwei hochmoderne Echokardiographiegeräte und ein hochmodernes 
Rechenzentrum eingeweiht. 

Die Gerätschaften im Wert von 38 Millionen Rupien wurden von Sri R.J. Rathnakar, geschäftsführender 
Treuhänder des SSSCT, zusammen mit Dr. Gurumurthy, Direktor des SSSIHMS, PG, Dr. V.R. Iyer, Leiter 
der Abteilung für Kardiologie, und anderen leitenden Mitarbeitern in Anwesenheit von Sri Sundar 
Swaminathan, Direktor des SSSMC, eingeweiht. 

Die beiden Echokardiographiegeräte, die von GE hergestellt wurden, entsprechen dem neuesten Stand 
der Herzbildgebungstechnologie. Beide sind mit fortschrittlichen 4D-Transösophageal-
Echokardiographie- (TEE) und Transthorakalen-Echokardiographie- (TTE) Sonden ausgestattet, die für 
pädiatrische Patienten geeignet sind – eine innovative und wichtige Funktion. Darüber hinaus verfügen 
die Geräte über ein umfassendes, fortschrittliches Berechnungspaket, das eine kammerscharfe 
Herzanalyse ermöglicht. Die hochauflösende Bildgebung ermöglicht Kardiologen und Herzchirurgen 
genauere und fundierte klinische Entscheidungen. 

Das heute eingeweihte neue Rechenzentrum wird als zentrale Drehscheibe für die Speicherung und 
Verwaltung medizinischer Daten aus allen Krankenhäusern der Medical Care Division des Sri Sathya Sai 
Central Trusts dienen. Diese Einrichtung wird die Datenverwaltung erheblich verbessern, die Abläufe 
rationalisieren, die Datensicherheit erhöhen und zu erheblichen Kosteneinsparungen für den Trust 
beitragen. Im September 2024 wurde die Netzwerkinfrastruktur in den Sri Sathya Sai-Krankenhäusern 
durch die Aufrüstung der Core-Switches auf Cisco Layer 3-Switches und die Installation einer robusten 
Firewall für eine sichere interne und externe Konnektivität verbessert. Ein detaillierter Entwurf für das 
Rechenzentrum, der mit Unterstützung des SSSMC entwickelt wurde, führte zur Auswahl von 
Prasanthigram als Standort für das Rechenzentrum. Zwei leistungsstarke Cisco-Server mit 
fehlertolerantem FC-SAN-Speicher wurden zusammen mit einem umfassenden Backup-System 
installiert. Das Krankenhausinformationssystem ATHMA wird nun zentral gehostet und ist über ein 
privates VPN sicher zugänglich. 

Nach der Einweihung saß Sri Rathnakar einer detaillierten Präsentation über das Rechenzentrum vor, 
die vom Leiter der Abteilung HMIS (Hospital Management Information Systems), Sri S. Kannan, 
gehalten wurde. 

In seiner Rede, die Sri Rathnakar aus diesem Anlass hielt, betonte er, dass sich die Medizintechnik 
rasant weiterentwickelt und der Trust daher weiterhin bestrebt ist, die besten verfügbaren Geräte 

 24
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

anzuschaffen, um Sai Babas medizinische Einrichtungen erfolgreich zu betreiben. In den letzten Jahren 
hat das Krankenhaus ein modernes Katheterlabor, eine Herz-Lungen-Maschine und ein Gerät zur 
optischen Kohärenztomographie (OCT) angeschafft. Die Anschaffung der beiden neuen 
Echokardiographiegeräte und die Einrichtung des Datenzentrums markieren einen weiteren 
Meilenstein in der Stärkung der Gesundheitsinfrastruktur im Sri Sathya Sai Super Speciality Hospital in 
Puttaparthi. 

Gott hat tausend Namen ...  tausend Formen. Wähle  einen seiner Namen, der dich anspricht. 
Wähle irgendeine Form von Ihm. Jeden Tag, wenn du durch den Ruf des hellen Ostens 
erwachst, rezitiere den Namen und meditiere über die Form. Behalte den Namen und die Form 
als deinen Begleiter, Führer und Beschützer während der wachen Stunden. Wenn du dich zur 
Nachtruhe begibst, bringe Gott in dieser Form und mit diesem Namen dankbare Ehrerbietung 
dar - dafür, dass er den ganzen Tag mit dir, neben dir, neben dir, vor dir und hinter dir war. 
Wisse, dass Gott in den vielen Formen und den vielen Namen in allen gegenwärtig ist. Das 
innere Wesen ist in Wirklichkeit nur Eins. 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

SSSHSS UND SMT. ESWARAMMA-SCHÜLER DER OBERSTUFE GLÄNZEN 
Von den 111 Schülern, die an der C.B.S.E.-Prüfung der 12. Klasse der Sri Sathya Sai Higher Secondary 
School teilnahmen, erreichten alle 111 Schüler die Note 1, 55 Schüler erzielten über 90 % und 109 
Schüler erhielten Auszeichnungen. In der 10. Klasse erreichten von 87 Schülern 86 die Note 1, 34 
Schüler erzielten über 90 % und 79 Schüler erhielten Auszeichnungen. In der 12. Klasse der C.B.S.E.-
Prüfung der Smt. Eswaramma High School erreichten von 42 Schülern 41 die Note 1, 4 Schüler erzielten 
über 90 % und 22 Schüler erhielten Auszeichnungen. Von 53 Schülern erreichten 51 die Note 1, 6 
Schüler erzielten über 90 % und 33 Schüler erhielten Auszeichnungen in der 10. Klasse. Hier ist eine 
Liste der besten Schüler: SSSHSS 12. Klasse – Erster Platz: 

Aaayush Paikaray, K Sai Rudresshvar, Purohit Punya Pulin 97,6 %, Zweite: Allu Dhanvitha 97,4 %, Dritte: 
Vemula Sai Mahisrith 97 %. SSSHSS 10. Klasse – Erste: Basavanuty Jayapriya 98,2 %, Zweite: Sai Kumar 
Paudel 97,8 %, Dritter Platz: Bulusu Sai Abhijeet 97,6 %. Smt Eswaramma High School, beste Schüler 
der 12. Klasse – Erster Platz: Sana Siddiqa. N, Ch. Chakrika 93,4 %, Zweiter Platz: Mafrin Taj Shaik 91,4 
%, Dritter Platz: A. Vijaya Sai 90,4 %. Smt Eswaramma High School, beste Schüler der 10. Klasse: Erster 
Platz: Vijeta Sri Kumar 94,8 %, Zweiter Platz: Vidya Vahini. T 94,6 %, Dritter Platz: Saranya. K 93,4 % 

 25
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

 

PILGERREISE DER DEVOTEES 

DIE FREUDE AM GEMEINSAMEN SADHANA 

NAGARKURNOOL 

Mehr als 1.200 Devotees aus dem Bezirk Nagarkurnool in Telangana kamen am 26. und 27. April 2025 
zu einer zweitägigen Parthi Yatra. Diese Parthi Yatra ist von besonderer Bedeutung, da es sich um die 
erste Pilgerreise der Devotees seit der Gründung des Bezirks Nagarkurnool handelt. Am Morgen des 26. 
April 2025 brachten diese Devotees Tandularcana dar – das traditionelle Opfer von Reiskörnern, 
während sie Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali sangen. Am Abend brachten die Sai-Jugendlichen 
ihre kollektive Dankbarkeit gegenüber Sai Baba durch ein gefühlvolles musikalisches Opfer zum 
Ausdruck. 

Am Abend des 27. April 2025 begann die Veranstaltung mit einer Ansprache von Sri Shankaraiah, dem 
Distriktpräsidenten von Nagarkurnool. Er sprach über Sai Babas Besuch in Nagarkurnool am 29. März 
1979 und sagte, dass es für das bescheidene Dorf Nagarkurnool ein bedeutendes Ereignis gewesen sei, 
als Bhagavan Sri Sathya Sai Baba seinen Fuß auf diesen Boden setzte. Dieser göttliche Besuch markierte 
den Beginn einer tiefgreifenden Veränderung, die ein bescheidenes Dorf in einen Leuchtturm 
spiritueller und sozialer Erhebung verwandelte. Sai Baba stellte eine heilige Statue von Shirdi Sai Baba 
in dem Ort auf, die eine neue Ära der Hingabe und der Einheit der Gemeinschaft einläutete. Er hob 

 26
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

auch die verschiedenen Seva-Aktivitäten hervor, die von den Devotees dieses Distrikts durchgeführt 
wurden. 

Die Ältesten der Sri Sathya Sai Seva Organisation in Nagarkurnool, die Sai Babas Besuch miterlebt 
hatten, berichteten von ihren Erfahrungen. Damals war Nagarkurnool ein einfaches, abgelegenes Dorf, 
das kaum über Infrastruktur oder Entwicklung verfügte. Der Tempel, in dem Sai Baba die Statue von 
Shirdi Sai Baba aufstellte, befand sich an einer Stelle, an der die Straße so eng war, dass nicht einmal 
ein Auto hindurchfahren konnte. Die Ältesten rieten davon ab, die Statue in diesem Tempel 
aufzustellen, sie sollte stattdessen an dem Platz gesegnet werden, an dem Sai Baba zu einer großen 
Menschenmenge gesprochen hatte. Aber Swami, der selbst die Verkörperung der Liebe und des 
Mitgefühls ist, ging durch die enge Straße, betrat den Tempel, materialisierte ein Yantra und legte es 
unter die Statue. So wurde die Zeremonie trotz aller Widrigkeiten von Sai Baba durchgeführt. Das 
Programm, ein Tanztheater mit dem Titel „Sai Seva Padamlo Mani Deepam“, wurde wunderschön mit 
farbenfrohen und lebendigen Tänzen der Kinder untermalt, die die Freude, Hingabe und Dankbarkeit 
zum Ausdruck brachten, die noch immer in jedem Winkel des Dorfes zu spüren ist. 

Die Wirkung von Sai Babas Anwesenheit war für viele unmittelbar und sehr persönlich. Ein Devotee, 
der ihm eine Girlande umlegte, bat um seinen Segen und wurde sofort mit einer Tochter gesegnet, um 
die er seit über 8 Jahren gebetet hatte – ein Beweis für die göttliche Gnade, die das Leben der 
Dorfbewohner berührte. In einem anderen Fall wurde das Leben eines Devotees auf wundersame 
Weise gerettet, als der Lastwagen umkippte, während er in die Lektüre des Sanathana Sarathi vertieft 
war, was die schützende Aura Sai Babas unterstreicht. 

Sai Babas Einfluss ging über spirituelle Segnungen hinaus. Eine großzügige Spende von 33 Morgen Land 
ermöglichte die Einrichtung von medizinischen Camps in Channagramam, die den unterversorgten 
Menschen eine grundlegende Gesundheitsversorgung bieten. Diese Camps haben maßgeblich dazu 
beigetragen, dass Tausende Zugang zu Augenbehandlungen haben, einschließlich postoperativer 
Betreuung, und sie waren Zeugen wundersamer Heilungen, wie die eines Krebspatienten, der durch die 
von Sai Baba inspirierte mitfühlende Pflege Heilung fand. 

Bildung und Selbstständigkeit wurden zu Säulen der Entwicklung des Dorfes. Es wurden 
Ausbildungszentren eingerichtet, die den Bewohnern berufliche Ausbildungen ermöglichten und ihnen 
zu einem selbstständigen Lebensunterhalt verhalfen. Seva-Aktivitäten entwickelten sich, darunter 
Initiativen wie die Akhanda Jyoti-Lampe, die aus Prasanthi Nilayam mitgebracht wurde und in jedem 
Haus angezündet wurde, als Symbol für den ewigen Schutz und die Führung Sai Babas. Diese heilige 
Flamme erinnert ständig an die göttliche Gegenwart und die gemeinsame Verpflichtung, die Prinzipien 
der Liebe, des Dienens und der Rechtschaffenheit aufrechtzuerhalten. 

SRIKAKULAM 

In einer Demonstration tiefen Hingabe unternahmen Devotees aus Srikakulam ihre 22. Parthi Yatra. Sai 
Baba segnete die Devotees aus Srikakulam vor mehr als zwei Jahrzehnten während einer Begegnung im 
Poornachandra Auditorium. So wurde der Samen für die Parthi Yatra zu Sai Baba gesät, und andere 
Distrikte folgten diesem Beispiel. 

Am Morgen des 4. Mai 2025 führten die Devotees aus Srikakulam das Sri Sathya Sai Ashtottarashata 
Namavali durch. Am Abend brachten diese Devotees ein musikalisches Bouquet mit dem Titel Sri 
Sathya Sai Swara Madhuri dar. Vor der musikalischen Darbietung hielt Sri Ramachandra Rao, der 
Präsident des Distrikts Srikakulam, eine Rede, in der er einen aufschlussreichen Bericht über die 
vielfältigen Seva-Aktivitäten der Sai-Devotees aus diesem Distrikt gab. 

Am 5. Mai 2025, dem letzten Tag der heiligen Parthi Yatra der Devotees aus dem Bezirk Srikakulam, 
versammelten sich Hunderte von Devotees, um gemeinsam das Sai Gayatri-Mantra zu singen und ihre 
von Herzen kommenden Gebete an die heiligen Padukas von Sai Baba zu richten. 

 27
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Die Abendveranstaltung begann mit einer inspirierenden Rede von Sri. Lakshman Rao, dem Präsidenten 
des Bundesstaates, der sich liebevoll an die historische erste Parthi Yatra im August 2004 erinnerte, als 
fast 8.000 Devotees aus Srikakulam die seltene Gnade eines nahen Darshans und der Begegnung mit 
Sai Baba erhielten. Mit sichtbarer Rührung berichtete er, wie diese göttlichen Momente auch heute 
noch den Geist des selbstlosen Seva und der unerschütterlichen Hingabe unter den Devotees 
inspirieren und neu entfachen. 

Anschließend wurde dem Publikum das großartige Tanztheater „Sri Ranganatha Vaibhavam“ 
präsentiert. Das Stück schilderte auf wunderschöne Weise spirituell reichhaltige Episoden und betonte 
die Essenz wahrer Hingabe und die mitfühlende Antwort des Herrn auf diesen unerschütterlichen 
Glauben. Durch ausdrucksstarke Tänze und bewegende Erzählungen erweckte das Stück Geschichten 
zum Leben, die hervorhoben, wie das Göttliche soziale Konstrukte überwindet und nur auf die Reinheit 
des Herzens der Devotees reagiert. 

BRIEFE AUS LIEBE  

Von diesem Monat an werden wir von Zeit zu Zeit diese wertvollen Perlen der Weisheit in Form von 
Briefen veröffentlichen, die Bhagavan Sri Sathya Sai Baba an die Studenten des Sri Sathya Sai Institute 
of Higher Learning und an Seine Devotees schrieb. 

Ich bin nicht der Körper -  

eine Masse aus Fleisch, Knochen und Blut. 

Ich bin nicht der Verstand -  

ein Bündel von verschwenderischen Wünschen, manifest und unmanifest. 

Ich bin nicht das Gefühl -  

der Verliebtheit, die den Weg zur Befreiung versperrt; 

Ich bin der Ewige Paramatman, 

 der sich der Macht bewusst ist, die ich bin. 

Schüler! 

Nehmt Meine Segnungen an. Ich habe eure Briefe voller duftender Blumen von Informationen 
und gebetsvollen Grüßen erhalten. Sie haben dazu geführt, dass dieser schöne Brief an euch 
gesandt wurde. Dieser Brief gibt Sai Freude und bringt Sai zu euch. 

Es ist das Gebot der Stunde, das Leben nicht als einen Garten des Glücks und der romantischen 
Liebe darzustellen, sondern es als ein Schlachtfeld zu betrachten, das als Ideal des Heldentums 
und des Mutes gelebt werden muss. Unter den gegenwärtigen Umständen nützt ein Spiel mit 
Worten überhaupt nichts. 

 28
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Mit der Erlangung von bloßen akademischen Graden können wir weder euer Mutterland mit 
Ruhm erstrahlen lassen, noch könnt ihr selbst aufblühen. 

Auf der Suche nach der Wahrheit solltet ihr euch in große Verehrer und Liebhaber Gottes 
verwandeln und zu jedem höchsten Opfer bereit sein, einschließlich der Hingabe des Lebens 
selbst. Ihr solltet euch von aller Selbstsucht und allem Eigennutz verabschieden, die göttliche 
Liebe zum Bogen und die Weisheit zum Pfeil machen und als heldenhafte Schüler erstrahlen, 
die ihren Glauben auf die transzendentale Wahrheit und Gott setzen. 

Ihr solltet wissen, dass ihr geboren seid, um große und großartige Aufgaben im Leben zu 
erfüllen. Ihr seid die Kinder Gottes, Helden in Aktion, große Soldaten im Zeitalter von Kali, voller 
Mitgefühl und göttlicher Liebe und entschlossen, die Göttlichkeit mit Erfolg in der Welt 
erklingen zu lassen. 

Dies ist nicht die Zeit für Ruhe und Schlaf. Das zukünftige Entstehen eines glorreichen neuen 
Bharat hängt von euch ab. Die Mutter wartet auf eure Ankunft auf der Bühne. Wenn die Moral 
von Bharat zerstört wird, wird die Welt in völligem Ruin versinken. Wenn die Spiritualität von 
Bharat einen Rückschlag erleidet, wird dies zum Nachteil der übrigen Welt sein. Die Einheit und 
Integrität der Nation würde einen Rückschlag erleiden. Die Moral von Bharat ist die süße 
Erfahrung der göttlichen Liebe. Die Liebe zu Gott sollte die Herzen durchdringen und fließen wie 
das eigene Lebensblut. 

Das Herz sollte sich mit Wellen von Idealismus füllen und überfließen. Werdet nicht Sklaven des 
äußeren Lebens und der Erziehung und zerstört die kleinen Pflänzchen der Spiritualität in 
eurem Herzen. Entzündet die Lampen der Wahrheit und vertreibt alle Schwächen in eurem 
Herzen. Ihr seid Boten Gottes und nicht Diener des Herrn des Todes. Errichte das Reich der 
Hingabe. Verdient euch die Liebe Gottes. Entwickelt spirituelles Wissen zusammen mit 
weltlicher Bildung. Liebe, die auf Gunas basiert, erleidet Veränderungen. Macht diese 
transzendentale Liebe zu eurem eigenen Lebensziel. 

Werde nicht zum Sklaven niederer Wünsche und Gefühle. Macht die Spiritualität zu eurem 
Wohnsitz. Jedes Objekt in der Schöpfung ist vergänglich. Nur die Glückseligkeit von Atma ist 
unerschöpflich. Strebt danach, sie zu erlangen. Nur durch die Liebe zu Gott könnt ihr diese 
Glückseligkeit erlangen und sie zur vollen Entfaltung bringen. Die innere Bedeutung von 
‚Krishna Tulaa Bhaara‘ besteht darin, zu zeigen, dass all der Reichtum der Welt, mit all seinem 
Gold und seinen Diamanten, Gott nicht das Wasser reichen kann. 

Es ist nur die göttliche Liebe, die Ihm ebenbürtig ist. Fördert eine solche Hingabe in euren 
Herzen. Die meisten von euch haben die Prinzipien, die Swami verkörpert, nicht verstanden und 
können sie auch nicht begreifen. Versteht die Liebe von Sai. Ihr könnt in keiner Ecke von Sai 
Selbstsucht finden. Was immer Er tut, tut Er um euretwillen. Es gibt nichts auf der Welt, was Sai 
braucht. 

Kampfer ist weiss wie die himmlische Kuh, 

Sterne sind weiss wie die Flügel eines Schwans, 

Und so ist das süsse Lächeln des schönen Sai, 

 29
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

Süsser als der süsse Saft des Zuckerrohrs oder 

sogar der Wein, ist die Liebe von Sai. 

Die Liebe von Sai ist beruhigender und tröstender als der Anblick einer schönen Blume oder das 
süße Lächeln eines unschuldigen Kindes. 

Sai's Wort kann der Welt alle Freude, Glück  

und Wohlstand schenken 

Sai's Blick kann die Freude des 

Regens der paarijaatha Blume 

Sai's Hand kann den Trost von 

einer liebenden Mutterhand schenken. 

Dies allein ist für eure Freude und euer Wohlergehen - 

der Überbringer der Liebe. 

Ich erwarte von euch nur eines: dass ihr euch in ideale Kinder voller Glückseligkeit verwandelt, 
die Verkörperungen von Atma, und all dies der Welt durch euer Verhalten und eure 
Lebensführung beweist. Das allein ist Wahre Erziehung. Alle anderen Arten der Erziehung sind 
nur ihre Glieder und Teile. 

Welches Glück genoss der Dämon Somakasura, der die heiligen Schriften stahl und Hari 
missbrauchte? Was trug der zehnköpfige Ravana mit sich, als er die Frau eines anderen 
Menschen begehrte? Um wie viel gewann Duryodhana, indem er den Pandavas auch nur einen 
Zentimeter Raum verweigerte? Konnte sich Kamsa, der rachsüchtig und wachsam die 
unschuldigen Kinder seiner Schwester tötete, vor dem Tod retten? 

Selbst heute wäre das das Schicksal der Menschen, die sich dem Dharma widersetzen. Was 
kann ich euch noch vermitteln? Erkennt diese Wahrheit, folgt sorgfältig dem richtigen Weg und 
verhaltet euch entsprechend. 

So, 

Sai, 

Der Bewohner deines Herzens. 

23.9.1988 

- Quelle: Prema Dhaara: Bd. 1 

 30
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

RÄTSEL ZUM NACHDENKEN (Auflösung) 

 

Freiheit ist Unabhängigkeit von äußeren Einflüssen. Vollkommene Freiheit ist keinem Menschen 
auf Erden gegeben. Je weniger Bedürfnisse man hat, desto größer ist die Freiheit. Vollkommene 
Freiheit ist daher vollkommene Wunschlosigkeit. 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Sechzehn schlechte Charakterzüge im Menschen 

Es gibt sechzehn schlechte Eigenschaften, die den Menschen sein Menschsein vergessen 
lassen. Acht dieser schlechten Eigenschaften sind Stolz auf Reichtum, körperliche Stärke, 
Intelligenz, Jugend, hohe Bildung, Stellung, Sippe und körperliche Schönheit. Außerdem wird 
er von sechs inneren Feinden heimgesucht, nämlich kama, krodha, lobha, moha, mada und 
matsarya (Begierde, Ärger, Gier, Verblendung, Stolz und Eifersucht). Wenn man noch rajo guna 
(Leidenschaft) und tamo guna (Trägheit) hinzufügt, erhöht sich die Zahl der schlechten 
Eigenschaften, unter denen der Mensch heute leidet, auf sechzehn. Gott ist die Verkörperung 
von sechzehn kalas (Herrlichkeiten). Nur wenn der Mensch sich von den sechzehn schlechten 
Eigenschaften befreit, wird er in sechzehn göttlichen Strahlen glänzen. 

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 31
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Junii 2025 

 32
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam


