
 

GIUGNO 2025 



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Contenuto 

Editoriale: La Gloria della Maternità e la Grazia del Signore 
Gloria della Maternià, Sri Sathya Sai Baba, il 6 Maggio 2001 
Ramakatha Rasavahini, Capitolo 4, I figli, Sri Sathya Sai Baba 
Buddha e il suo vangelo d´amore, Sri Sathya Sai Baba, il 21 maggio 2000 
Cinna Katha: Tre tipi di ascolto 
Puzzle da riflettere 
Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali: 2. Om Sri Sai Sathya Swarupaya Namah 
La profonda devozione attira la divinità, Geeta Mohanram 
Swami - il nostro antaryami, Venkatesh Prasad 
I momenti più cari con mia madre Sai, P. Sai Latha 
Le mie esperienze come studente di Swami, Girish Atre 
Celebrazioni a Prasanthi Nilayam, un raportagin tutti vibrazioni divine.  
Inaugurazione delle maccine per ecocardiografia e del centro dati avanzato presso l´SSSIHMS di 
Prasanthigram 
Gli Studenti della SSSHSS e della Smt Eswaramma High School eccelono 
Pellegrinaggio dei devoti, La gioia della sadhana collettiva 
Lettere d´amore dall´ amore, Sri Sathya Sai Baba 
Puzzle risposte 
I sedici tratti malvagi dell´uomo 

 3

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

 2

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Editoriale 

LA GLORIA DELLA MATERNITÀ E LA GRAZIA DEL SIGNORE 

Giugno sboccia con sacri ricordi: dell'amore che nutre, della devozione che trasforma e della purezza che 
eleva. Al centro del numero di questo mese c'è la maternità, celebrata attraverso il discorso di Bhagavan 
nel giorno di Easwaramma, che sottolinea come l'amore più puro di una madre plasmi il destino 
dell'umanità. Le storie tratte dal Ramakatha, le vite di Lava-Kusha, Putlibai e Mahatma Gandhi ci 
ricordano che la grandezza germoglia dal sacro terreno materno. 

Questo numero fa rivivere anche l'essenza del Buddha Purnima, in risonanza con il Tri Ratna Saranam - 
Buddham, Dhammam, Sangham. Attraverso colorate espressioni culturali e profonde riflessioni 
spirituali, siamo attratti dal sentiero della compassione e del distacco, come mostrato sia dal Buddha che 
da Bhagavan. 

I vivaci Parthi Yatras da Nagarkurnool e Srikakulam rivelano il potere della sadhana collettiva e del seva 
disinteressato. Le testimonianze della grazia divina – guarigione, protezione e trasformazione – 
confermano che Swami continua a camminare con i Suoi devoti. 

I racconti toccanti di ex allievi e devoti, come “I miei momenti più cari con Madre Sai” e “La profonda 
devozione attira la divinità”, rafforzano una semplice verità: quando il cuore è puro e costante 
nell'amore, il Signore diventa il nostro compagno costante. 

La ricchezza di questo numero risiede nel modo in cui intreccia la devozione con l'intuizione. Dal 
significato interiore dell'ascolto nel Chinna Katha, alla bellezza poetica dell'Ashtottarashata Namavali di 
Swami, ogni pagina è un invito a riflettere profondamente. I bambini e i giovani sono delicatamente 
attirati dal pensiero dharmico attraverso enigmi, esempi ispiratori e scorci dell'onnipresenza di Swami. 

L'edizione di questo mese mette in evidenza anche l'interazione tra amore e abbandono, attraverso 
storie in cui il Signore diventa il salvatore e l'amico. È un dolce promemoria che con una fede incrollabile 
anche le tempeste più violente si trasformano in piogge di grazia. Siamo chiamati non solo ad ammirare i 
miracoli di Swami, ma a rispecchiare il suo messaggio. 

Mentre sfogliamo le pagine, ricordiamo le parole di Swami: “La vita è un gioco, giocatela” con sincerità, 
forza e abbandono. Le perle di saggezza sotto forma di lettere che Bhagavan ha scritto ai suoi studenti 
sono un'aggiunta preziosa a questo numero. Impegniamoci a diventare nobili strumenti della Sua 
volontà, ancorati alla Verità e guidati dall'Amore. 

– La redazione 

 4

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Avatar Vani 

GLORIA DELLA MATERNITÀ 

La divinità di Rama sbocciò sotto le amorevoli cure di Kausalya; 

Grazie ai sentimenti teneri e all'austerità di Sita, 

Lava e Kusha ottennero fama e gloria; 

Le amorevoli cure di Jijabai resero Shivaji un grande guerriero, 

Cresciuto con l'amore di sua madre Putlibai, Gandhi divenne un Mahatma. 

(Poema telugu) 

Non puoi aspettarti manghi dolci quando semini semi di Neem. Se vuoi manghi, devi seminare i semi di 
mango. La terra è una sola, ma i semi sono diversi. Devi seminare ciò che vuoi raccogliere. Il grembo 
materno è come la terra. I figli saranno buoni o cattivi a seconda dei pensieri dei genitori. È una grande 
fortuna nascere come essere umano. Essendo stato benedetto con la nascita umana, l'uomo dovrebbe 
sviluppare pensieri nobili e provare beatitudine interiore. Solo allora potrà essere definito veramente 
fortunato. 

Sacralità del rapporto madre-figlio 

Putlibai, la madre di Mahatma Gandhi, osservava un voto secondo il quale non avrebbe mangiato finché 
non avesse sentito il canto del cuculo. Un giorno, però, il canto del cuculo non si udì. Gandhi, che allora 
era un ragazzino, non sopportava di vedere sua madre digiunare per così tanto tempo. Per amore e 
preoccupazione per sua madre, andò dietro la casa e imitò il canto del cuculo. Poi entrò e disse a sua 
madre che poteva mangiare perché aveva sentito il canto del cuculo. L'intenzione dietro questo gesto 
era senza dubbio buona. Ma Putlibai si sentì molto triste perché sapeva che suo figlio stava dicendo una 
bugia. Con le lacrime agli occhi, si lamentò: “Che peccato ho commesso per aver dato alla luce un figlio 
che dice bugie!”. Detto questo, lo rimproverò per aver mentito. Gandhi fece voto di non mentire mai più. 
Seguendo il comando di sua madre, rimase fedele alla verità fino alla fine dei suoi giorni e ottenne una 
buona reputazione. 

Le madri nobili hanno desideri nobili 

Ishwarchandra Vidyasagar viveva con sua madre in un villaggio vicino a Calcutta. Erano poveri dal punto 
di vista economico, ma ricchi di virtù. La madre diceva spesso a suo figlio: "Mio caro, l'istruzione che 
soddisfa solo i bisogni dello stomaco non è affatto istruzione. Devi studiare per servire la società. Devi 
utilizzare la tua istruzione per l'emancipazione del Paese". Vidyasagar studiava sotto i lampioni o alla 
fermata dell'autobus a causa della sua povertà. Seguì alla lettera le parole di sua madre e si dedicò 
anima e corpo agli studi. Le benedizioni di una madre possono rendere grande chiunque. I figli possono 
essere buoni o cattivi, ma una madre ama sempre i propri figli e aspira al loro benessere. Il cuore di una 
madre è pieno di amore e compassione per i propri figli. 

Dopo aver completato gli studi, Vidyasagar trovò un lavoro. Una volta ci fu una festa religiosa nel 
villaggio. I ricchi del villaggio parteciparono alla festa con i loro abiti migliori. Ma la madre di Vidyasagar 
dovette indossare un vecchio sari anche il giorno della festa, perché non aveva un sari decente da 
indossare. Vedendo questo, Vidyasagar si sentì molto triste. Quando ricevette il suo primo stipendio, lo 

 5

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

mise ai piedi di sua madre e la pregò di comprarsi un bel sari. Lei rispose: “Figlio mio, non voglio che tu 
spenda i tuoi guadagni per i miei sari e i miei gioielli. Usali per servire la società. Tutto ciò che desidero è 
che tu faccia carriera e ti guadagni un buon nome”. Poi aggiunse: “Ho alcuni desideri, ma te li esprimerò 
solo al momento opportuno”. 

A poco a poco, Vidyasagar raggiunse una posizione più elevata e di conseguenza anche il suo stipendio 
aumentò. Allora chiese a sua madre di esprimere i suoi desideri. Lei lo fece sedere al suo fianco e gli 
disse: "Mio caro, sei molto istruito e ricopri una posizione elevata. Ma come madre devo dirti ciò che è 
bene per te. Tutto ciò che ti dico è solo per l'amore che ti porto come madre. Non voglio nulla per me 
stessa. Il nostro è un piccolo villaggio. I bambini del nostro villaggio non hanno alcuna possibilità di 
istruzione perché non c'è una scuola. Quindi, vorrei che costruissi una piccola scuola". Assecondando il 
desiderio di sua madre, fondò una piccola scuola nel villaggio. Dopo qualche tempo, disse a sua madre: 
“Madre, secondo il tuo desiderio ho fatto costruire una scuola nel nostro villaggio. C'è qualcos'altro che 
desideri?”. Lei gli rispose: “Figlio mio, nel nostro villaggio la gente soffre per la mancanza di strutture 
mediche. Non c'è nessuno che possa curarli nemmeno per piccoli disturbi come la tosse, il raffreddore e 
la febbre. Quindi sarebbe comodo per tutti, specialmente per i bambini, se costruissi un piccolo 
ospedale qui”. Obbedendo al comando di sua madre, costruì prontamente un piccolo ospedale. 

Easwaramma, la madre prescelta 

Anche madre Easwaramma aveva desideri così nobili. Quando la gloria di Sai cominciò a diffondersi in 
lungo e in largo, un giorno venne da me e mi disse: "Swami, mi addolora vedere i bambini del nostro 
villaggio camminare fino a Bukkapatnam per andare a scuola. Per favore, costruisci una piccola scuola”. 
Conformandomi al suo desiderio, fondai una piccola scuola. Dopo qualche tempo, lei volle che fosse 
costruito anche un piccolo ospedale. Disse che non sopportava di vedere le madri che si facevano tanta 
fatica per portare i loro bambini a Bukkapatnam per le cure mediche. Di conseguenza, feci costruire un 
piccolo ospedale. La piccola scuola che fondai è diventata oggi una grande università. Il piccolo ospedale 
che ho costruito è diventato un ospedale super specializzato. Questi compiti enormi sono stati portati a 
termine grazie al Sathya Sankalpa (nobile desiderio) di Madre Easwaramma e al Nitya Sankalpa (volontà 
divina) di Sai. Il suo ultimo desiderio era quello di fornire acqua potabile al villaggio. Ha fatto notare che 
le donne dovevano fare grandi fatiche per attingere l'acqua da pozzi profondi che erano quasi 
prosciugati. Ho immediatamente fornito acqua potabile al villaggio. Ora, grazie al Progetto di 
approvvigionamento idrico Sri Sathya Sai, ho fornito acqua potabile all'intero distretto di Anantapur. 

Le persone malvagie non risparmiano nemmeno Dio 

Una volta che si riceve l'amore di una madre, non si ha bisogno di nient'altro. Quando il cuore di una 
madre è puro, anche i suoi figli avranno un cuore puro. Bisogna rispettare la propria madre e non ferire 
mai i suoi sentimenti. Quando Swami soggiornava nel Vecchio Mandir, un giorno si radunò una folla 
insolita. Percependo il pericolo, Easwaramma venne da me e disse: "Swami, queste persone sembrano 
avere secondi fini. Ho paura che possano cercare di farti del male. Non riesco a dormire tranquilla”. Le 
infusi coraggio dicendole: “Non temere. Il corpo è destinato a perire un giorno o l’altro. Quindi, rinuncia 
all’attaccamento al corpo”. A quei tempi dormivo da solo in una capanna di paglia. Quella notte, come 
temeva Easwaramma, alcune persone malvagie appiccarono il fuoco alla capanna da tutti e quattro i lati. 
C’erano fiamme impetuose tutt’intorno. Vedendo questo, Subbamma ed Easwaramma accorsero. 
Quando raggiunsero il luogo, con loro grande stupore, trovarono una forte pioggia che cadeva sulla 
capanna. Tuttavia, non c'era assolutamente pioggia nelle zone circostanti. Quando uscii dalla capanna, 
entrambe erano felicissime di vedermi sano e salvo. 

Mia madre non è una donna comune; è veramente Dio. Adoratela e ottenete la sua grazia. Una volta 
ottenute le benedizioni di vostra madre, potrete ottenere qualsiasi cosa in questo mondo.  

 6

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Oggi celebriamo il Giorno di Easwaramma per diffondere la gloria della maternità. Il mondo è sostenuto 
dalle preghiere delle madri. La preghiera di una donna è più potente di mille preghiere di uomini perché 
le donne sono pure e dal cuore tenero. Non causate mai dispiacere a vostra madre. Non ferite mai i suoi 
sentimenti. Allora Dio vi aiuterà in tutti i vostri sforzi. 

(Bhagavan ha concluso il suo discorso con il Bhajan Om Sivaya Om Sivaya.) 

– Estratto dal discorso di Bhagavan in occasione dell'Easwaramma Day nella Sai Ramesh Krishan Hall, 
Brindavan, il 6 maggio 2001. 

L'amore come pensiero è “Sathya” (Verità) 

L'amore come azione è “Dharma” (Giustizia) 

L'amore come sentimento è “Santhi” (pace) 

L'amore come comprensione è “Ahimsa” (non violenza) 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

Vahini - il flusso eterno: Ramakatha Rasavahini 

Capitolo 4 

I FIGLI 

Le regine terminarono il bagno cerimoniale (come consigliato dal precettore). Entrarono nel santuario 
del palazzo dove si trovava l'altare della divinità familiare. Vasishtha completò la cerimonia di 
adorazione. Il payasam (cibo) offerto dalla Divina Persona fu poi posto in tre coppe d'oro. Quindi 
Vasishtha chiamò Dasaratha e disse: “Raja! Dai queste coppe alle tue mogli: prima a Kausalya, poi a 
Sumitra e infine a Kaikeyi”. Il re fece come gli era stato ordinato. Esse presero le coppe e caddero ai piedi 
di Vasishtha e Dasaratha. Quindi Vasishtha ordinò loro di consumare il payasam solo dopo aver toccato i 
piedi di Rishyasringa, che aveva officiato lo Yaga. 

Pertanto, Kausalya e Kaikeyi conservarono le loro coppe nel santuario e andarono dalle loro ancelle per 
asciugarsi i capelli, prima di occuparsi della pettinatura. Nel frattempo, Sumitra salì sulla terrazza e, 
appoggiando la coppa sul muretto, si asciugò i capelli al sole, rimuginando sulla sua strana situazione: 
"Lei era la seconda regina! Il figlio della regina maggiore salirà al trono, come è giusto che sia. Il figlio di 
Kaikeyi, la terza regina, può salire al trono secondo la promessa fatta dal re al momento del suo 
matrimonio con lei!“. Ma Sumitra si chiedeva: ”Cosa ne sarà del figlio che avrei avuto? Non sarebbe stato 
né qui né là. Perché avere un figlio, per soffrire come un nessuno senza status e sovranità? Meglio che 
un figlio non nascesse piuttosto che nascere e essere trascurato". 

 7

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Ma fu solo un momento. Ben presto si rassegnò. Sentiva che ciò che gli dei decidono deve accadere, 
nessuno può impedirlo. Ricordò che era l'ordine del suo precettore e del re; così si avvicinò alla coppa, 
determinata a mangiarne il contenuto, quando, ecco, un'aquila volò da qualche parte e la portò via nel 
suo becco, lontano, lontano nel cielo. 

Sumitra si pentì della sua negligenza nei confronti del prezioso payasam. Pensò che il re si sarebbe molto 
arrabbiato se avesse saputo dell'incidente. Non riusciva a decidere cosa fare. Andò direttamente da sua 
sorella Kausalya e le raccontò tutta la storia. Proprio in quel momento arrivò anche Kaikeyi con la coppa 
d'oro, dopo aver legato i suoi capelli asciutti. Le tre erano molto legate l'una all'altra, come sorelle legate 
da un unico filo di seta. 

Così, per evitare di dare la triste notizia al re, fecero portare un'altra coppa d'oro e Kausalya e Kaikeyi vi 
versarono ciascuna una parte della propria porzione, in modo che tutti potessero sedersi insieme nel 
santuario. Mangiarono il payasam, mentre Rishyasringa pronunciava le sue benedizioni e gli altri anziani 
e studiosi cantavano inni vedici di buon auspicio. Le regine sorseggiarono quindi l'acqua sacra e si 
prostrarono davanti all'altare. Caddero ai piedi di Rishyasringa e si recarono nei propri palazzi. 

Il tempo passò e la notizia che le regine erano incinte si diffuse tra il popolo. I corpi delle regine 
assunsero un colorito luminoso. Giunse il decimo mese. Le ancelle e le balie attendevano l'evento felice 
e vegliavano sulle regine con cura vigile. Nel frattempo, vennero a sapere che Kausalya aveva le doglie. Si 
affrettarono al suo palazzo. Lungo la strada, appresero che la consorte reale aveva dato alla luce un 
principe! Il secondo giorno, Kaikeyi diede alla luce un figlio. La lieta notizia riempì di gioia l'intero paese. 
Il giorno seguente, Sumitra ebbe le doglie e diede alla luce due gemelli. 

Segni di buon auspicio erano visibili ovunque. La lieta notizia riempì tutti di gioia incommensurabile. La 
terra si ricoprì di verde, gli alberi fiorirono ovunque! La musica riempiva l'aria, le nuvole facevano 
piovere gocce profumate, ma solo sugli appartamenti dove giacevano i bambini nelle loro culle! La gioia 
di Dasaratha non conosceva limiti. Mentre per anni era stato immerso nell'agonia di non avere 
nemmeno un figlio, la nascita di quattro figli gli diede una soddisfazione e una felicità indescrivibili. 

Il re invitò i bramini e donò loro oro, mucche e terre in abbondanza. Organizzò la distribuzione di denaro 
e vestiti ai poveri. Inoltre donò case ai senzatetto. Diede da mangiare agli affamati. Ovunque si posasse 
lo sguardo, si vedevano persone che acclamavano il lieto evento, gridando jai jai. I sudditi si riunirono in 
grandi assemblee per esprimere la loro gioia con musica e danze. “Ora abbiamo dei principi nella linea 
reale”, si vantavano. Erano più euforici ora che quando erano nati i loro figli. Le donne offrivano 
adorazione a Dio in segno di gratitudine per questo atto di grazia, poiché erano certe che la nascita dei 
figli del loro re fosse un segno della misericordia divina. 

Dasaratha invitò a palazzo il precettore della dinastia reale, Vasishtha, e seguendo il suo suggerimento, 
fece scrivere da un astrologo esperto l'oroscopo dei neonati. Egli annunciò loro che il figlio di Kausalya 
era nato in un momento molto propizio: Uttarayana (il semestre divino), nel mese di Chaitra, nella 
quindicina luminosa, il nono giorno, sotto la stella Punarvasu, di lunedì, Simhalagna (il segno zodiacale 
del leone) e nel periodo abhijith (il periodo della vittoria), quando il mondo riposava felice e il clima era 
mite (né caldo, né freddo). Il figlio di Kaikeyi nacque il giorno successivo, Chaitra, metà luminosa, decimo 
giorno, martedì gandhayoga. Il terzo giorno nacquero i gemelli, Chaitra, metà luminosa, undicesimo 
giorno, stella Aslesha, Vriddhiyoga. Questi dettagli furono comunicati all'astrologo, al quale fu chiesto di 
tracciare e scrivere gli oroscopi in accordo con la scienza e di informare il re delle sue deduzioni. 

Quindi, Dasaratha pregò Vasishtha di fissare il momento propizio per la cerimonia di attribuzione dei 
nomi ai bambini. Il precettore della famiglia rimase immobile per alcuni secondi perso in meditazione: 
vide rivelarsi nella sua visione yogica gli anni futuri; risvegliandosi da quella visione, disse: "Maharaja! I 
tuoi figli non sono semplici mortali. Sono incomparabili. Hanno molti nomi. Non sono umani. Sono Esseri 
Divini che hanno assunto sembianze umane. Sono Personalità Divine. La fortuna del mondo li ha portati 

 8

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

qui. Considero una grande opportunità poter officiare alla cerimonia di attribuzione dei nomi a questi 
Bambini Divini". Le madri sono tre, ma il padre è uno solo e quindi Vasishtha stabilì che il periodo 
di  giorni di “impurità” fosse contato a partire dal giorno in cui Kausalya aveva partorito il suo 
bambino. Così, l'undicesimo giorno dopo la nascita del figlio di Kausalya, il saggio dichiarò che era 
propizio per la cerimonia di attribuzione del nome. Il re cadde ai piedi di Vasishtha in segno di 
gratitudine per questo favore e il precettore partì per il suo eremo. 

Anche l'astrologo approvò il giorno e iniziò a scrivere l'elenco dei materiali che dovevano essere 
preparati per il rituale. Consegnò la lista al capo sacerdote e se ne andò, carico dei doni che il re gli aveva 
concesso. Dasaratha fece scrivere gli inviti per la cerimonia e li inviò ai sovrani feudatari, ai nobili, ai 
cortigiani, ai saggi e agli studiosi di tutto il suo impero, rivolgendosi a loro in modo consono al loro rango 
e al loro status. I messaggeri che portavano gli inviti erano ministri, esperti di corte, ufficiali o bramini, il 
cui rango era adeguato al rango e allo status degli invitati. 

Passarono dieci giorni. La città di Ayodhya era illuminata e abbellita, e resa incantevole alla vista. La 
melodia della musica riempiva l'aria e si diffondeva in lungo e in largo per il regno, facendo chiedere alla 
gente se fossero angeli celesti a cantare dall'alto. Le strade erano cosparse di profumi. La città era piena 
di visitatori. I saggi e i cortigiani potevano entrare negli appartamenti interni del palazzo e nessun altro. 
Gli altri, principi o contadini, avevano alloggi separati a loro disposizione. Nel cortile del palazzo erano 
stati allestiti dei pandal per far sedere tutti gli ospiti e gli invitati. Erano stati sistemati lì in modo da poter 
assistere alla cerimonia di attribuzione del nome con tutti i cerimoniali che la accompagnavano. 

Ben presto, la musica risuonò dalla Sala Durbar. Si udì il canto degli inni vedici intonati dai bramini. Le tre 
regine entrarono nella sala elegantemente decorata, con i bambini in braccio. Risplendevano come 
Madri Divine che portavano gli dei Brahma, Vishnu e Shiva. La beatitudine e lo splendore che 
pervadevano i loro volti erano al di là della capacità di descrizione umana. 

Non appena il popolo notò il loro ingresso, acclamazioni di “Jai” si levarono dai loro cuori. Le donne 
agitavano lampade di buon auspicio davanti a loro. Tre sedie speciali erano state preparate per loro. 
Kausalya prese posto per prima, seguita da Sumitra e Kaikeyi. L'imperatore Dasaratha sedeva al fianco di 
Kausalya, alla sua destra. 

I bramini iniziarono la cerimonia, con la dovuta attenzione ai dettagli. Accendevano il fuoco sacro e 
versavano le offerte recitando le formule appropriate. Grano di riso veniva versato e sparso su piatti 
d'oro: un morbido panno di seta veniva steso sul riso. Poi, le madri posavano i bambini sul panno. Il figlio 
di Kausalya fissò Vasishtha come se fosse un conoscente! Cercò di avvicinarsi a lui, come se gli piacesse 
la sua compagnia e volesse stargli vicino! Tutti si meravigliarono di questo strano comportamento. 
Vasishtha fu sopraffatto dalla gioia. Versò lacrime di gioia; dovette asciugarsi gli occhi e controllarsi con 
grande sforzo; poi, tenendo in mano alcuni chicchi di riso, disse: "Re! Il bambino nato per promuovere la 
gioia di Kausalya farà lo stesso per tutta l'umanità. Le sue virtù porteranno conforto e soddisfazione, 
gioia e felicità a tutti. Gli yogi e i ricercatori troveranno in lui una grande fonte di gioia. Pertanto, da 
questo momento, il suo nome sarà Rama, “colui che piace”. E i saggi accolsero il nome come molto 
appropriato e significativo. Esclamarono: “Eccellente, eccellente!”. 

Poi Vasishtha guardò i due gemelli di Sumitra. Sentì che il maggiore sarebbe stato un eroe, un 
combattente valoroso e dotato di grande ricchezza. Sapeva che avrebbe trovato gioia nel servire Dio e la 
Sua Consorte, Lakshmi; quel servizio sarebbe stato per lui come il respiro stesso della vita. Così, scelse 
per lui il nome Lakshmana. Vasishtha sapeva che il fratello minore sarebbe stato un formidabile 
distruttore di nemici e, allo stesso tempo, un seguace soddisfatto delle orme del fratello maggiore. Lo 
benedisse quindi con il nome Satrughna (l'uccisore dei nemici). 

 9

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Più tardi, guardò il bambino che era la gioia di Kaikeyi. Vasishtha sapeva che quel bambino avrebbe 
riempito tutti i cuori di amore e gioia. Avrebbe stupito tutti con la sua incredibile adesione al Dharma. 
Avrebbe governato i suoi sudditi con grande compassione e affetto. 

Così gli diede il nome Bharata (colui che governa). Il popolo era felice quando sentì il precettore 
dilungarsi sul glorioso futuro dei bambini. Era pieno d'amore per i principi e da quel giorno li chiamò 
Rama, Lakshmana, Satrughna e Bharata. Dasaratha aveva organizzato banchetti elaborati per tutti coloro 
che avevano partecipato alla cerimonia. Riempì di gioia tutti coloro che erano venuti. 

Offrì a ciascuno l'ospitalità e i doni che il suo rango meritava. Distribuì enormi doni in beneficenza e, 
come penitenza rituale, distribuì mucche, terre, oro e altri oggetti di valore ai poveri e ai bisognosi. 
Prestò attenzione alle esigenze di tutti, affinché nessuno fosse scontento o deluso; e dopo che la 
cerimonia fu terminata, con la dovuta cortesia congedò tutti affinché tornassero alle loro case. 

I bambini crebbero rapidamente grazie alle amorevoli cure delle madri. Ma ben presto si notò una cosa 
curiosa. Si osservò molto presto che Lakshmana cercava sempre Rama e Satrughna cercava sempre 
Bharata! Fin dal giorno della sua nascita, Lakshmana piangeva sempre! Le balie, le nutrici e gli altri 
provarono vari rimedi e palliativi, ma nulla riusciva ad alleviare la sua sofferenza o a fermare il suo 
pianto. Si sospettò un dolore interno e furono provati medicamenti in abbondanza. Ma non servirono a 
nulla. Sumitra era quindi certa che il dolore del bambino fosse al di là della portata dei farmaci. Mandò a 
chiamare il precettore Vasishtha. Appena questi entrò nella stanza, lei cadde ai suoi piedi. «Maestro», lo 
supplicò, «questo Lakshmana piange dalla nascita e chiede qualcosa che io non riesco a capire. Ho 
consultato medici e l'ho curato come consigliato. Ma il pianto aumenta di giorno in giorno. Non gradisce 
nemmeno il latte materno! Per quanto riguarda il sonno, è totalmente assente. Come può essere sano e 
vigoroso se continua così? Vi prego, ditemi perché si comporta così e beneditelo affinché smetta di 
piangere continuamente". 

Vasishtha rifletté per un po'. Poi disse: "Oh regina! Il suo dolore è unico e tu stai cercando di curarlo con 
mezzi e farmaci familiari! Il suo desiderio va oltre la comprensione dei mortali. Fai come ti dico e il 
bambino sarà tranquillo e felice. Nel momento in cui lo farai, il bambino smetterà di piangere e inizierà a 
giocare con entusiasmo. Prendilo ora e mettilo accanto a Rama, il figlio di Kausalya. Questa è la 
panacea». Dopo aver detto questo, Vasishtha se ne andò, lasciando la sua benedizione alla madre e al 
bambino. Sentendo le sue parole, Sumitra portò il suo bambino dove si trovava l'altro bambino, nella 
sua culla. Lo mise accanto a Rama. Da quel momento, il pianto cessò! Cominciarono le risate e i giochi! 

(Continua...) 

Avatar Vani 

BUDDHA E IL SUO VANGELO D'AMORE 

Più si macina il legno di sandalo, più si ottiene pasta di sandalo. 

Più si mastica la canna da zucchero, più si ottiene succo dolce. 

Man mano che l'oro viene riscaldato, diventa più puro e brilla con maggiore splendore. 

Allo stesso modo, quando un uomo inizia ad amare sempre più i suoi simili, la beatitudine interiore si 
manifesta. 

 10

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

(Verso sanscrito) 

Incarnazioni dell'amore! 

Più l'uomo riversa il suo amore sugli altri, più grande è la sua beatitudine interiore. Quindi, l'uomo 
dovrebbe espandere il suo amore per i suoi simili se vuole aumentare la propria beatitudine interiore. 
Questa è la via maestra per la Divinità. Il modo migliore per amare Dio è amare tutti e servire tutti. 
Questo è il segreto rivelato da Buddha. Buddham Saranam Gachchhami, Dhammam Saranam 
Gachchhami, Sangham Saranam Gachchhami. La prima di queste massime ti dice di purificare il tuo 
Buddhi (intelletto) con buone compagnie. In secondo luogo, dovresti usare il tuo intelletto al servizio 
della società. Questo ti condurrà sulla retta via. Non dovresti ferire alcun essere vivente. Aiuta sempre, 
non ferire mai. 

L'insegnamento principale del Buddha è Ahimsa Paramo Dharma (la non violenza è il Dharma supremo). 
Nessuno dovrebbe essere ferito o danneggiato con il pensiero, la parola o l'azione. Potreste chiedervi se 
un tale comportamento sia pratico. Sì, è sicuramente possibile. Con una ferma determinazione, è 
possibile realizzare qualsiasi grande impresa. Una volta compreso che c'è un solo Dio che risiede in tutti, 
non ferirete né danneggerete mai nessuno. Allora non avrete più bisogno di temere nulla. 

Il corpo umano è temporaneo 

Il corpo umano è impermanente. Anche la felicità derivata da questo corpo impermanente è 
impermanente. Non può dare una felicità eterna. Buddha lasciò la sua casa alla ricerca di una felicità 
permanente ed eterna. 

Fuori dalla sua casa, vide un cadavere, un malato e un vecchio decrepito. Dopo aver visto questi 
spettacoli miserabili, si chiese come si potesse sfuggire al dolore di questo mondo e sperimentare la 
felicità eterna. Qual è la causa della morte? Qual è la causa della vecchiaia? È possibile evitare la 
vecchiaia? È del tutto naturale. Tutte le fasi della vita umana, come l'infanzia, l'adolescenza, la giovinezza 
e la vecchiaia, sono del tutto naturali. Sono tutti cambiamenti fisici ed esterni. Non dovremmo 
preoccuparci di questi cambiamenti fisici ed esterni. Tu vuoi che il corpo sia permanente. Qual è la causa 
della morte? Qual è la causa della vecchiaia? Qual è la ragione di questa nascita? Qual è la causa della 
malattia? Dopo una seria indagine, scoprì che il corpo umano è come una bolla d'acqua, ed è la mente 
che causa le malattie nel corpo. Si chiama psicologico. Non dovresti preoccuparti eccessivamente del 
corpo. Dovresti cercare di sperimentare la tua divinità innata il prima possibile, perché il corpo è 
temporaneo e non può durare a lungo. 

L'uomo compie Yajna (sacrifici) e Yaga (rituali) senza rendersi conto della divinità innata di tutti gli esseri. 
Durante i suoi viaggi, Buddha incontrò una volta un gruppo di persone in un villaggio che stavano 
compiendo un sacrificio rituale. Questo sacrificio richiedeva l'uccisione di animali. Buddha protestò. 
Disse loro che Dio onnipresente è il dimorante di tutti gli esseri viventi. Pertanto, è improprio sacrificare 
esseri viventi. La persona che conduceva il rituale disse che gli animali sacrificati avrebbero ottenuto la 
liberazione. Buddha rise di questo e disse: "Volete dare la liberazione a questi animali, che non l'hanno 
desiderata! Perché non applicate lo stesso principio e date la liberazione a tutti questi uomini che la 
desiderano ardentemente? Non accetto la vostra argomentazione secondo cui questi animali sacrificali 
otterranno la liberazione. Quale Upanishad o Veda raccomanda il sacrificio animale? Come puoi pensare 
alla liberazione di qualcuno quando viene ucciso un animale? Questa è una totale falsità. Questo 
animale non ha espresso alcun desiderio di liberazione. Ma tua madre, tuo padre, tua moglie, i tuoi figli, 
i tuoi parenti e molti altri desiderano la liberazione. Perché non sacrifichi loro e soddisfi il loro desiderio? 
Anzi, perché non inizi da te stesso? Nessuno può ottenere la liberazione con la violenza sugli esseri 
viventi. Questo è il peggiore dei peccati". 

 11

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

L'annientamento del desiderio è la liberazione 

In questo modo, Buddha propagò il principio dell'Ahimsa. L'amore che è insito negli esseri umani è 
presente anche negli uccelli e nelle bestie. Condividete il vostro amore con gli uccelli, le bestie e gli altri 
esseri viventi. L'amore assoluto è la vera liberazione. Per ottenere Moksha (la liberazione), non è 
necessario andare da nessuna parte. Non si trova in un luogo lontano. L'amore puro e disinteressato 
dona la liberazione. Il vostro impegno dovrebbe essere quello di raggiungere questo amore olistico. Le 
persone intraprendono vari sforzi spirituali per raggiungere Moksha. Ma queste pratiche spirituali danno 
solo una soddisfazione temporanea. La liberazione non può essere raggiunta con lo studio dei testi. Non 
può essere raggiunta ascoltando gli insegnamenti degli altri. Moha Kshaya è Moksha (l'annientamento 
del desiderio è la liberazione). La liberazione è in voi. La beatitudine è dentro di voi. Il vostro cuore è il 
centro della beatitudine. L'amore che sgorga dal cuore deve essere offerto a Dio.  

Incarnazioni dell'Amore! 

Non basta pensare alla grandezza del Buddha nel giorno del Buddha Purnima. Dovete mettere in pratica 
gli ideali insegnati dal Buddha e sperimentarne la gioia. Ma oggi le persone sono eroiche nei discorsi 
pubblici, ma nella pratica sono dei falliti. Mettete in pratica gli insegnamenti del Buddha nella vostra 
vita. Questo è il modo migliore per esprimere la vostra riverenza verso il Buddha. Gli insegnamenti del 
Buddha sono elevati, sublimi e sacri. L'insegnamento principale del Buddha è Ahimsa Paramo 
Dharma (la non violenza è il Dharma supremo).  

L'amore è l'altro nome di Dio 

Il principio cardinale degli insegnamenti del Buddha è l'amore disinteressato. Anche Sai trasmette il 
messaggio dell'amore. L'insegnamento fondamentale di Sai è l'amore. In realtà, tutti gli Avatar hanno 
l'amore come nucleo del loro messaggio. L'amore è la verità fondamentale che tutti dovrebbero 
coltivare. Se sviluppate l'amore, il mondo intero sarà con voi. Nessuno può valutare appieno il potere 
dell'amore. L'amore è infinito, preziosissimo e beatissimo. La beatitudine dell'amore supera quella 
derivante dal nettare. L'amore sfida ogni definizione e descrizione. È questo il vangelo dell'amore che 
Buddha ha diffuso. È questo l'amore che egli ha goduto e sperimentato, e nel quale alla fine della sua 
vita si è fuso. Il Buddha è nato nell'amore, è cresciuto nell'amore e si è fuso nell'amore. L'amore e Dio 
non sono separati. 

Incarnazioni dell'amore! 

Trattate tutti come l'incarnazione della Divinità. L'amore è la vostra missione di vita. I vostri genitori vi 
hanno dato un nome. Usatelo per le transazioni nel mondo. Potete dare ai vostri amici biglietti da visita 
con il vostro nome e indirizzo. Ma rispetto a Dio, il vostro biglietto da visita è l'amore, per amore e solo 
per amore. L'amore è l'altro nome di Dio. L'amore è Dio. Vivete nell'amore.  

Iniziate la giornata con amore, 

Riempite la giornata con amore, 

Trascorrete la giornata con amore, 

Concludete la giornata con amore, 

Questa è la via che conduce a Dio. 

(Bhagavan ha concluso il suo discorso con il Bhajan, Vahe Guru Vahe Guru Vahe Guru Ji Bolo.) 

– Dal discorso di Bhagavan in occasione del Buddha Purnima nella Sai Ramesh Hall, Brindavan, il 21 
maggio 2000. 

 12

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Quando un uomo soffre di un forte dolore allo stomaco, gli lacrimano gli occhi. Perché? Perché i 
vari organi – gli occhi, lo stomaco, ecc. – fanno tutti parte dello stesso corpo. Allo stesso modo, 
quando un uomo soffre, i tuoi occhi devono versare lacrime e tu devi sentire il bisogno di 
alleviare il suo dolore. Questo accadrà se sapete che voi e lui siete membra dello stesso Corpo 
Divino. L'idea della differenza (bheda bhava) nasce dall'ignoranza della Verità. Quando le 
persone si arrabbiano, digrignano i denti, ma stanno attente a non mordere la lingua, perché la 
lingua è loro; se per caso la mordono, non si rompono i denti, perché i denti sono loro. Allo 
stesso modo anche il malato, il povero, il sofferente, l'analfabeta, il malvagio sono tutti arti 
dello stesso corpo, di cui anche noi siamo parte. La stessa corrente attiva a tutti. Realizzare 
questo e fondersi in quell'unità è lo scopo di questa vita nel corpo umano. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

CHINNA KATHA 

TRE TIPI DI ASCOLTO 

Era la corte di un re. I ministri, i sapienti e gli artisti erano tutti seduti al loro posto. Il re e i suoi ministri 
avevano guadagnato una grande fama per il loro ingegno e la loro saggezza. Un giorno un saggio entrò 
nella corte. Fu accolto calorosamente con tutti gli onori che gli erano dovuti. Il re gli chiese: "Oh 
venerabile! Posso sapere cosa vi porta qui? Siamo molto felici della vostra presenza qui oggi“.  

Il saggio rispose: ”Oh re, la tua corte è rinomata per il suo ingegno e la sua saggezza. Ho portato tre 
bellissime bambole e vorrei che i tuoi ministri le valutassero e le giudicassero". Presentò al re le tre 
bambole. Il re chiamò il suo ministro più anziano e gli diede le bambole perché le esaminasse e le 
valutasse. 

Il ministro guardò le bambole una sola volta e ordinò a un messaggero reale di portargli un filo di acciaio 
sottile. 

Il ministro inserì il filo nell'orecchio destro di una delle bambole. Il filo uscì dall'orecchio sinistro. Lo mise 
da parte. 

Prese un'altra bambola e inserì nuovamente il filo nel suo orecchio destro. Il filo uscì dalla bocca della 
bambola. Mise da parte anche quella bambola. 

Prese la terza bambola e inserì il filo, che non uscì né dall'altro orecchio né dalla bocca. 

Il re e i cortigiani osservavano con ansia la scena. Il ministro rese omaggio al saggio e disse: "Oh 
venerabile, delle tre bambole, la terza è la migliore. Le tre bambole simboleggiano infatti tre tipi di 
ascolto. Nel mondo esistono tre tipi di ascoltatori. 

Il primo tipo ascolta ogni parola, solo per farla uscire dall'altro orecchio. Il secondo tipo ascolta bene, 
ricorda bene, solo per ripetere tutto ciò che ha sentito. Il terzo tipo ascolta, conserva tutto ciò che ha 
sentito e lo custodisce nel proprio cuore. Questi sono i migliori ascoltatori". 

 13

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Il saggio si congratulò con il re e il ministro per la valutazione corretta delle bambole e, dopo averli 
benedetti entrambi, lasciò la corte. 

Sravanam (ascoltare) è il primo e il più importante dei nove tipi di devozione. Dopo aver ascoltato le 
parole del saggio, dovremmo cercare di riflettere sul loro significato e sul loro messaggio nella nostra 
mente e metterli in pratica per elevare la nostra vita. 

PUZZLE DA RIFLETTERE 
Il tema del puzzle di questo mese è “La vita è un gioco, giocatela”. Trovate le seguenti parole nascoste 
nel puzzle qui sotto. Le parole possono apparire da sinistra a destra, da destra a sinistra, dall'alto verso il 
basso, dal basso verso l'alto o in diagonale in entrambe le direzioni.  

Parole da trovare: Life, Game, Play, Difficulty, Stride, Awareness, Win, Lose, (Vita, Gioco, Giocare, 
Difficoltà, Passo, Consapevolezza, Vincere, Perdere). Le risposte al puzzle sono riportate nell'ultima 
pagina di questo numero. 

La vita è un gioco, giocatela! Trattate la vita stessa come un grande gioco. Per ottenere un buon 
nome e il successo in questo gioco, dovete coltivare buone abitudini. Buoni pensieri, buone 
parole e buone azioni sono le discipline richieste in questo gioco. Se per avere successo in giochi 
come il tennis sono necessari tanta pratica e impegno, quanto più impegno occorre per avere 
successo nel gioco della vita! In questo gioco, se desideri ottenere una buona reputazione, 
sostenere i tuoi ideali e realizzare il Divino, devi osservare nella tua vita quotidiana il giusto 
pensiero, la giusta condotta e i giusti atteggiamenti. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 14

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

SRI SATHYA SAI  ASHTOTTARASHATA NAMAVALI 

2. Om Sri Sai Sathya Swarupaya Namah 

Sathyam è Trikalabadhyam, ciò che non è influenzato dal tempo, dal passato, dal presente e dal futuro. 
Baba si è rivelato a noi (poiché non possiamo comprendere la Sua gloria) come Nirakara venuto come 
Narakara, proprio come aveva promesso mentre era a Shirdi. Quindi, Egli è Sathya Swarupa. Quando Dio 
viene come Uomo, la Sua divinità non viene minimamente influenzata, ridotta o offuscata. Egli è della 
natura della Verità, Sathya, l'immutabile. “Gli stolti mi considerano solo questo corpo umano”, disse 
Krishna. Baba ci mette in guardia contro tale stoltezza. “Per quanto a lungo ci proviate, chiunque cerchi 
di conoscere, con qualsiasi mezzo, non potrete comprendere il mistero della Mia Maestà”, dice. “Solo 
uno studio intenso e con fede delle Scritture può aiutarti a intravederla”, assicura. La volontà di Baba, la 
Sua parola, deve avverarsi, perché Lui è la verità. “Non pronuncio mai una parola che non abbia 
significato”, dice. 

Sathya, dice Baba, è composta da tre sillabe: “Sa”, ‘ta’ e “ya”. Significa che il “Sa” si ottiene con il “ta” e lo 
‘ya’ - il Sakshatkara - la realizzazione del sé - si ottiene con il Tapas (austerità, distacco, abnegazione) e lo 
“Ya” - ma (regolamentazione e sublimazione dei sensi). Sathya è la Beatitudine della Realizzazione; Baba 
è quella Beatitudine. Egli è l'Assoluto, l'Eterno, la Verità. 

Fonte: Garland of 108 Precious Gems 

LA PROFONDA DEVOZIONE ATTIRA LA DIVINITÀ* 
Geetha Mohanram 

Ci fermammo a Penukonda. Mio padre era preoccupato perché Swami aveva lasciato Puttaparthi subito 
dopo i bhajan senza pranzare. Di solito, quando accompagnavamo Swami in macchina, mia madre 
preparava un bel pranzo al sacco. Ma quel giorno non avevamo cibo con noi. A Penukonda, Swami 
chiese a mio padre di portare dei dosa (una frittella del sud dell'India fatta con riso e lenticchie 
finemente macinati) da un locale lungo la strada. Swami mangiò il dosa e poi, con preoccupazione, 
chiese a mio padre di mangiarne uno anche lui, dato che doveva guidare l'auto. Poi chiese a Konamma: 
“Nuvvu kuda tintava? (Mangi anche tu?)”. Finalmente arrivammo a Bengaluru alle 18:45 circa e Swami 
disse: “Padmanabh, vai alla casa di cura Kallappa”. Il dottor Kallappa era un ottimo chirurgo generale di 
Coorg, nel Karnataka, e veniva spesso a Brindavan per il darshan di Swami. Quando arrivammo, Swami 
scese dall'auto e fece cenno a mio padre di avvicinarsi. Io ero in macchina con Konamma. Suonarono il 
campanello. Il dottor Kallappa aprì la porta e fu sorpreso di vedere Swami ed esclamò: “Swamigale, 
Swamigale!” in kannada. Swami disse: “Hegideeya Kallappa? (Come stai, Kallappa?)”. Il dottor Kallappa 
chiese: “Swami, perché sei venuto all'improvviso?”. Swami rispose: “Non sono venuto a casa tua. Ho 
portato una paziente da Puttaparthi. Voglio che tu la veda. Ha bisogno di un intervento chirurgico”. 

Portarono la barella, Konamma fu portata in sala operatoria (OT) e le fecero una radiografia. Anche 
Swami entrò in sala operatoria. Vedendo l'immagine, il dottor Kallappa rimase stupito e chiese: "Swami, 

 15

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

come ha fatto a sopravvivere al viaggio estenuante da Puttaparthi per così tante ore? Ha un'appendice 
perforata. Nimma daya, Swami (La tua compassione, Swami)“. Swami rispose: ”Sì, sì“. Poi il dottor 
Kallappa disse: ”Swami, l'anestesista non è qui". A quei tempi non c'erano i cellulari e bisognava 
chiamare le persone di persona. 

L'anestesista divino 

Il dottor Kallappa disse: “Lo chiamo io”. Ricordo che Swami rise: “Ninna doctor club allidane, bandrukuda 
anaesthesia kodakke aagalla! (Il tuo anestesista è al club, anche se viene non può somministrare 
l'anestesia!)”. Il dottor Kallappa disse: “Cercherò un altro anestesista”. Swami disse: “Enu beda (Non 
serve)”. Swami materializzò del vibhuti con un ampio gesto della mano e disse: “Konamma, noru teeyi 
(Konamma, apri la bocca)”. Versò il vibhuti nella sua bocca e lo applicò sulla sua fronte. Poi disse: 
“Konamma, paduko (Konamma, dormi)”. Kallappa, maadu surgery (Kallappa, esegui l'intervento)“. ”
Swami, l'intervento potrebbe richiedere dai 45 minuti a un'ora“, disse il dottor Kallappa. ”Paravagilla 
(non c'è problema), non si sveglierà finché non le dirò di svegliarsi", disse Swami. Ripensandoci, mi 
colpisce quanta fede dovesse avere il medico per eseguire l'intervento con solo la vibhuti di Swami come 
anestesia! Noi cantiamo “Paramam Pavitram Baba Vibhutim” senza renderci conto del potere di quella 
vibhuti. Swami si sedette con noi sulla panchina di legno della casa di cura, aspettando che l'intervento 
fosse terminato. Mio padre disse: "Non mangi da molto tempo, Swami. Lascia che ti porti a Whitefield“. 
Ma Whitefield era lontano e Swami rifiutò di andarsene. Erano già le 8.30 o le 9.00 di sera. Finalmente il 
dottor Kallappa uscì dalla sala operatoria e disse a Swami che l'intervento era riuscito e che Konamma 
stava riposando. Swami disse a mio padre: ”Andiamo ora a casa tua a Jayanagar". 

Andammo a casa nostra, ma mia madre non era ancora tornata da Puttaparthi. Mio padre era un uomo 
tradizionale, abituato a far cucinare la moglie; non sapeva nemmeno dove fossero conservate le 
provviste in cucina. Swami disse: “Emi radu kada? (Non sai cucinare, vero?)”. Mio padre ammise: “Sì, 
Swami”. A quei tempi non c'erano ristoranti dove ordinare da mangiare e non avremmo mai pensato di 
ordinare del cibo per Swami da un locale commerciale. Allora Swami mi chiese: “Neeku telusa 
Kamalamma ekkada biyam pettindi? (Sai dove Kamalamma tiene il riso?)”. Io lo sapevo, e Swami disse: 
“Preparo miryalu charu (rasam al pepe) per mangiare adesso. Kamalamma tornerà tardi stasera e 
domani mattina non ci saranno problemi. Nenu kaada vanta chesindi, meeru iduru bhojanam cheyandi 
(Ho cucinato io, voi due mangiate)”. Mio padre era impotente, non sapeva cosa fare, quindi acconsentì. 
Dopo aver cenato, Swami si ritirò nella stanza che occupava di solito quando veniva a casa nostra.  

La mattina seguente, Swami disse: “Andiamo all'ospedale a trovare Konamma”. A quel punto era arrivata 
mia madre. Da tipica casalinga, rimase inorridita quando si rese conto che Swami era in casa. “Swami è 
qui? Cosa gli avete dato da mangiare? Non sapete cucinare!” Ma Swami disse: “Non preoccuparti, 
Kamalamma, tuo marito non sa cucinare. Ho cucinato io. Miryalu charu baagunindi kada? (Il rasam al 
pepe era buono, vero?)”. 

La preoccupazione e la cura di Swami per la sua devota 

Mio padre disse a Swami che lo avrebbe portato a Brindavan. Ma la preoccupazione e la cura che Swami 
dimostrò furono davvero commoventi! “Devo portare un po' di caffè a Konamma. Quando aprirà gli 
occhi, si spaventerà vedendo le flebo, le luci e l'atmosfera della casa di cura. È una contadina. Non 
conosce né Kallappa né il kannada. Nenu okkade kada daneki telusu paapam? (Conosce solo me, 
poverina, non è vero?)“. Quando arrivammo alla casa di cura, Konamma era ancora incosciente. Swami 
la chiamò: ”Konamma, leyi, leyi, operation ayi poyindi (Konamma, alzati, alzati, l'operazione è finita)". 
Lei riprese immediatamente conoscenza. Swami le disse: “Bevi questo caffè. Devi riposare qui per tre 
giorni. Poi Padmanabh ti porterà a casa sua e, quando ti sarai completamente ripresa, ti porterà a 
Brindavan. Dopodiché potrai andare a Puttaparthi”. Rimase a casa nostra per 15 giorni, poi mio padre la 
portò a Puttaparthi. Chiedemmo a Swami: “Quanto è fortunata Konamma che Lei stesso l'ha portata da 

 16

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Puttaparthi a Bengaluru per l'intervento chirurgico. Cosa ha fatto per Lei?” Swami rispose: “Emi ledu, 
prema anthe (Niente, solo amore)”. “Prema okati unte nenu ekkadaina potanu (Se qualcuno ha amore 
per me, io andrei ovunque per lui)”. Swami mise in pratica la Sua massima “Ama tutti, servi tutti”. Lui 
stesso servì persone come Konamma. Negli anni successivi, vedemmo il Suo amore in azione sotto 
forma dello Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, dello Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical 
Sciences e dello Sri Sathya Sai Water Supply Project, solo per citarne alcuni. Ma nei primi anni, con 
questi esempi, ci mostrò come dovevamo vivere. 

Con Dio al nostro fianco, qualsiasi problema può essere superato 

Quando eravamo bambini e Swami veniva a casa nostra per gli Akhanda Bhajan, a volte facevamo molto 
rumore. Gli anziani ci rimproveravano dicendo: “Swami è qui, state zitti!”. Ci mandavano in un'altra 
stanza a giocare con conchiglie e sassolini. Swami era molto abile nel gioco dei sassolini, in cui si lancia 
un sassolino in aria e, mentre è ancora in volo, con la stessa mano si raccolgono altri quattro sassolini da 
terra, per poi riprendere al volo il sassolino originale prima che cada. Swami finiva il gioco molto 
velocemente e noi perdevamo sempre! Un altro gioco molto amato era “Scale e serpenti”. Di tanto in 
tanto Swami si univa a noi e un giorno ci insegnò una profonda lezione spirituale. Ogni volta che Swami 
giocava, i dadi cadevano sempre sul numero esatto necessario per raggiungere la scala. Non doveva mai 
scendere lungo i serpenti, ma riusciva sempre a salire tutte le scale e a vincere la partita. Una volta mio 
cugino disse a Swami: “Vinci sempre, non vogliamo giocare con te!”. Allora Swami rispose: “No, no, 
giocherò proprio come fate voi”. Cominciò a giocare come noi, scese alcuni serpenti e salì alcune scale. 
Tutto procedeva normalmente. Alla fine del tabellone, quando si arriva al numero 98, se dal dado esce 
uno, bisogna scendere un serpente grande, ma se dal dado esce due, si arriva a cento. Swami lanciò il 
dado, ottenne un due e arrivò a cento. Noi protestammo: “Swami, hai vinto di nuovo!”. Allora Swami 
disse: "Vedete, dovete pensare al dado come a Dio. Se tenete Dio nella vostra mano come i dadi e gli 
permettete di prendere tutte le decisioni, Egli vi condurrà attraverso i serpenti e le scale e vi farà vincere. 
Nel numero 100, senza l'uno, lo zero è inutile. Se volete arrivare all'Uno (la Divinità), allora dovete avere 
Dio come dadi per giocare il gioco della vita, e dovete lasciare che sia Lui a prendere le decisioni. Lui vi 
condurrà con successo attraverso il gioco della vita. Ogni volta che giocate a serpenti e scale, dovete 
ricordare che la vita è piena di alti e bassi. Ci sono serpenti con cui potreste scendere e scale su cui 
salire. Ma alla fine, se pregate e giocate con Dio nelle vostre mani, Lui vi guiderà attraverso tutti i 
problemi e alla fine vi farà raggiungere l'Uno in cima". Così, da bambini, Swami ci ha insegnato che 
anche in un gioco si può realizzare Dio! Abbiamo imparato che la vita sarebbe stata piena di alti e bassi, 
ma se ci fossimo aggrappati a Dio, Lui ci avrebbe portato attraverso l'oceano della vita.  

(Continua...) 

Fonte: Sri Sathya Sai Media Centre. 

– L'autrice, una stimolante oratrice, è la figlia del dottor R.S. Padmanabhan. 

* Continua dal numero di maggio 2025. 

 17

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

SWAMI, IL NOSTRO ANTARYAMI 
Venkatesh Prasad 

Si dice che le vie di Swami siano misteriose. L'imprevisto accade quando meno ce lo aspettiamo. E 
quando Lui decide di riversare la Sua grazia, è davvero un acquazzone torrenziale che inonda i nostri 
cuori di felicità e gioia. 

È per me un immenso piacere e una grande gioia condividere alcuni episodi che, guardando indietro, mi 
fanno capire quanto Swami abbia avuto un ruolo meraviglioso nella nostra vita. Vorrei ricordare un 
episodio particolare che è accaduto nella nostra famiglia con mia nonna. Swami aveva celebrato il 60° 
anniversario di matrimonio dei miei nonni. In quell'occasione Swami materializzò un Mangala Sutra 
(collana sacra indossata dalle donne sposate indù), che mio nonno doveva legare al collo di mia nonna 
come parte del rituale. Quando Swami materializzò il Mangala Sutra, creò insieme ad esso il filo giallo di 
buon auspicio. Mia nonna sentiva che il filo si stava consumando dopo un po' di tempo. Così disse a mio 
nonno: “Perché non fai una catena d'oro, così posso attaccare il Mangala Sutra alla catena d'oro?”. A 
questo mio nonno rispose: “Il Mangala Sutra è stato creato da Swami, e io non ho il diritto di apportare 
alcuna modifica. Chiedilo direttamente a Swami”. Così mia nonna, quando ebbe la prima occasione di 
incontrare Swami, glielo chiese direttamente. Abbiamo avuto la preziosa opportunità di invitare Swami a 
pranzo a casa nostra. Swami accettò l'invito e, dopo pranzo, accese gentilmente la lampada nella nostra 
sala di preghiera. Mia nonna chiese a Swami: “Lei ha materializzato questo Mangala Sutra per me. Ma 
con il tempo il filo si sta consumando. Sarebbe bello se potesse creare anche una catena d'oro con cui 
poterlo indossare”. Swami rispose: “Istanu, Istanu (Te la darò, te la darò)”."  

Erano passati esattamente vent'anni dalla visita di Swami a casa nostra. A quel tempo i miei nonni 
avevano superato gli ottant'anni. Nel corso del 2005, nell'ambito delle celebrazioni per l'ottantesimo 
compleanno, Bhagavan aveva celebrato il Bheema Ratha Shanti (un rituale indù che si svolge in 
occasione del settantesimo compleanno) per le coppie anziane. Anche i miei nonni ebbero la fortuna di 
far parte del gruppo che Swami aveva deciso di celebrare nella Sai Kulwant Hall. Swami condusse la 
cerimonia in modo molto solenne e grandioso, durante la quale sia gli sposi che le spose ricevettero 
dhoti di seta, sari e tutti gli accessori associati a questa funzione. La sala era addobbata magnificamente 
con festoni e bandierine. 

Swami era seduto su una sedia e veniva spostato da un punto all'altro. I miei nonni erano seduti in prima 
fila e Swami toccava il piatto che veniva dato a ciascuna coppia. Quando arrivò il turno dei miei nonni, il 
piatto fu mostrato a Swami, che lo toccò e lo consegnò ai miei nonni. La sedia di Swami fu spostata alla 
coppia successiva. Swami fece cenno di riportare la sedia ai miei nonni. Così, lentamente, riportarono 
Swami dai miei nonni. Swami fece cenno a mia nonna di mostrare di nuovo il piatto. Quando lei lo 
mostrò, Swami mise la mano e tirò fuori l'offerta in oro che era stata fatta loro. Swami aprì la scatola e 
dentro c'era una catena. “Una catena d'oro”, disse Swami, e la diede a lei. Così, le persone intorno 
pensarono che Swami stesse scherzando, che Swami stesse prendendo in giro una signora anziana. Ma 
solo i miei nonni conoscevano il significato di quella frase. Era una parola che Swami aveva detto 
vent'anni prima. Immaginate i milioni di devoti che erano entrati e usciti da Prasanthi Nilayam, le 
interazioni che avevano avuto con Swami. Dopo vent'anni, Swami ricordava quella particolare parola che 
aveva detto. Questo dimostra chiaramente quando Swami dice che il suo legame con i devoti è da cuore 
a cuore. Anche se ci sono milioni e milioni di devoti, il legame di Swami con ciascuno di loro è da cuore a 
cuore. Questo è stato un meraviglioso esempio che Swami ha dato alla nostra famiglia, dimostrando che 
è in contatto con ciascuno di noi. 

 18

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Il secondo esempio è un po' divertente. A quei tempi Swami distribuiva sari alle devote anziane che 
vivevano nell'ashram. Mia nonna era molto fortunata perché riceveva almeno tre o quattro sari all'anno 
dalle mani di Swami. Mia nonna era unica nel senso che sceglieva il colore del sari che le piaceva dalla 
pila di sari che Swami portava per la distribuzione. A differenza delle altre, non si accontentava di quello 
che Swami le dava. E Swami aveva anche l'amore e la pazienza di stare lì e chiederle: “È questo che vuoi? 
È questo che vuoi?” E poi si assicurava di darle quello giusto. In una particolare occasione Swami diede il 
sari. Mia nonna lo ricevette e tornò a casa. Ma ci fu una discussione tra lei e mia madre. Mia madre le 
aveva detto inavvertitamente: “Swami oggi darà dei sari di seta”. Così mia nonna rimproverò mia madre: 
“Continuavi a dirmi che Swami avrebbe dato un sari di seta. Questo è un sari normale”. Ma mia madre 
voleva comunque rendere felice mia nonna. Normalmente, per un sari, è necessario cucire un 
drappeggio e fare l'orlo. Mia madre uscì immediatamente e fece la cucitura. Così, il sari era pronto per 
essere indossato in occasione dell'evento che si sarebbe tenuto pochi giorni dopo. Ma con grande 
sorpresa di tutti, Swami venne per il darshan il giorno dopo e disse alle signore: "Riportatemi il sari che 
vi ho dato. Vi darò un altro sari". Ora mia nonna era terrorizzata perché avevano cucito il drappo e fatto 
l'orlo. Il sari che era già stato cucito non poteva essere restituito a Swami. Quindi erano in difficoltà. Con 
trepidazione, mia nonna tornò a casa, pregò davanti all'altare di Swami e prese il sari per il darshan. 
Rimase sbalordita perché ora Swami stava regalando sari di seta. Anche mia nonna ricevette il sari di 
seta e il sari cucito in precedenza fu consegnato a Swami. Era felicissima. Sebbene fosse contenta di aver 
ricevuto il sari di seta per quell'anno, le rimase in mente il pensiero di aver consegnato a Swami un sari 
cucito e pronto per essere indossato. 

Quando sei o sette mesi dopo ci fu la distribuzione successiva, Swami, essendo l'Antaryami (colui che 
dimora dentro), si avvicinò a mia nonna per darle un sari, ma si fermò guardando il suo viso. Swami 
passò in rassegna la pila di sari e scelse proprio quello con l'orlo fatto, sorrise a mia nonna, glielo gettò in 
grembo e proseguì. Si sente dire che “Swami è Antaryami”. Questo è un esempio pratico in cui Swami ha 
dimostrato di essere effettivamente l'indweller e di conoscere ogni minimo dettaglio di ciascuno di noi. 
Questo è stato un momento indimenticabile nella vita di mia nonna. Non si era resa conto che Swami le 
aveva dato lo stesso sari fino a quando non tornò a casa e lo guardò attentamente. Rimase letteralmente 
scioccata nel vedere lo stesso sari con l'orlo che Swami le aveva dato sei o sette mesi prima.  

Esperienze come queste svelano aspetti nascosti di Swami, perché molte volte diamo per scontato che 
Swami viva una vita come la nostra, dimenticando che Egli è in realtà Dio, che è venuto in mezzo a noi 
per insegnarci e guidarci attraverso il labirinto tortuoso della vita. 

Fonte: Sri Sathya Sai Media Centre 

– L'autore è un ex studente e docente ospite dello Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning. È un 
consulente di gestione indipendente con sede a Bengaluru, in India. 

La pratica spirituale deve essere svolta con sincerità e con pieno senso di responsabilità. Non 
deve essere ridotta a una semplice routine vuota. C'era una volta un bramino che tornò 
dall'estero dopo alcuni anni trascorsi lì per motivi di studio; suo padre aveva insistito affinché 
ripetesse il sacro Gayatri Mantra 108 volte, sia al mattino che alla sera, ogni giorno, come era 
solito fare prima di imbarcarsi per l'Occidente. Ma ora quello sforzo spirituale era diventato per 
lui un rituale vuoto; la sua vista si era offuscata, le sue capacità erano aumentate. Così, solo per 
soddisfare il suo vecchio padre, ripeteva il Gayatri una volta e poi diceva “ditto, ditto, ditto” 
centosette volte! Non ci si può salvare con dei trucchi; lo sforzo spirituale è un processo difficile. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 19

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Forum degli ex allievi 

I MOMENTI PIÙ CARI CON MIA MADRE SAI 
P. Sai Latha 

Fin dall'inizio, Bhagavan Sri Sathya Sai Baba è diventato la forza guida della nostra famiglia. Nel 1960, 
durante la prima visita dei miei genitori a Prasanthi Nilayam, Swami concesse loro gentilmente un 
colloquio, regalando loro due fotografie e un libro Puja Vidhanam. Quel momento trasformò le loro vite: 
iniziarono a considerare Swami non solo come il loro Guru, ma come il loro Aradhya Daivam (Dio da 
adorare e venerare) e il capo della nostra famiglia. 

Quando mia madre mi portava in grembo, offriva ogni giorno una ghirlanda di gelsomino alla foto di 
Swami. I miei genitori mi chiamavano affettuosamente Sai Mala (ghirlanda) perché ero nata dopo che 
mia madre aveva offerto regolarmente ghirlande di gelsomino a Swami. I miei genitori erano venuti a 
Parthi per chiedere benedizioni per la loro bambina appena nata, che ero io. Pregarono con fervore 
Swami di darmi un nome. Swami disse: “Le avete già dato un nome, chiamatela così”. Allora i miei 
genitori dissero: “No, Swami. Deve darle un nome”. Anche senza che i miei genitori gli dicessero che mi 
chiamavano Sai Mala, Swami disse: “Mala è qualcosa di chiuso, mentre Latha significa rampicante, 
qualcosa che si espande, che è vita”. Disse: "D'ora in poi il suo nome sarà Sai Latha". Quel nome divino 
continua a sembrarmi una benedizione avvolta nell'amore. 

Il 22 ottobre 1974, durante le celebrazioni del Dasara, i bambini del nostro Chirala Samithi Bal Vikas 
ebbero la rara opportunità di presentare uno spettacolo teatrale intitolato alla 
presenza di Bhagavan nell'Auditorium Poornachandra. Io dovevo tenere un discorso prima dello 
spettacolo. All'epoca avevo solo sette anni. Salì sul palco e offrii la ghirlanda a Bhagavan. Swami, che 
dimora nei nostri cuori, sapeva che ero molto tesa. Prese la ghirlanda e disse: “Bhaya padaku, 
dhairyanga cheppu” (non aver paura, parla con coraggio). Fu la Sua Grazia Divina che mi permise di 
rivolgermi a una grande assemblea. Subito dopo il mio discorso, Swami creò un ciondolo di Lakshmi e lo 
appuntò al mio abito. Ma io volevo la foto di Swami e cominciai a pregare con fervore per averla. Dopo 
un mese, Swami mi mandò una fotografia in cui mi guardava intensamente mentre recitavo una 
preghiera prima del mio discorso. Aveva dato la fotografia al Prof. Kasturi e gli aveva chiesto di fare in 
modo che arrivasse sana e salva a Chirala. Questa è la prova che Swami risponde quando lo preghiamo 
con sincerità e con tutto il nostro amore.  

Ogni bambino delle famiglie Sai desidera studiare nei Suoi istituti scolastici. Io non facevo eccezione. Con 
la Sua grazia sono stato ammessa al college di Anantapur. A quei tempi, Swami stesso consegnava i 
diplomi agli studenti meritevoli. Quindi ho studiato molto duramente con l'unico obiettivo di ricevere il 
mio diploma dalle Sue mani divine. Ma, dopo aver completato la laurea, quando sono stati pubblicati i 
risultati, il mio nome non era nella lista dei premiati. Mi sono sentita molto triste e ho pregato Swami di 
realizzare l'ambizione della mia vita: ricevere il mio diploma dalle Mani Divine. Il Signore misericordioso 
ha ascoltato le mie preghiere. Poche ore prima della cerimonia di laurea, mi è stato comunicato che 
avrei ricevuto un premio in denaro da Swami per l'Economia. Fu allora che le mie lacrime di angoscia si 
trasformarono in lacrime di gioia. Sì, fu una gioia immensa. Fu come se tre anni di preghiere sincere e 
sadhana avessero finalmente trovato risposta. Fu un momento di riaffermazione, una testimonianza del 
potere divino della fede e dell'abbandono. 

Questi momenti sono impressi nel mio cuore, fili di grazia nel tessuto della mia vita. Swami è stata la 
mano invisibile, la madre gentile e l'ancora divina. 

 20

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

A Lui devo la mia stessa esistenza. 

– L'autrice è un'ex allieva del Bal Vikas e del campus di Anantapur dello Sri Sathya Sai Institute of 
Higher Learning. Ha lavorato come docente di Economia a Hyderabad. 

LE MIE ESPERIENZE COME STUDENTE DI SWAMI* 
Girish Atre 

Era il 1983, un anno storico in cui il nostro college è diventato un'università. Facevo parte del gruppo 
musicale studentesco e Swami ci chiese di preparare il programma per la prima cerimonia di laurea. Ma 
nonostante l'entusiasmo, provavo un dolore silenzioso: Swami non mi parlava da quasi un anno. 

Quando finalmente lo fece, fu per correggermi con amore: “Non stai seguendo la disciplina dell'ostello”. 
Quel momento mi ferì profondamente, ma sapevo che proveniva dall'amore divino. Decisi allora di 
correggere il mio comportamento, non per paura, ma per devozione. 

Accompagnammo Swami a Brindavan per le prove. Ogni giorno, dopo il Darshan, ascoltava le nostre 
canzoni, ci guidava nella pronuncia e correggeva le nostre espressioni. Ciò che colpiva era la sua 
attenzione ai minimi dettagli: non stava solo insegnando musica, stava plasmando il nostro carattere. 

Un momento che non potrò mai dimenticare è quando Swami mi ha incoraggiato dicendo: “Hai cantato 
bene oggi”. Quella frase ha cancellato mesi di aridità interiore e mi ha riempito di una gioia 
indescrivibile. 

Guardando indietro, mi rendo conto che Trayee Brindavan non era solo un luogo. Era un santuario di 
trasformazione interiore. Swami non stava formando musicisti, stava coltivando strumenti per la Sua 
missione. 

Il dono più grande di essere stato suo allievo non è ciò che sono diventato esteriormente, ma ciò che mi 
ha reso interiormente: un ricercatore, un servitore e un essere umano migliore. 

Fonte: Samarpan Talk, Dharmakshetra. 

– L'autore è un devoto di lunga data di Bhagavan. Ha avuto la fortuna di far parte del primo gruppo 
del Junior College di Swami a Prasanthi Nilayam. Ha poi conseguito la laurea in Scienze nel 1984 
presso lo Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning. 

 21

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

CELEBRAZIONI A PRASANTHI NILAYAM 
Un resoconto 

GIORNATA DI EASWARAMMA 

Le celebrazioni della Giornata di Easwaramma si sono svolte presso il Samadhi dei Divini Genitori, Madre 
Easwaramma e Sri Pedda Venkama Raju. All'inizio, mentre erano in corso i Bhajan, Sri R.J. Rathnakar, 
amministratore fiduciario dello Sri Sathya Sai Central Trust, e Smt. Himavahni Rathnakar hanno offerto 
fiori e vestiti al Samadhi dei Divini Genitori. Anche i parenti dei Divini Genitori e le autorità hanno reso 
omaggio. A tutti i devoti presenti è stato offerto prasadam a base di riso al tamarindo e pongal dolce. 

L'Organizzazione Sri Sathya Sai Seva dell'Andhra Pradesh ha organizzato la distribuzione di un gran 
numero di macchine da cucire, sedie a rotelle e kit di sussistenza ai beneficiari nella Sai Kulwant Hall. 
Questi sono stati distribuiti con amore da Sri Rathnakar e Smt. Himavahni Rathnakar mentre erano in 
corso i Bhajan. Dopo la distribuzione, è stato diffuso tramite l'impianto di amplificazione il discorso di 
Bhagavan in occasione dell'Easwaramma Day (riportato altrove in questo numero).  

In serata, i bambini Bal Vikas della Sri Sathya Sai Seva Organisation dell'Andhra Pradesh hanno messo in 
scena un dramma danzato intitolato Viswa Janani Easwaramma nella Sai Kulwant Hall. Il dramma ha 
messo in luce le virtù eccelse della Divina Madre e il legame eterno d'amore tra Bhagavan e Madre 
Easwaramma. Ha ripercorso gli eventi dalla nascita di Bhagavan alla costruzione di college, ospedali e 
progetti idrici che Bhagavan ha amorevolmente realizzato per l'umanità, assecondando i desideri della 
Divina Madre. 

BUDDHA PURNIMA 

I devoti della Zona 4 (Myanmar, Nepal, Sri Lanka) e della Zona 5 (Brunei, Indonesia, Giappone, Laos, 
Malesia, Singapore, Taiwan) del Consiglio Globale Sri Sathya Sai, insieme ai devoti provenienti da tutta 
l'India, si sono riuniti a Prasanthi Nilayam per celebrare il Buddha Purnima nel sacro recinto di Prasanthi 
Nilayam. La sera dell'11 maggio 2025, una bellissima statua bianca di Buddha è stata inaugurata da Sri 
R.J. Rathnakar e Smt. Himavahni Rathnakar vicino al tempio di Ganesh nei locali dell'Ashram. I monaci 
hanno recitato versi pali tratti dai testi sacri, aggiungendo sacralità all'occasione. Un vivace gruppo di 
ballerini dello Sri Lanka ha eseguito acrobazie al ritmo dei tamburi. All'inizio della giornata, Sri Rathnakar 
si è rivolto ai devoti e ai monaci nel Sai Hira Global Convention Centre. 

La mattinata del 12 maggio 2025 è iniziata con una processione guidata da monaci buddisti provenienti 
dal Nepal e dall'India, che hanno portato con riverenza un idolo del Signore Buddha alla Sai Kulwant Hall, 
mentre i monaci buddisti recitavano inni tratti dai testi sacri, aggiungendo solennità all'occasione. 

A seguire, la tradizionale cerimonia di accensione delle lampade è stata eseguita da Sri K. Chakravarthi, 
presidente dello Sri Sathya Sai Global Council, e Sri R.J. Rathnakar, amministratore fiduciario dello Sri 
Sathya Sai Central Trust, insieme ad altre personalità e funzionari di alto rango. 

Nel suo discorso di benvenuto, Sri Vashdev Khilani, coordinatore delle celebrazioni del Buddha Purnima 
di quest'anno, ha ricordato con affetto come Bhagavan abbia gentilmente permesso la celebrazione del 
Buddha Purnima alla Sua Divina Presenza nel 1996, segnando così l'inizio di una tradizione spirituale che 
continua a fiorire sotto la Sua guida e grazia. Ha inoltre sottolineato il tema della celebrazione di 
quest'anno: Tri Ratna Saranam - i Tre Gioielli del Buddismo: “Buddham Saranam Gachchhami, 
Dhammam Saranam Gachchhami, Sangham Saranam Gachchhami”. 

 22

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Il monaco capo, Khenpo Pema Woser dal Nepal, si è poi rivolto all'assemblea con profonda intuizione 
spirituale. Ha articolato magnificamente gli insegnamenti del Signore Buddha e ha tracciato un parallelo 
tra i percorsi indicati da Buddha e Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Ha parlato del distacco e del percorso 
verso la liberazione, facendo eco all'insegnamento semplice ma profondo di Swami: “Meno bagagli, più 
comfort, rendono il viaggio un piacere”. 

Il programma serale è iniziato con un discorso illuminante di Thupten Tharchin, un rispettato monaco 
buddista, che ha sottolineato il percorso per sperimentare la divinità interiore. Ha condiviso che la 
purezza è il prerequisito per la realizzazione divina. Ha ricordato a tutti che mentre la testa deve 
rimanere nella foresta, radicata nella quiete e nella contemplazione, le mani devono essere attive nella 
società, impegnate nel servizio. Sia Buddha che Bhagavan Baba, ha detto, hanno insegnato il messaggio 
senza tempo “Aiuta sempre, non ferire mai”, un principio che risuona in tutti i percorsi spirituali.  

L'atmosfera si è poi trasformata in una vibrante esibizione del patrimonio culturale dello Sri Lanka. Le 
danze tradizionali Gurula Raksha e Naga Raksha hanno dato vita a narrazioni mitiche attraverso 
movimenti espressivi, maschere ed energia ritmica. La danza Thelme, nota per i suoi vigorosi ritmi di 
tamburi e le formazioni sincronizzate, ha esaltato lo spirito festoso. Il momento clou della serata è stata 
una performance acrobatica mozzafiato, caratterizzata da piroette atletiche e acrobazie dinamiche che 
hanno lasciato il pubblico a bocca aperta.  

La mattina del 13 maggio 2025, dopo i sacri canti vedici, i monaci buddisti hanno recitato il sublime 
mantra “Om Mani Padme Hum”. Il mantra, che si traduce come “il gioiello è nel loto”, è un'invocazione 
senza tempo di compassione, purezza e illuminazione, che incarna l'essenza stessa degli insegnamenti 
del Signore Buddha.  

Successivamente, le donne delle Zone 4 e 5 hanno cantato il Jayamangala Gatha, l'antico inno buddista 
di buon auspicio per il benessere spirituale di tutti gli esseri. 

È seguito un discorso ispiratore della signora Puvaneswari Narayanswami dalla Malesia. Con umiltà, ha 
raccontato come Swami sia diventato la sua ancora divina durante un periodo di intensa difficoltà. Sono 
state la Sua mano invisibile e il Suo amore sempre presente a guidarla avanti. Lei è la coordinatrice dei 
media per la Zona 5 e continua a offrire la sua vita come umile strumento della Sua Volontà. 

La sera del 13 maggio 2025, i bambini Bal Vikas del Nepal hanno presentato un medley di danze. 

INAUGURAZIONE DELLE MACCHINE PER ECOCARDIOGRAFIA E DEL 
CENTRO DATI AVANZATO PRESSO L'SSSIHMS DI PRASANTHIGRAM 

Lunedì 12 maggio 2025, presso lo Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences (SSSIHMS) di 
Prasanthigram, sono state inaugurate due macchine per ecocardiografia all'avanguardia e un centro dati 
all'avanguardia. 

Le strutture, del valore di 38 milioni di rupie, sono state inaugurate da Sri R.J. Rathnakar, amministratore 
fiduciario della SSSCT, insieme al dottor Gurumurthy, direttore della SSSIHMS, PG, al dottor V.R. Iyer, 
capo del dipartimento di cardiologia, e ad altri membri del personale senior, alla presenza di Sri Sundar 
Swaminathan, direttore della SSSMC. 

 23

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

Le due macchine per ecocardiografia, prodotte da GE, rappresentano l'ultima tecnologia nel campo 
dell'imaging cardiaco. Entrambe sono dotate di sonde avanzate per ecocardiografia transesofagea (TEE) 
e transtoracica (TTE) adatte ai pazienti pediatrici, una caratteristica innovativa e fondamentale. Inoltre, 
le macchine sono dotate di un pacchetto di calcolo avanzato completo in grado di analizzare il cuore 
camera per camera. L'imaging ad alta risoluzione consente ai cardiologi e ai cardiochirurghi di prendere 
decisioni cliniche più accurate e informate. 

Il nuovo centro dati, inaugurato oggi, fungerà da hub centralizzato per l'archiviazione e la gestione dei 
dati medici di tutti gli ospedali della divisione di assistenza medica dello Sri Sathya Sai Central Trust. 
Questa iniziativa migliorerà in modo significativo la gestione dei dati, snellirà le operazioni, rafforzerà la 
sicurezza dei dati e contribuirà a un notevole risparmio sui costi per il Trust. Nel settembre 2024, 
l'infrastruttura di rete degli ospedali Sri Sathya Sai è stata potenziata con l'aggiornamento degli switch 
core a switch Cisco Layer 3 e l'installazione di un robusto firewall per una connettività interna ed esterna 
sicura. Un progetto dettagliato del centro dati, sviluppato con il supporto di SSSMC, ha portato alla 
scelta di Prasanthigram come sede del centro dati. Sono stati installati due server Cisco ad alte 
prestazioni con storage FC-SAN tollerante ai guasti, insieme a un sistema di backup completo. Il sistema 
informativo ospedaliero, ATHMA, è ora ospitato centralmente e accessibile in modo sicuro tramite una 
VPN privata. 

Dopo l'inaugurazione, Sri Rathnakar ha presieduto una presentazione dettagliata sul data center, tenuta 
dal capo del dipartimento HMIS (Hospital Management Information Systems), Sri S. Kannan. 

Intervenendo per l'occasione, Sri Rathnakar ha osservato che, con la rapida evoluzione della tecnologia 
medica, il Trust rimane impegnato a dotarsi dei migliori strumenti disponibili per gestire con successo le 
istituzioni mediche di Bhagavan. Negli ultimi anni, l'ospedale ha acquisito un laboratorio di 
cateterizzazione cardiaca all'avanguardia, una macchina cuore-polmone e un apparecchio per 
tomografia a coerenza ottica (OCT). L'aggiunta delle due nuove macchine per ecocardiografia e del 
centro dati segna un'altra pietra miliare nel rafforzamento dell'infrastruttura sanitaria dello Sri Sathya Sai 
Super Speciality Hospital di Puttaparthi. 

Dio ha un milione di nomi... un milione di forme. Scegliete qualsiasi nome che vi piaccia. 
Scegliete qualsiasi forma. Ogni giorno, quando vi svegliate al richiamo dell'oriente che si 
illumina, recitate il Nome, meditate sulla Forma. Tieni il Nome e la Forma come compagni, guide 
e guardiani durante tutte le ore di veglia. Quando ti ritiri per la notte, offri un omaggio 
riconoscente a Dio in quella Forma, con quel Nome, per essere stato con te, accanto a te, 
davanti a te, dietro di te, tutto il giorno. Sappi che nelle molte forme e nei molti nomi, Dio è 
presente in tutti loro. L'essere interiore è, in realtà, uno solo. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 24

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

GLI STUDENTI DELLA SSSHSS E DELLA  

SMT. ESWARAMMA HIGH SCHOOL ECCELLONO 

Su 111 studenti che hanno sostenuto l'esame di maturità del C.B.S.E. nella 12ª classe della Sri Sathya Sai 
Higher Secondary School, tutti gli 111 studenti hanno ottenuto il massimo dei voti, 55 studenti hanno 
ottenuto un punteggio superiore al 90% e 109 studenti hanno ottenuto il massimo dei voti. Nella classe 
decima, su 87 studenti, 86 hanno ottenuto il massimo dei voti, 34 hanno ottenuto un punteggio 
superiore al 90% e 79 hanno ottenuto una menzione speciale. Nell'esame del Consiglio C.B.S.E. della 12ª 
classe, su 42 studenti, 41 hanno ottenuto il massimo dei voti alla Smt. Eswaramma High School, 4 hanno 
ottenuto più del 90% e 22 hanno ottenuto il massimo dei voti. Su 53 studenti, 51 hanno ottenuto il 
massimo dei voti, 6 hanno ottenuto un punteggio superiore al 90% e 33 hanno ottenuto il massimo dei 
voti nella classe 10. Ecco l'elenco dei migliori studenti: Migliori studenti della classe 12 della SSSHSS – 
Primo posto: 

Aaayush Paikaray, K Sai Rudresshvar, Purohit Punya Pulin 97,6%, Secondo posto: Allu Dhanvitha 97,4%, 
Terzo posto: Vemula Sai Mahisrith 97%. I migliori studenti della 10ª classe della SSSHSS – Primo posto: 
Basavanuty Jayapriya 98,2%, Secondo posto: Sai Kumar Paudel 97,8%, Terzo posto: Bulusu Sai Abhijeet 
97,6%. Smt Eswaramma High School, migliori studenti della classe 12 – Primo posto: Sana Siddiqa. N, Ch. 
Chakrika 93,4%, Secondo posto: Mafrin Taj Shaik 91,4%, Terzo posto: A. Vijaya Sai 90,4%. Smt 
Eswaramma High School, i migliori studenti della classe decima: primo classificato: Vijeta Sri Kumar 
94,8%, secondo classificato: Vidya Vahini. T 94,6%, terzo classificato: Saranya. K 93,4% 

 25

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

PELLEGRINAGGIO DEI DEVOTI 

LA GIOIA DELLA SADHANA COLLETTIVA 

NAGARKURNOOL 

Più di 1.200 devoti del distretto di Nagarkurnool, nel Telangana, hanno partecipato a un Parthi Yatra di 
due giorni, il 26 e 27 aprile 2025. Questo Parthi Yatra è significativo perché è la prima volta che i devoti 
intraprendono questo pellegrinaggio dopo la formazione del distretto di Nagarkurnool. La mattina del 26 
aprile 2025, questi devoti hanno offerto il Tandularchana, la tradizionale offerta di chicchi di riso, 
cantando lo Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali. La sera, i giovani Sai hanno espresso la loro 
gratitudine collettiva a Bhagavan attraverso un'offerta musicale piena di sentimento. 

La sera del 27 aprile 2025, la sessione è iniziata con un discorso di Sri Shankaraiah, presidente del 
distretto di Nagarkurnool. Parlando della visita di Bhagavan a Nagarkurnool il 29 marzo 1979, ha detto 
che un evento epocale si è svolto nell'umile villaggio di Nagarkurnool quando Bhagavan Sri Sathya Sai 
Baba ha messo piede sul suo suolo. Questa visita divina ha segnato l'inizio di una profonda 
trasformazione, trasformando un modesto villaggio in un faro di elevazione spirituale e sociale. 
Bhagavan ha installato una sacra statua di Shirdi Sai Baba nella città, segnando una nuova era di 
devozione e unità della comunità. Ha anche sottolineato le varie attività di servizio svolte dai devoti di 
questo distretto. 

Gli anziani della Sri Sathya Sai Seva Organisation di Nagarkurnool, che furono testimoni diretti della visita 
di Bhagavan, raccontarono le loro esperienze. A quei tempi, Nagarkurnool era un semplice e remoto 
villaggio, privo di servizi e di sviluppo. Il tempio in cui Bhagavan installò l'idolo di Shirdi Sai Baba si 
trovava in un luogo dove la strada era così stretta che nemmeno un'auto poteva entrare. Gli anziani 
consigliarono di non installare l'idolo in quel tempio, ma di farlo benedire nel luogo in cui Bhagavan 
aveva tenuto un discorso davanti a una grande folla. Ma Swami, incarnazione dell'amore e della 
compassione, attraversò la stradina, entrò nel tempio, materializzò uno Yantra e lo collocò sotto l'idolo. 
Così, nonostante tutte le difficoltà, la cerimonia di installazione fu celebrata da Bhagavan. Il programma, 
un dramma danzato intitolato Sai Seva Padamlo Mani Deepam, è stato splendidamente intervallato da 
danze vibranti e colorate eseguite dai bambini, che hanno dato vita alla gioia, alla devozione e alla 
gratitudine che ancora risuonano in ogni angolo del villaggio.  

L'impatto della presenza di Bhagavan è stato immediato e profondamente personale per molti. Un 
devoto, mentre gli metteva una ghirlanda, chiese la sua benedizione e fu immediatamente benedetto 
con una figlia, per la quale aveva pregato per oltre 8 anni, a testimonianza della grazia divina che ha 
toccato la vita degli abitanti del villaggio. In un altro caso, la vita di un devoto è stata miracolosamente 
salvata quando il camion su cui viaggiava si è ribaltato mentre era immerso nella lettura del Sanathana 
Sarathi, mettendo in evidenza l'aura protettiva di Bhagavan. 

L'influenza di Bhagavan si estese oltre le benedizioni spirituali. Una generosa donazione di 33 acri di 
terreno ha permesso la creazione di campi medici a Channagramam, fornendo servizi sanitari essenziali 
alle persone bisognose. Questi campi sono stati fondamentali per offrire cure oculistiche a migliaia di 
persone, compreso il supporto post-operatorio, e hanno assistito a guarigioni miracolose, come quella di 
un malato di cancro che ha trovato la guarigione grazie alle cure compassionevoli ispirate da Bhagavan. 

L'istruzione e l'autosufficienza sono diventate i pilastri dello sviluppo del villaggio. Sono stati istituiti 
centri di sviluppo delle competenze, che hanno fornito ai residenti una formazione professionale e 
favorito mezzi di sussistenza autosufficienti. Le attività di servizio sono fiorite, con iniziative come la 

 26

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

lampada Akhanda Jyoti portata da Prasanthi Nilayam, accesa in ogni casa, che simboleggia la protezione 
e la guida eterna di Bhagavan. Questa fiamma sacra serve come costante promemoria della presenza 
divina e dell'impegno collettivo a sostenere i principi dell'amore, del servizio e della rettitudine. 

SRIKAKULAM 

In una dimostrazione di sincera devozione, i devoti di Srikakulam hanno intrapreso il loro 22° Parthi 
Yatra. Bhagavan ha benedetto i devoti di Srikakulam più di vent'anni fa durante un incontro 
nell'Auditorium Poornachandra. Così, Bhagavan ha seminato i semi del Parthi Yatra e altri distretti hanno 
seguito l'esempio.  

La mattina del 4 maggio 2025, i devoti di Srikakulam hanno eseguito lo Sri Sathya Sai Ashtottarashata 
Namavali. La sera, questi devoti hanno offerto un bouquet musicale intitolato Sri Sathya Sai Swara 
Madhuri. Prima della presentazione musicale, Sri Ramachandra Rao, presidente del distretto di 
Srikakulam, si è rivolto all'assemblea, offrendo un resoconto approfondito sulla vasta gamma di attività 
di seva intraprese dai devoti Sai di questo distretto. 

Il 5 maggio 2025, giorno conclusivo del sacro Parthi Yatra dei devoti del distretto di Srikakulam, si è 
svolto con il canto collettivo del mantra Sai Gayatri, mentre centinaia di devoti si sono riuniti all'unisono 
per offrire le loro preghiere sincere ai sacri Padukas di Bhagavan. 

La sessione serale si è aperta con un discorso ispiratore di Sri. Lakshman Rao, Presidente dello Stato, che 
ha ricordato con affetto lo storico primo Parthi Yatra dell'agosto 2004, quando quasi 8.000 devoti di 
Srikakulam ebbero la rara benedizione di un darshan ravvicinato e di interazioni con Bhagavan. Con 
visibile emozione, ha condiviso come quei momenti divini continuano ancora oggi a ispirare e 
riaccendere lo spirito di seva disinteressato e la devozione incrollabile tra i devoti. 

Il pubblico ha poi assistito a un magnifico spettacolo di danza teatrale intitolato Sri Ranganatha 
Vaibhavam. Lo spettacolo ha rappresentato magnificamente episodi ricchi di spiritualità, sottolineando 
l'essenza della vera devozione e la risposta compassionevole del Signore a tale fede incrollabile. 
Attraverso danze espressive e una narrazione evocativa, lo spettacolo ha dato vita a storie che hanno 
messo in evidenza come il Divino trascenda i costrutti sociali e risponda solo alla purezza del cuore del 
devoto. 

LETTERE D'AMORE DALL’AMORE 

A partire da questo mese, pubblicheremo di tanto in tanto queste preziose perle di saggezza sotto forma 
di lettere che Bhagavan Sri Sathya Sai Baba ha scritto agli studenti dello Sri Sathya Sai Institute of Higher 
Learning e ai suoi devoti. 

Io non sono il corpo – 

un ammasso di carne, ossa e sangue. 

Io non sono la mente – 

un insieme di desideri inutili, manifesti e non manifesti. 

Non sono il sentimento – 

 27

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

dell'infatuazione che ostacola la via verso la liberazione; 

io sono quell'Eterno Paramatman, 

che è consapevole del potere che io sono. 

Studenti! 

Accettate le mie benedizioni. Ho ricevuto le vostre lettere piene di fiori profumati di informazioni e saluti 
devoti. Esse mi hanno spinto a inviarvi questa bella lettera. Questa lettera sta dando gioia a Sai e sta 
portando Sai a voi. 

Il bisogno del momento non è quello di immaginare la vita come un giardino di felicità e amore 
romantico, ma di considerarla come un campo di battaglia da vivere come un ideale di eroismo e 
coraggio. Nelle circostanze attuali, giocare con le parole non servirebbe a nulla. Ottenendo semplici titoli 
di studio, non potrete né far risplendere di gloria la vostra patria, né sbocciare voi stessi. 

Alla ricerca della Verità, dovete trasformarvi in grandi devoti, amanti di Dio, ed essere pronti a qualsiasi 
sacrificio supremo, compreso quello della vita stessa. Dite addio a ogni egoismo e interesse personale, 
fate dell'Amore Divino l'arco e della Saggezza la freccia, e risplendete come studenti eroici, riponendo la 
vostra fede nella Verità trascendentale e in Dio. 

Dovete sapere che siete nati per compiere grandi e stupendi compiti nella vita. Siete figli di Dio, eroi in 
azione, grandi soldati nell'era di Kali, pieni di compassione e Amore Divino e determinati a far risuonare 
la Divinità con successo nel mondo. 

Questo non è il momento di riposare e dormire. Il futuro emergere di una nuova e gloriosa Bharat 
dipende da voi. La madre attende il vostro arrivo sulla scena. Se la moralità di Bharat viene distrutta, il 
mondo sprofonderà nella rovina totale. Se la spiritualità della Bharat subisce una battuta d'arresto, sarà 
a scapito del resto del mondo. L'unità e l'integrità della nazione ne risentirebbero. La moralità della 
Bharat è la sua dolce esperienza dell'Amore Divino. L'amore per Dio dovrebbe saturare e scorrere come 
il sangue stesso della vita. 

I cuori dovrebbero riempirsi e traboccare di ondate di idealismo. Non diventate schiavi della vita 
esteriore e dell'istruzione e non distruggete i piccoli germogli di spiritualità nel vostro cuore. Accendete 
le lampade della Verità e dissipate tutte le debolezze nel vostro cuore. Voi siete messaggeri di Dio e non 
servi del Signore della Morte. Stabilite il Regno della devozione. Guadagnatevi l'Amore di Dio. Sviluppate 
la conoscenza spirituale insieme all'istruzione mondana. L'amore basato sui guna subisce modifiche. 
Fate di quell'Amore trascendentale il vostro obiettivo nella vita. 

Non diventate schiavi dei desideri e dei sentimenti inferiori. Fate della spiritualità la vostra dimora. Ogni 
oggetto nel creato è transitorio. Solo la Beatitudine dell'Atma è inesauribile. Sforzatevi di raggiungerla. 
Solo attraverso l'Amore di Dio potete raggiungere tale beatitudine e svilupparla fino alla sua piena 
realizzazione. Il significato interiore di “Krishna Tulaa Bhaara” è quello di mostrare che tutta la ricchezza 
del mondo, con tutto il suo oro e i suoi diamanti, non può eguagliare Dio. 

Solo l'Amore Divino è uguale a Lui. Coltivate tale devozione nei vostri cuori. La maggior parte di voi non 
ha compreso i principi che Swami incarna, né è in grado di comprenderli. Comprendete l'Amore di Sai. 
Non potete trovare alcun egoismo in Sai. Qualunque cosa Egli faccia, è per il vostro bene. Non c'è nulla 
al mondo di cui Sai abbia bisogno. 

La canfora è bianca come la vacca celeste, 

le stelle sono bianche e anche le ali di un cigno, 

e così è il dolce sorriso del bellissimo Sai, 
 28

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

più dolce del succo di canna da zucchero o 

persino del vino, è l'Amore di Sai. 

L'Amore di Sai è più rilassante e confortante della vista di un bel fiore o del dolce sorriso di un bambino 
innocente. 

La parola di Sai può conferire tutta la gioia, la felicità  

e la prosperità al mondo 

Lo sguardo di Sai può riversare la delizia della 

pioggia dei fiori paarijaatha 

La mano di Sai può conferire il conforto della 

mano di una madre amorevole. 

Questo solo è per la vostra gioia e il vostro benessere – 

colui che conferisce l'Amore. 

Mi aspetto da voi solo una cosa, che vi trasformiate in figli ideali pieni di Beatitudine, incarnazioni stesse 
dell'Atma, dimostrando tutto questo al mondo con il vostro comportamento e la vostra condotta nella 
vita. Questa sola è la Vera Educazione. Tutti gli altri tipi di educazione sono solo sue membra e parti. 

Quale felicità provò il demone Somakasura rubando le sacre scritture e insultando Hari? Cosa portò con 
sé Ravana, il demone dalle dieci teste, alla ricerca della moglie di un altro? Quanto guadagnò 
Duryodhana negando anche solo un centimetro di spazio ai Pandava? Kamsa, che uccise con vendetta e 
astuzia i figli innocenti di sua sorella, riuscì a salvarsi dalla morte? 

Ancora oggi questo sarebbe il destino delle persone che si oppongono al Dharma. Che altro posso dirvi? 
Riconoscete questa verità, seguite attentamente la retta via e comportatevi di conseguenza. 

Così, 

Sai, 

Il residente del vostro cuore. 

23.9.1988 

– Fonte: Prema Dhaara: Vol. 1 

PUZZLE SU CUI RIFLETTERE (Risposte) 

 29

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Giugno 2025

La libertà è indipendenza dall'esterno. La libertà perfetta non è data a nessun uomo sulla terra. 
Meno desideri si hanno, maggiore è la libertà. Quindi la libertà perfetta è l'assenza assoluta di 
desideri. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

I sedici tratti malvagi dell'uomo 

Ci sono sedici qualità malvagie che fanno dimenticare all'uomo la sua umanità. Otto di questi 
tratti malvagi sono l'orgoglio per la ricchezza, la forza fisica, l'intelligenza, la giovinezza, 
l'istruzione elevata, la posizione sociale, il clan e la bellezza fisica. Inoltre, l'uomo è afflitto da sei 
nemici interni, ovvero kama, krodha, lobha, moha, mada e matsarya (desiderio, rabbia, avidità, 
illusione, orgoglio e gelosia). Con l'aggiunta di rajo guna (passione) e tamo guna (pigrizia), il 
numero delle qualità malvagie di cui l'uomo soffre oggi diventa sedici. Dio è l'incarnazione dei 
sedici kalas (splendori). Solo quando l'uomo si libererà dei sedici tratti malvagi potrà risplendere 
dei sedici splendori divini. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 30

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam


