Ferind

Senaihana S

JULI 2025



Inhalt

Editorial: Mit Augen voller Liebe - mit Herzen voller Staunen

Gottliche Liebe ist die wahre Religion, Sri Sathya Sai Baba, 25. Dezember 1999
Ramakatha Rasavahini, Kapitel 4, Die S6hne, Sri Sathya Sai Baba

Sai, der Innewohnende, R.J. Rathnakar

Tiefe Hingabe zieht das Goéttliche an, Geetha Mohanram

Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali, 3, Om Sri Sai Sathya Dharma Parayanaya Namah
Seid gut, tut Gutes, seht Gutes, E. Mukundan

Chinna Katha, Praktizieren und Predigen, Sri Sathya Sai Baba

Ratsel

Feierlichkeiten in Prasanthi Nilayam, ein Bericht

Briefe der Liebe aus Liebe, von den gottlichen Eltern, Sri Sathya Sai Baba
Pilgerreise von Devotees, Die Freude des gemeinsamen Sadhana

Folgt eurem Gewissen, Sri Sathya Sai Baba

Praktiziert ehe ihr predigt, Sri Sathya Sai Baba

Ratsel, Auflosung

Wende deinen Geist und dein Bewusstsein Gott zu

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Julii 2025

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Editorial

MIT AUGEN VOLLER LIEBE
MIT HERZEN VOLLER STAUNEN

In diesem heiligen Land Bharat war die Zeit schon immer ein sanfter Fluss — voller Geschichten von
Hingabe, Dienen und Transformation. Jede Seite der aktuellen Ausgabe des Sanathana Sarathi tragt
Tropfen dieses Flusses in sich — glitzernd mit der Liebe des Herrn und erfillt vom Duft seiner Botschaft.

Was fiir ein wunderschénes Gesamtbild ergibt diese Ausgabe! Von den bewegenden Episoden der
gottlichen Lilas und der ewigen Weisheit von Swamis Ansprachen bis hin zu den beriihrenden
Reflexionen der Devotees — in jedem Artikel schwingt dieselbe Botschaft: , Lebt in Liebe und lasst diese
Liebe durch jeden Gedanken, jedes Wort und jede Tat flieBen.”

Im Mittelpunkt dieser Ausgabe steht eine stille Feier unserer Reise mit Ihm. Ramakatha, Briefe der
Liebe, Sai, der innewohnende Gott, und andere spirituelle Schatze spiegeln die vielen Facetten von
Swamis Lehren wider — Mitgefiihl, Hingabe und unerschitterlicher Glaube. Insbesondere die in dieser
Ausgabe enthaltene Rede entfiihrt uns in die heilige Welt der Gopikas, deren unbeirrte Hingabe an
Krishna eines der reinsten Beispiele fiir gottliche Liebe bleibt. Swamis Botschaft ist hier
unmissverstandlich: Nicht der Intellekt, sondern die Liebe gewahrt Zugang zu den innersten Kammern
Gottes.

Er erinnert uns daran, dass Hingabe das Tor zur Befreiung ist, dass es Frauen mit Charakter und
unerschitterlichem Glauben sind, die nicht nur ihre Familien, sondern das Schicksal ganzer Kulturen
gepragt haben. Swamis Aufruf an uns alle — Méanner wie Frauen —, Spiritualitdt bei all unseren
Handlungen an die erste Stelle zu setzen, erfahrt besonderen Nachdruck, wahrend wir seine Mission
weiterflhren. Selbst in den einfachsten Geschichten und Gleichnissen, die er erzahlte, sind Antworten
auf unsere komplexesten Probleme zu finden. Die Gopikas suchten keine Wunder, sie suchten nur Seine
Gegenwart. Das ist die Sehnsucht, die er uns zu entwickeln auffordert.

Wahrend wir uns langsam dem heiligen hundertsten Jahrestag von Bhagavans Erscheinen nahern, wird
die Resonanz seiner gottlichen Botschaft immer stdrker. In jeder Geschichte des Glaubens, jedem
Flistern der Weisheit und jedem Blick auf seine Liebe werden wir daran erinnert, dass der Avatar
immer noch mit uns geht —innerlich, duflerlich und darlber hinaus.

Moge diese Ausgabe nicht nur etwas sein, das ihr lest, sondern etwas, das ihr fiihlt. Etwas, das ihr mit
euch tragt, wie einen warmherzigen Brief von eurem treuesten Freund.

Moge euer Herz auf eurer Reise durch die folgenden Seiten vor Liebe zu Swami tiberflieRen — so wie die
Gopikas einst nach Krishna verlangten, als sie ihn in jedem Blatt, jedem Windhauch und jedem
Augenblick sahen.

Moge diese Liebe uns vorwarts flihren — zu ihm, in ihn hinein, als er.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Avatar spricht

GOTTLICHE LIEBE IST DIE WAHRE RELIGION

Zum Zeitpunkt der Geburt sind alle Menschen rein und unbefleckt.
Allein die Umgebung und die Gesellschaft verunreinigen den Geist des Menschen.
Folgt den Anweisungen eures Gewissens.

Liebe und Gleichmut sind das Geburtsrecht des Menschen.

Verkérperungen der Liebe!

Die Hirtenmadchen (Gopikas) sehnten sich nach Krishna, als er Gokul verlie und nach Mathura zog, wo
er vollig in die Angelegenheiten des Konigreiches eingebunden war.

Seid eins mit dem Herrn, so wie die Gopikas

Die Gopikas waren unfdhig, die Qualen der Trennung von ihrem geliebten Herrn zu ertragen und
warteten sehnsuchtsvoll auf seine Riickkehr. Das gesamte Gokul vermittelte den Anblick eines 6den
Feldes. Es herrschte kein Mangel an Nahrung und Annehmlichkeiten in Gokul, dennoch konnten die
Gopikas nichts davon geniellen, denn sie dachten, ohne Krishna, den sie als ihren Lebensatem
betrachteten, sei das Leben nicht lebenswert. Sie verloren ihre Gesundheit und ihr Glick, da sie unfahig
waren, die Qualen der Trennung von ihm zu ertragen. Krishna, der sich ihrer Not bewusst war, rief
seinen Freund Uddhava herbei und forderte ihn auf, nach Gokul zu reisen, um die Gopikas zu trosten
und ihnen seine Botschaft zu Gberbringen. Uddhava war ein grolRer Philosoph und Weiser (jnana). Er
erkannte, dass Krishna allgegenwartig war. Auf Krishnas GeheiB reiste er nach Gokul und Uberbrachte
den Hirtenmadchen (Gopikas) und Hirtenjungen (Gopalas) Krishnas Botschaft. Er sagte ihnen, sie
sollten Krishna nicht auf eine kleine physische Gestalt begrenzen und glauben, er sei nur in Mathura
anwesend. Er versuchte den Gopikas zu erkldren, dass Krishna Gott selbst und tberall gegenwartig ist;
deshalb sei es nicht nétig, dass sie unter seiner Abwesenheit leiden.

Da die Gopikas sich Krishna vollig ergeben hatten, schauten sie keinen Fremden an noch sprachen sie
mit ihm. Deshalb nahmen sie eine Biene (bhramara) als Vermittler und sprachen mit Uddhava, indem
sie sich an die Biene wandten. Da sie es gewohnt waren, Krishnas wunderschone Gestalt zu verehren,
konnten sie sich Krishna als formlose Wesenheit nicht leicht vorstellen. Sie machten sich Gber Uddhavas
Belehrung lustig, indem sie sagten: ,Praktizierst du, was du predigst? Du erfreust dich an Krishnas
Nahe, sagst uns aber, wir sollten seinen eigenschaftslosen und formlosen Aspekt erfahren. Wir wollen
deine Predigt oder Philosophie nicht. Wir sind an deinem formlosen, eigenschaftslosen Gott nicht
interessiert. Bring unseren geliebten Krishna zu uns zuriick.” Sie sagten weiter: ,Krishna hat unser Herz
und unsere Seele gestohlen. Wir haben nur einen Geist (mind), und der ist mit ihm nach Mathura
gegangen; wir haben keinen anderen Geist, um deine Predigten anzuhéren.”

Die Erklarung der Gopikas, dass sie nur einen Geist hatten, lieB Uddhava ihre zielstrebige Hingabe
erkennen. Er erkannte, dass das reine, makellose und ewige gottliche Prinzip nur erlangt werden kann,
indem man den Geist auf Gott ausrichtet. Als er die Worte der Gopikas horte, erkannte Uddhava, dass
seine ganze Weisheit wertlos war. Er betrachtete sich als vollig unwissend, da er die Liebe und Hingabe
der Gopikas zu Krishna unterschatzt hatte.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Seit alten Zeiten sind viele edle Frauen in diesem heiligen Land Bharat geboren worden, die mit ihrem
vorbildlichen Charakter und ihrer Hingabe der Welt ein Vorbild gesetzt haben. lhr habt vielleicht von
Savitri gehort, die ihren verstorbenen Ehemann ins Leben zuriickbrachte; von Candramati, die das wilde
Feuer im Nu ausléschte und die Kraft der Wahrheit demonstrierte; von Sita, die unversehrt aus dem
lodernden Feuer hervorkam und von Damayanti, die einen tblen Jager mit der Kraft ihrer Keuschheit zu
Asche verbrannte. All diese edlen Frauen haben Bharat Ansehen und Ruhm eingebracht. Nicht nur
Bharat, die gesamte Welt wird aufgrund von Frauen mit Charakter und Edelmut vorwartsschreiten.
Unterschatzt deshalb niemals die Fahigkeit der Frauen.

Frauen symbolisieren Hingabe

Tatsachlich symbolisieren Frauen Hingabe (bhakti) und Manner reprasentieren Weisheit (jnana).
Jemand mit Hingabe besitzt das Recht, sogar die inneren Gemacher des gottlichen Palastes zu betreten,
wohingegen jemand mit Weisheit nur Zugang zu Gottes Audienzsaal hat. |hr wisst vielleicht, dass die
Konige der alten Zeiten Versammlungen in ihrem koniglichen Audienzsaal abhielten, wo sich nur die
Manner versammeln durften. Die Manner hatten keinen Zugang zu den inneren Gemachern. Nur die
Frauen, die Hingabe symbolisieren, haben Zugang zu Gottes inneren Geméchern. Die meisten Manner,
die sich heute hier versammelt haben, sind nur aufgrund der Inspiration der Frauen hier. Die Frauen
sind die Ursache dafiir, dass die Manner den Weg der Hingabe betreten.

Der Mann halt sich fir weise, ist aber in Wirklichkeit unwissend. Sie haben nur Blicherwissen, nicht
aber die Weisheit, nach innen zu gehen. Das ist alles theoretisches Wissen. Aber das Wissen der Frauen
ist praktisches Wissen. Wir kdnnen nicht verallgemeinern, aber es gilt fiir die Mehrheit von ihnen.

Das Herz von Uddhava, der als ein Weiser betrachtet wurde, verwandelte sich, als er die Liebe und
Hingabe der Gopis zu Krishna sah. Er ndherte sich Krishna mit der Bitte, er mége mit wenigstens einem
Bruchteil ihrer Hingabe gesegnet werden. Die Gopikas sagten, sie hatten nur einen Geist (mind) und der
sei auf Krishna ausgerichtet. Aber die Manner habe vielerlei Gedanken. Die Aussage der Gopikas ist in
sich selbst die hochste Philosophie.

Vor euch liegen etliche Aufgaben. BloRe Verteilung von Nahrung, Arzneien und das Durchfiihren von
Balvikas Klassen genligen nicht. Diese sind selbstverstandlich notwendig, aber gemeinsam mit diesen
Aktivitaten sind auch spirituelle Lehren wesentlich. Wenn das spirituelle Element des Lebens verloren
geht, ist das Leben vergeudet. Deshalb solltet ihr alle sicherstellen, dass Spiritualitat im Vordergrund all
eurer Aktivitaten steht. Ihr solltet propagieren, indem ihr die moralischen, weltlichen, physischen und
spirituellen Aspekte verbindet.

Frauen haben generell weniger Freiheit als Manner. Wiirde den Frauen nur das Ausmal der Freiheit
gegeben, die den Mannern gestattet ist, dann héatte sich die Gestalt der Gesellschaft auf dem Antlitz
der Erde verdndert. Sie arbeiten unter vielen Einschriankungen, die ihnen von ihren Eheméannern,
Vatern und Kindern auferlegt wurden. Trotz des extremen Druckes von allen Seiten kommen sie voran.
Die Manner hingegen haben kaum solche Einschrankungen. Es ist erstaunlich, dass Leute mit solcher
Freiheit sich nicht auf die spirituelle Suche machen oder sozialen Dienst verrichten. Welchen Sinn hat
eure Bildung, wenn ihr sie nicht fiir den Dienst an der Gesellschaft einsetzt? lhr kdnntet genauso gut
eure Biicher ins Feuer werfen.

Sammelt Tugenden (guna), nicht Reichtum (dhana)

Es ist wichtiger, Tugenden (guna) anzusammeln statt Reichtum (dhana). So viele Personen haufen
Reichtum an. Was nehmen sie mit sich, wenn sie diese Welt verlassen? Nichts. Natiirlich muss man
Wohlstand erwerben, aber das Anhdufen von Reichtum sollte sich in Grenzen halten. All eure
Fahigkeiten sollten der Gesellschaft zur Verfligung stehen.

Bhagavan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan ,,Prema mudita manase kaho...”

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Ausziige aus Bhagavans Weihnachtsansprache am 25. Dezember 1999. Diese Ansprache wurde
anlasslich der Sri Sathya Sai Global Mahila Konferenz am Morgen des 8. Juni 2025 in der Sai Kulwant
Halle libertragen.

Tugend hat Draupadi unsterblich gemacht. In Indien gab es viele solcher groRartigen Frauen, deren
Tugend und Weisheit seit Jahrhunderten gepriesen werden. Sita, Savitri, Gargi, Anasuya, Damayanti —
Frauen, die in den Herzen von Millionen von Menschen, die sie verehren, einen festen Platz haben.
Diese lassen sich von ihnen inspirieren, wenn sie sich mit Ungliick oder Krisen konfrontiert sehen. Diese
Frauen waren voll unbefleckter Liebe zu allen, die litten; sie waren bereit, den Armen und
Notleidenden zu dienen; sie waren so fest in ihrem Glauben an Gott, dass sie das schlimmste Elend in
freudiger Hingabe an seinen Willen ertrugen. Glaube und Vertrauen kann euch diese Kraft und diesen
Frieden geben.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Vahini — der ewige Strom: Ramakatha Rasavahini — Kapitel 4

DIE SOHNE*

Fir diejenigen, die diese Verwandlung sahen, war es ein groBes Wunder! Lakshmana, der bis dahin
gelitten hatte, begann vor Freude laut zu plappern, strampelte mit den FiBen und wedelte fréhlich mit
den Handen, wie ein Fisch, der zuriick ins Wasser geworfen wird, frohlich in schnellen StoRRen
dahingleitet. Er war in der Gegenwart Ramas, eingetaucht in Glickseligkeit und sich der Gnade
bewusst, die dieser verstromte.

Die Geschichte von Shatrughna war ahnlich. Er war melancholisch und wollte weder essen noch
spielen. Er wirkte sehr schwach und miide. Sumitra war Uber diese Entwicklung besorgt. Also lud sie
den Lehrer in den Palast ein und fragte ihn nach dem Grund. Vasishtha lachelte wieder und sagte:
»Mutter! Deine Kinder sind nicht von gewohnlicher Art. Sie wurden geboren, um in einem géttlichen
Drama zu spielen! Leg Shatrughna in dasselbe Bett wie Bharata! Dann wird sein Tag voll Freude sein. Er
wird sehr gliicklich sein. Du brauchst dir keine Sorgen mehr zu machen.” Vasishtha segnete sie und ging.
Sumitra befolgte seine Anweisungen sofort. Von da an verbrachte Shatrughna seine Zeit in der
Gesellschaft von Bharata. Die Kinder waren in grenzenloser Gliickseligkeit zusammen und sie machten
unvorstellbare Fortschritte! Wie die Pracht der Sonne nahmen sie von Stunde zu Stunde an Intelligenz
und Ruhm zu.

Sumitra hatte nun nichts mehr flr ihre Kinder zu tun; aber da sie ihre Zwillinge wie ihr eigenes Leben
liebte, verbrachte sie einen Teil ihrer Zeit bei Kausalya und einen Teil bei Kaikeyi, liebkoste die Kinder
und kiimmerte sich um ihre Bedirfnisse. Sie ging von einem Palast zum anderen und genoss ihre
Aufgabe als Dienerin, die fiir das Wohlbefinden der Kinder sorgte. ,Ich bin nicht dazu bestimmt, ihre
Mutter zu sein”, seufzte sie manchmal in ihrer Einsamkeit. Oft fragte sie sich, wie es zu dieser

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



seltsamen Situation gekommen war, so dass ihre Kinder mit jenen Muttern gliicklich waren und nicht
mit ihr.

SchlieBlich ging sie zum Lehrer und bat ihn, sie von ihrer Angst zu befreien. Er offenbarte ihr den
wahren Grund: ,Mutter, Lakshmana ist ein ,Teil von Rama, Shatrughna ist ein ,Teil’ von Bharata.” Als
diese Worte aus seinem Mund kamen, rief Sumitra: ,Ja, ja! Jetzt verstehe ich! Ich bin froh, dass ich die
Wahrheit von dir erfahren habe”, und sie fiel Vasishtha zu FiiBen und ging zurlick in die inneren
Gemacher.

Sie sagte sich: ,Als der Adler das kostbare Geschenk des gottlichen Boten, das Payasam, in seinem
Schnabel davontrug, hatte ich solche Angst, dass der Konig wegen meiner Nachlassigkeit zornig werden
konnte, dass ich Kausalya und Kaikeyi iber mein Unglick unterrichtete. Sie goss mir einen Teil aus
ihrem Becher ein, und die andere Schwester goss mir auch einen Teil aus ihrem Becher ein. Deshalb
hatte ich als einzige der Kéniginnen Zwillinge, weil ich die beiden Anteile getrunken hatte! Oh, der Wille
Gottes ist geheimnisvoll. Niemand kann seine Macht und Majestat ergriinden. Wer kann seinen
Ratschluss andern?“

»Ja“ trostete sie sich, ,ich habe sie neun Monate lang getragen, ich habe die Wehen ertragen. Aber ihre
wirklichen Miitter sind Kausalya und Kaikeyi, daran besteht kein Zweifel.” Sie war fest davon lberzeugt
und vertraute ihre Kinder gerne Kausalya und Kaikeyi an und hegte und pflegte sie gemeinsam mit den
beiden.

Die Dienerinnen und die Verwandten der koniglichen Familie hatten groRe Freude daran, die Kinder
beim Spielen zu beobachten. Nachdem sie gegangen waren, bestand Kausalya darauf, dass Riten zum
Schutz vor dem bésen Blick gewissenhaft durchgefiihrt wurden. Sie war so voller Zuneigung gegeniber
den Kindern und sie waren ihr so wichtig, dass sie weder das Vergehen des Tages noch den Anbruch
der Nacht oder das Heraufddmmern eines neuen Tages wahrnahm. Sie konnte sie nicht einmal fir den
Bruchteil einer Sekunde aus den Augen lassen. Selbst wenn sie badete oder im Schrein betete, waren
ihre Gedanken bei ihnen, und sie eilte so schnell wie moéglich wieder zu ihnen. Alle ihre Arbeiten
erledigte sie in Eile, um mehr Zeit fir ihre Kinder zu haben.

Eines Tages badete sie Rama und Lakshmana. Sie trug duftenden Rauch auf ihre Locken auf, um sie zu
trocknen und zu parfiimieren. Dann trug sie sie zu den goldenen Wiegen und sang ihnen sile
Schlaflieder vor und wiegte sie in den Schlaf. Als sie sah, dass sie eingeschlafen waren, bat sie die
Dienerinnen, auf sie aufzupassen, und ging in ihre Gemacher und bereitete das tagliche Speiseopfer fiir
Gott vor, um die Riten der Verehrung auszufiihren. Sie nahm den goldenen Teller mit dem Essen und
opferte ihn Gott. Einige Zeit spater ging sie in den Schrein, um den Teller zu holen und den Kindern eine
kleine Menge der Opfergabe zu geben. Wie groR war ihr Erstaunen, als sie in diesem Raum, vor dem
Altar, Rama auf dem Boden sitzen sah, die Opfergabe vor sich und mit Genuss die Speise verzehrend,
die sie Gott geweiht hatte! Sie traute ihren Augen nicht! Kausalya fragte sich: ,Was sehe ich da?
Tauschen mich meine Augen? Ist das wahr? Kann das wahr sein? Wie ist dieses Kind, das in der Wiege
schlief, in den Schrein gekommen? Wer hat es hierher gebracht?” Sie rannte zur Wiege und spahte
hinein, nur um Rama darin schlafend vorzufinden! Sie vergewisserte sich, dass es sich nicht um eine
Tauschung handelte. Sie ging in den Schrein, um den Teller mit Payasam, den sie vor die Gotterbildern
gestellt hatte, zu holen. Sie fand den Teller leer! Wie konnte das sein, fragte sie sich! Das Kind im
Schrein zu sehen, mochte wohl eine Tauschung der Augen gewesen sein, aber was war mit dem leeren
Teller? Wie konnte das eine optische Tauschung sein?

So war sie zwischen Staunen und Unglauben hin- und hergerissen. Sie nahm den Teller mit den Resten
der Opfergabe, eilte zur Wiege und beobachtete die beiden Kinder. Sie konnte sehen, wie Rama in
seinem Mund etwas hin und her schob und offensichtlich den Geschmack genoss. Sie beobachtete
amusiert sein Gesicht, als sie plotzlich sah, wie sich das gesamte Universum darin drehte. Sie verlor

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



jegliches Bewusstsein von sich selbst und ihrer Umgebung. Sie stand wie angewurzelt da und starrte
mit geblendeten Augen auf das einzigartige Panorama, das sich ihr offenbarte.

Die Dienerinnen waren Uber ihr Verhalten erstaunt. Sie schrien vor Angst, aber sie horte sie nicht. Eine
Dienerin hielt sie an den Fiiken und schittelte sie, bis sie ihre Umgebung wieder wahrnahm. Mit einem
schnellen Schauder kam sie wieder zu sich. Sie sah die Dienerinnen um sich herum und setzte sich
voller Staunen auf ein Bettgestell. Sie wandte sich an die Dienerinnen und fragte: ,Habt ihr auf das Kind
aufgepasst?“ Sie antworteten: ,Ja, wir sind schon lange hier. Wir haben ihn nicht aus den Augen
gelassen.” ,Habt ihr irgendetwas an ihm bemerkt?”, fragte Kausalya aufgeregt. ,Wir haben nichts
bemerkt. Das Kind schlaft tief und fest, wie du sehen kannst“, war ihre Antwort. Kausalya hatte ein
Problem: War ihre Vision eine Tauschung? Oder war es Wirklichkeit? Wenn ja, warum hatten die
Dienerinnen nichts bemerkt? Sie dachte lange darliber nach und trostete sich schlieBlich mit dem
Argument, dass die Kinder durch gottliche Gnade geboren worden waren und man daher nur gottliche
Offenbarungen von ihnen erwarten konnte. Sie hegte und pflegte sie mit inniger mitterlicher Fiirsorge.
So wuchsen sie Tag fur Tag und wurden immer prachtiger, wie der Mond in der hellen Halfte des
Monats. Es bereitete ihr unermessliche Freude, sie zu liebkosen und ihnen Kleider und Juwelen
anzulegen.

Die Kindheit Ramas war ein einfacher, aber erhabener Teil seines Lebens. Sehr oft vergaR Kausalya, dass
er ihr Kind war, fiel ihm zu FiiBen und faltete ihre Hande vor ihm, weil sie wusste, dass er gottlich war.
Doch sogleich flirchtete sie, was die Leute sagen wiirden, wenn sie sie vor ihrem eigenen Kind
niederknien und seine Fiie in Verehrung beriihren sdhen. Um ihre Verwirrung zu verbergen, blickte sie
auf und betete laut: ,Herr! Bewahre mein Kind vor Schaden und Unglick.“ Sie schloss bei der
Betrachtung des gottlichen Kindes die Augen und flehte Gott an, dass sie in ihrem Glauben nicht durch
die Launen seiner Maya (die Kraft der Tauschung) wanken moge. Der Lichtschein, der sein Gesicht
umgab, beeindruckte sie tief. Sie hatte Angst, dass andere ihre geistige Gesundheit anzweifeln kénnten,
wenn sie ihnen von ihren Erfahrungen erzahlte. Sie konnte sie aber auch nicht fir sich behalten. So
aufgewihlt war sie, dass sie sich oft seltsam verhielt, als wiirde sie das Entzlicken liber das gottliche
Spiel ihres Kindes Gberwaltigen. Manchmal hatte sie das Bedirfnis, Sumitra oder Kaikeyi, wenn sie in
ihrer Nahe waren, ihr Herz auszuschiitten, aber sie beherrschte sich, damit diese nicht an der Echtheit
ihrer Erfahrung zweifelten und sie als Ubertreibung oder als Wunsch, ihren eigenen Sohn zu preisen,
abtaten.

Schliellich fand sie eines Tages den Mut, Kaiser Dasharatha die ganze wundersame und aufregende
Geschichte zu erzahlen. Er horte ihr aufmerksam zu und sagte: ,Frau! Das ist nur eine Erfindung deiner
Fantasie. Du liebst das Kind zu sehr. Du bildest dir ein, er sei gottlich, und siehst jede seiner
Bewegungen und Handlungen in diesem Licht, und deshalb erscheint es dir auRergewohnlich und
wunderbar. Das ist alles.” Diese Antwort befriedigte sie nicht. Also trostete der Kaiser sie mit einigen
fadenscheinigen Argumenten und schickte sie in ihre Gemacher. Trotz Dasharathas Behauptungen war
die Konigin, die die wundersamen Ereignisse mit eigenen Augen gesehen hatte, nicht Giberzeugt. Seine
Worte konnten sie nicht Gberzeugen.

Deshalb wandte sie sich an den Lehrer Vasishtha und fragte ihn nach der Echtheit ihrer Erlebnisse. Er
horte sich ihre Schilderung an und sagte: ,, Konigin! Was du gesehen hast, ist die reine Wahrheit. Es sind
keine Erfindungen deiner Fantasie. Dein Sohn ist kein gewdhnliches menschliches Kind! Er ist gottlich.
Als Frucht vieler verdienstvoller Leben hast du ihn als Sohn bekommen. Dass der Retter der Menschheit
als Sohn von Kausalya geboren wurde, ist das einzigartige Gliick der Blirger von Ayodhya.” Er segnete
die Konigin und zog sich zurlick. Kausalya erkannte die Wahrheit von Vasishthas Worten! Sie wusste,
dass ihr Sohn die Gottheit selbst war. Sie empfand groRe Freude, wenn sie das Kind beobachtete.

Monate vergingen. Die Kinder Rama, Lakshmana, Bharata und Shatrughna lernten, auf allen Vieren zu
krabbeln, auf dem Boden zu sitzen und sich herumzubewegen. Es wurden besondere Vorkehrungen
getroffen, um sie stdndig zu beaufsichtigen, damit sie nicht fielen und sich verletzten. Viel

9
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



verschiedenes Spielzeug wurde beschafft und vor sie hingestellt. Die Mutter mit den Kindern, die
Kinder mit den Mittern und Kindermadchen verbrachten die Tage, ohne jedes Zeitgefiihl, in nicht
enden wollender Freude. Die Kinder konnten sich aufrichten und stehen, wenn sie sich an den Fingern
ihrer Mutter oder der Kinderméadchen festhielten. Sie konnten sich auch an der Wand abstiitzen und
aufstehen. Sogar ein paar Schritte auf ihren Fiien konnten sie vorwarts tapsen. lhre Anstrengungen
und Erfolge erfreuten ihre Mitter. Mit siiRer Papageienstimme lispelten sie ein paar undeutliche Worte
und brachten sie zum Lachen. lhre Mitter lehrten sie, ,Ma“ und ,Bap“ zu sagen, und freuten sich,
wenn sie die Worte richtig aussprachen.

Jeden Tag bei Tagesanbruch rieben sie ihren Korper mit duftendem Heil6l ein. Dann reinigten sie sie mit
Puder und badeten sie im heiligen Wasser des Sarayu. AnschlieRend trockneten sie ihre Locken mit
duftendem Weihrauch, bestrichen die Augen mit Salbe, brachten Punkte auf ihren Wangen an, um den
bosen Blick abzuwehren, und rituelle Zeichen auf der Stirn. Sie kleideten sie in schone weiche Seide
und legten sie in Schaukeln, wo sie zu den Ténen wohlklingender Wiegenlieder tief und fest schliefen.
Wahrend die Mitter dieser angenehmen Aufgabe nachgingen, hatten sie das Gefiihl, dass der Himmel
nicht weit entfernt sei, sondern sie tiberall umgab.

Und was fiir Schmuck die Kinder bekamen! Oh, er war neu und herrlicher denn je. Jeder neue Tag
brachte neue FuBkettchen, klingende Armbéander aus Gold und Edelsteinen und Halsketten aus den
neun Edelsteinen! Aus Angst, diese Steine kdonnten durch ihre Harte die zarten Korper verletzen,
wurden sie auf weiche Samtbander gesetzt.

Die Spiele und der Zeitvertreib der kleinen Jungen waren unbeschreiblich. Sobald sie laufen konnten,
wurden gleichaltrige Jungen aus der Stadt geholt, und sie spielten alle gemeinsam. Die Kinder aus der
Stadt bekamen leckere Speisen zu essen und Spielzeug zum Spielen. AuRerdem wurden sie mit
Geschenken Uberhauft. Die Dienerinnen, die sie in den Palast brachten, wurden ebenfalls reichlich
bewirtet. Kausalya, Kaikeyi und Sumitra kiimmerten sich nicht um ihre eigene Gesundheit und ihr
eigenes Wohlbefinden, wahrend sie ihre Kinder groRzogen, so gliicklich waren sie mit ihnen.

Nach dieser Zeit des Aufziehens und Heranwachsens im Inneren des Palastes, wurden die Kinder, als sie
das Alter von drei Jahren erreichten, von ihren Erzieherinnen auf den Spielplatz gebracht, wo sie nach
Herzenslust rannten und tobten. Als sie zurlickkehrten, wurden sie von ihren Miuttern willkommen
geheillen und mit groRer Liebe und Wachsamkeit versorgt. Eines Tages sagte Dasharatha im Gesprach
mit seinen Koniginnen, dass die Kinder nicht viel Wertvolles lernen wiirden, wenn sie nur mit den
Dienerinnen zusammen waren. lhre Intelligenz und ihre Fahigkeiten kdnnten sich so nicht entfalten.
Also wurde ein glinstiger Zeitpunkt festgelegt, um sie in das Wissen einzuflihren. Lehrer wurden
herbeigerufen, um den Unterricht zu beginnen.

Von diesem Tag an wohnten die bezaubernden Jungen im Haus ihres Lehrers. Sie legten ihre kostbaren
koniglichen Gewander ab und trugen nur ein einfaches Tuch um die Hiften und ein weiteres lber die
Schultern. Da Bildung in der Atmosphare elterlicher Liebe und Fiirsorge keine guten Fortschritte
machen kann, mussten sie bei ihrem Lehrer leben und Tag und Nacht lernen, denn man lernt mehr,
wenn man dem Lehrer dient, ihn beobachtet und seinem Beispiel folgt. Sie mussten von dem leben,
was ihnen der Lehrer zu essen gab. Sie leuchteten wie Verkorperungen des Ideals der
Wahrheitsuchenden (brahmacarin). Wenn die Mutter die Qual der Trennung spirten und sie sehen
wollten, gingen sie zum Haus des Lehrers und freuten sich tber die Fortschritte ihrer Kinder.

Auch der Lehrer war sehr gliicklich, als er die Ausdauer und Begeisterung seiner Schitzlinge
beobachtete. Er war (iberrascht von ihrer Intelligenz und ihrem guten Gedachtnis und erfillt von
Staunen und Freude. |hm fiel auf, dass unter allen vieren Rama das grofSte Interesse am Lernen hatte.
Er begriff alles so schnell, dass er jede Lektion, die er einmal gehort hatte, korrekt wiedergeben konnte.
Der Lehrer war erstaunt Uber Ramas messerscharfen Verstand. Er beschloss, dass dessen
Vorankommen nicht dadurch gebremst werden sollte, dass er die anderen auf seinen Wissenstand

10
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



bringen musste. Also teilte er die anderen drei in eine separate Gruppe ein und widmete Rama, der
sehr schnell lernte, seine ganze Aufmerksambkeit.

Lakshmana, Bharata und Shatrughna lernten ebenfalls bewundernswert gut, aber sie sehnten sich so
sehr nach Ramas Gesellschaft und Kameradschaft, dass sie, sobald Rama auller Sichtweite war, das
Interesse am Lernen und an ihren Pflichten gegeniiber ihrem Lehrer verloren. Infolgedessen konnten
sie Rama nicht einholen. Sie hinkten ein oder zwei Lektionen hinter ihm zuriick. Lakshmana wagte es
ein- oder zweimal, seinem Lehrer zu sagen, dass sie weder Unterricht noch Lernen brauchten, sie aber
gliicklich waren, wenn sie nur in Ramas Gesellschaft sein kénnten! Rama war Lakshmanas Leben. Der
Lehrer beobachtete diese seltsame Beziehung zwischen den beiden und liel sich davon inspirieren. Er
erinnerte sich an die Aussage des Weisen Vasishtha, dass sie nichts anderes als Nara und Narayana
seien, die untrennbaren gottlichen Kréfte.

SAIl, DER INNEWOHNENDE

R.J. Rathnakar

Eines Tages, im Yajur Mandir, war Swami bereit, zum Darshan hinauszugehen Ich wartete an der Tir, um
sie zu offnen. Man teilte mir mit, dass Swami hohes Fieber habe. Deshalb nahm ich all meinen Mut
zusammen, stellte mich an die Tir, als wollte ich ihm den Weg versperren, und bat Bhagavan, den
Darshan zu verschieben. Er schaute zur Tir, voll Verlangen hinauszugehen und bedeutete mir, die Tiir zu
offnen. Ich kniete mich vor ihn nieder und sagte: ,Swami, Du hast hohes Fieber, bitte verschiebe den
Darshan.” Man kann sich gar nicht vorstellen, was Swami in diesem Moment sagte. Er lachelte und
sagte, dass er die Devotees sehen wolle, die schon seit mehreren Stunden auf ihn warteten. Dann sagte
er: ,,Bhaktule lenappudu naaku ikkada inkemi pani undira?“ (Was habe ich hier zu tun ohne meine
Devotees?) Als ich das horte, offnete ich unwillkiirlich die Tiir. Ich wagte es nicht, ihm im Weg zu
stehen. Niemand kann seine Liebe ergriinden. Er ist der liebevollste Herr. Trotz aller kdrperlichen
Beschwerden wollte er bei seinen Devotees sein. Er ging hinaus, um Darshan zu geben, und sagte:
,Ohne die Devotees habe ich keine Arbeit.”

Von dem Tag an, an dem Swami erklarte, dass er zur Erlésung der Menschheit gekommen sei, bis zum
Tag seines Mahasamadhi war jedes Wort, das er sprach, fir uns; jeder Schritt, den er tat, war fir uns;
jede Handlung, die er ausfuhrte, war fiir uns. Bhagavan Sri Sathya Sai Baba ist das selbstloseste
gottliche Wesen, das wir jemals auf diesem Planeten erleben durften; er ging, sprach und handelte nur
fiir uns. Alle seine Handlungen dienten dem Wohl der Menschheit.

Liebe Brider und Schwestern, lasst uns einen Moment innehalten und nachdenken. Wer war gliicklich,
wenn Swami zum Darshan herauskam? War es Bhagavan oder waren wir es? Wir waren es, die sich
nach seinem Darshan sehnten. Im Jahr 2005 kam es an manchen Tagen zu Verzogerungen beim
Darshan oder Swami kam gar nicht heraus. Ich erinnere mich, wie intensiv die Devotees zu ihm
beteten: ,,Bitte komm, Swami, bitte komm zum Darshan!“ Warum? Der einzige Grund war, dass wir ihn
sehen wollten, wir wollten ihn spiiren, wir wollten die Freude seiner Gegenwart erleben. Als Swami
einen Brief von uns entgegennahm, wer war da begeistert und gliicklich? Waren nicht wir es, die sich
gewiinscht und darum gebetet hatten, dass Swami unsere Briefe annehmen moége? Wenn Swami ein

11
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Wort zu uns sagte, wer war da voller Freude? Wenn er uns zu einem Gesprach rief, waren wir vor
Begeisterung auBer uns. Eigentlich wollten wir, die Devotees, ihn Tag fiir Tag und wollen es weiterhin.

Eines Tages wurden einige Devotees zu einem Gesprach gebeten. Ein Devotee aus der Gruppe teilte
Swami mit, dass am nachsten Tag sein Geburtstag sei. Daraufhin sagte Swami: ,Wir sehen uns morgen.”
Nachdem das Gesprach beendet war und die Gruppe den Raum verlassen hatte, fiel dem Mann
plotzlich etwas ein, er ging zurlick zu Swami und sagte: ,Swami, in zwei Tagen ist der Hochzeitstag
meines Sohnes.” Swami antwortete: ,Das freut mich sehr. Ich werde sie segnen.” Dann bat der Mann
Swami: ,Mein Enkel wird auch hier sein. Sein Aksharabhyasam (Initiation in das Alphabet) soll
stattfinden.” Swami sagte: , Okay.” SchliefRlich ging der Mann. Da sagte Swami: ,,Selbst wenn ich noch
500 Jahre bleiben wiirde, wiirdet ihr mich immer wieder um dasselbe bitten ... Hochzeit, Hochzeitstag,
Geburtstag, Aksharabhyasam ...”

Dies ist eine sehr bedeutungsvolle Bemerkung, die wir alle verstehen und aus der wir lernen sollten,
dass wir nur um Ihn bitten sollten. Weltliche Dinge werden uns immer begleiten. Es ist eine endlose
Geschichte, und all diese trivialen Wiinsche machen in der ewigen Reise des Lebens fiir niemanden
einen Unterschied. Wir vergessen die gliickverheifende heilige Gegenwart Gottes und beschranken uns
darauf, um Kleinigkeiten zu bitten. Swami sagte immer: ,Warum vor dem Kalpavriksham (dem
Wunschbaum) um Kaffeepulver bitten?“ Wir haben unseren Swami, der uns alles gewahren kann, aber
wir bitten nur um Kleinigkeiten. Deshalb ist er gegkommen, um uns aufzuwecken. Swami sagte: ,,Ich bin
Gott. lhr seid auch Gott. Der einzige Unterschied ist, dass ich es weiR und ihr es nicht wisst. Ich bin
gekommen, um euch eure wahre ldentitdt bewusst zu machen!” Dies ist die tiefe Wahrheit, die er in
jedem Augenblick seines Lebens verkiindete.

Viele Menschen fragen mich, wie Swami in seinen privaten Gemachern war. Ob er in seinem
Schlafzimmer, im Wohnzimmer, im Speisesaal oder in der Darshan-Halle war, Swami war immer Swami.

Was er im Alter von 15 Jahren sagte, verklindete er auch im Alter von 85 Jahren noch. Nur jemand, der
eine starke Uberzeugung hat, kann so konsequent sein. Wire er nicht das gewesen, was er verkiindete,
hatte er nicht mit solcher Konsequenz dieselbe Botschaft vermitteln kénnen. Im Alter von 14 Jahren
verabschiedete er sich von seiner Familie und segnete und leitete die Devotees bis zu seinem 85.
Lebensjahr, und tut dies auch heute noch. Wir Menschen hatten nicht sieben Jahrzehnte lang so
konsequent sein konnen und waren sicherlich irgendwann aufgrund von Mudigkeit, Nachlassigkeit oder
Arroganz aus der Bahn geraten.

Ich mochte von einem weiteren Vorfall berichten, der sich wahrend einer Reise mit Bhagavan
ereignete. Wir waren zu einer Tagesreise aufgebrochen und erreichten unser Ziel gegen 9 Uhr abends.
Gegen 21.30 Uhr zog sich Swami in sein Schlafzimmer zurick. Ein alterer Devotee und ich waren zu
dieser Zeit anwesend. Der Devotee betete: ,,Swami ist sicherlich miide, da es eine lange Reise war, und
Swami sollte sich richtig ausruhen.” Sofort antwortete Swami: ,Der Korper ist miide. Ich bin nicht
mude. Ich bin frisch.” Es war kein offentlicher Ort, und es waren keine Menschenmassen anwesend. Es
war ein Moment in seinem privaten Gemach, in dem nur wir beide anwesend waren. Die Reaktion von
Swami um 21.30 Uhr in seinem privaten Zimmer unterstreicht ebenfalls, dass er rund um die Uhr mit
seiner Mission beschaftigt war. Er war immer er selbst. Er verweilte immer in diesem gottlichen
Bewusstsein. Deshalb waren alle, die ihm dienten, in hochster Alarmbereitschaft, wenn sie bei ihm
waren. Wir sind jeden Augenblick in seinem Bewusstsein.

Eines Tages hatten wir die einmalige Gelegenheit, Padaseva flir Swami zu tun (eine Gelegenheit, seine
FiRe sanft zu massieren). Swami las Briefe, die von den Devotees geschickt worden waren.
Zwischendurch rief er Sri Chiranjeevi Rao und sagte: ,Im nachsten Gebaude gibt es Stoffballen. Hol
einen Ballen.” Wahrscheinlich wollte er sie einem Schneider geben, um sie fiir die Schulkinder ndhen zu
lassen. Sri Chiranjeevi Rao war ein kleiner Mann. Er war oft bei Swami und flhrte regelmafig Swamis
Anweisungen in den taglichen Angelegenheiten des Ashrams aus. Als Sri Chiranjeevi Rao zum nachsten

12
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Gebadude ging und den Raum betrat, war es dunkel und man sah kaum etwas. Die Lichtschalter waren
hinter Stoffblindeln verborgen. Er konnte nichts sehen und versuchte, lber die Stoffbiindel zu klettern,
um die Lichtschalter zu erreichen. Aber er rutschte ab. Er versuchte mehrmals, die Schalter zu
erreichen, und jedes Mal rutschte er aus und fiel hin. Swami las einen Brief. Pl6tzlich schloss er die
Augen und sagte: ,,Chiranjeevi Rao rutscht aus und kann den Schalter nicht erreichen, geh und mach
das Licht an.” Sofort ging einer der Brider, die im Raum waren, hin und machte das Licht an. Sri
Chiranjeevi Rao freute sich, als er Swamis Worte horte. Er sagte, er habe nicht gewusst, was er tun
sollte, und wollte nicht ohne die Stoffballen zuriickkommen. Swami las gerade einen Brief im
Nachbargebdude und reagierte sofort und half ihm. Swamis Wege sind unergriindlich. Es mag wie eine
einfache Sache erscheinen. Doch es war ein weiterer Beweis seiner Allwissenheit. Bhagavan wusste um
das gesamte Universum genauso gut wie um das, was im nachsten Gebaude geschah. Er wusste genau,
was jedem von uns zu irgendeinem Zeitpunkt passieren wiirde.

Wir gehen zum Beten in einen Tempel. Wahrend wir beten, schlieBen wir ehrfiirchtig die Augen. Wir
beten still in unseren Gedanken und Herzen. Wir reisen weit und stehen stundenlang Schlange, um
einen Blick auf die Gottheit im Tempel zu erhaschen. Was tun wir, wenn wir im Allerheiligsten sind? Wir
sind gekommen, um den Herrn zu sehen, und vor dem Herrn schlieBen wir die Augen. Swami sagte
immer, dass wir die Augen schlieRen, weil Gott nicht auRerhalb von uns ist, sondern in uns. AuRerlich
scheint das, was wir tun, widerspriichlich zu sein, aber es geschieht unbewusst. Auch sprechen wir
unsere Gebete nie laut. Wir sprechen unsere Gebete still in unserem Herzen. Und wer hort diese
Gebete? Wenn wir sagen, dass Swami unsere Gebete erhort hat, wie hat er sie dann gehort, wenn wir
still in unserem Herzen gebetet haben? Das beweist nur, dass Gott in unserem Herzen ist. Wir sollten
fest an die Wahrheit glauben, dass Gott in uns ist. Wenn er unsere stillen Gebete in den Tiefen unseres
Herzens héren kann, dann wisst ihr, dass er in unserem Herzen ist. Jedes Atom des Universums ist von
Gott durchdrungen.

In einer seiner Ansprachen sagte Swami: ,Swami, der innewohnende Gott, hort alle Gebete, die ihr
innerlich sprecht. Wenn ihr denkt, dass er auRerhalb von euch ist, und innerlich betet, wie konnt ihr
dann erwarten, dass eure Gebete Swami erreichen? Betet mit der festen Uberzeugung, dass er immer
in euch, bei euch, um euch herum, tber euch und unter euch ist.” Daher ist Gott wirklich in uns
gegenwartig. Er ist nicht nur der innewohnende Gott der Menschen, sondern aller Lebewesen.

Der allgegenwartige Brahman leuchtet in uns als das Prinzip des Atman. Wenn wir diese Wahrheit
erkennen, werden wir die Natur der Welt verstehen. Der einzige Weg, Gott zu erkennen, besteht darin,
unseren Blick nach innen zu richten. ,lhr kbnnt meine Ndhe niemals durch duRere Praktiken erreichen.
Selbst wenn ihr physisch an meiner Seite seid, mogt ihr in Wirklichkeit weit von mir entfernt sein. Wenn
ihr euch an die Prinzipien von Satya, Dharma, Shanti, Prema und Ahimsa haltet, werdet ihr, selbst wenn
ihr weit von mir entfernt seid, immer in meiner Ndhe sein. Dies sind die Meilensteine auf dem Weg, der
euch zu mir fihrt“, erklarte Bhagavan. Lasst uns daher unser Leben nach diesen Grundprinzipien
fuhren, uns nach innen wenden, die Nahe Sais, des innewohnenden Gottes, erfahren und uns daran
erfreuen und Empfanger seiner unermesslichen Gnade werden.

- Der Autor ist geschdftsfiihrender Treuhdnder des Sri Sathya Sai Central Trust.

13
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



TIEFE HINGABE ZIEHT DAS GOTTLICHE AN*

Geetha Mohanram

Als Kinder konnten wir Swamis lange Ansprachen nicht verstehen, obwohl wir aufmerksam zuhorten.
Eine von Swamis Lehren war die Verpflichtung, unsere Pflicht zu tun und wie wir sie erfiillen sollten.
Damals gab es in Brindavan keine Sevadal, nur ein paar Leute, die kamen, um zu helfen. Wenn wir am
Wochenende nach Brindavan gingen, bekamen wir kleine Aufgaben wie Unkraut jaten und die vielen
Jasmin- und Rosenpflanzen gieBen, die Swami hatte. Wenn Swami zum Darshan ging, putzten wir das
Haus. Alle meine Kusinen waren alter und bekamen gute Aufgaben wie das Wechseln der Vorhange,
das Bligeln von Swamis Gewandern usw. Ich bekam keine Aufgabe und war ziemlich traurig dariber.
Swami fragte mich: ,Was ist los?“ Ich sagte: ,Swami, alle anderen haben mir die Aufgaben
weggenommen. Ich habe nichts zu tun.” Swami sagte: , Ist dem so?“ Neben Swamis Esszimmer gab es
einen offenen Bereich, in dem viele Fotos von Swami und Shirdi Baba auf einem Altar standen. Damals
nahm Swami Girlanden von Devotees entgegen, die dann auf Swamis Fotos gelegt wurden. Alle zwei
Tage mussten diese Girlanden entfernt und der Altar gereinigt werden. Swami sagte: ,,Ubernimm du
diese Arbeit. Du kommst ja sowieso am Wochenende. Da dann viele Devotees kommen, miissen viele
Girlanden entfernt werden.” Ich war sehr gliicklich, denn das bedeutete, dass ich Swami oft sehen
wirde, wahrend er umherging und Interviews gab. AuRerdem war es eine leichte Arbeit fiir mich.

An einem dieser Wochenenden, als ich in der 5. Klasse war, sagte ich zu meiner Mutter, dass ich nicht
nach Whitefield, wie wir Brindavan damals nannten, gehen wollte. Ich hatte in der Zeitung gelesen,
dass Smt. M.S. Subbulakshmi an diesem Tag in Bengaluru auftreten sollte. Ich war ein groRer Fan ihrer
Musik und wollte ihr Konzert besuchen. Ich bat meine Mutter, diese Woche die Aufgabe des Entfernens
der Girlanden zu Gbernehmen. Meine Mutter fragte mich, ob ich Swami dies in der Woche zuvor gesagt
hatte. Da ich um diese Aufgabe gebeten hatte, sagte meine Mutter, dass ich mich nicht vor meiner
Pflicht driicken konne, ohne Swami zu informieren. Meine Eltern waren sehr streng. Also ging ich
widerwillig mit meinen Eltern zu Swamis Ashram in Whitefield. Nachdem Swami zum morgendlichen
Darshan gegangen war, erfillte ich meine Aufgabe, die Girlanden zu entfernen und fegte den Raum
sehr oberflachlich, wobei ich die Fotos abstaubte und mit einem dumpfen Schlag wieder an ihren Platz
stellte. Swami kam nach dem Darshan herein und fragte mich: ,Emi ayindi neeku? Yenduku ala
kodutunnaavu nanni?“ (Was ist mit dir los, warum schldgst du mich so?). Wir denken, es ist nur ein Bild,
aber es ist so viel mehr! Er fragte: ,Enduku inta kopam?“ (Warum bist du so witend?). Ich schwieg.
Swami drangte auf eine Antwort, und ich sagte: ,Ich wollte zum Konzert von M.S. Subbulakshmi gehen.
Ich wollte nicht hierher kommen, aber Amma hat mich dazu gezwungen.” Swami zeigte Mitgefiihl und
sagte: ,Heute hatte sie die Aufgabe fiir dich Gbernehmen kénnen.” Es trostete mich sofort, dass Swami
mein Problem verstand! Ich erzahlte Swami: ,Ich habe sie darum gebeten, aber sie sagte mir, da ich
nicht Deine Erlaubnis eingeholt hatte, kdnnte ich nicht zum Konzert gehen.” Swami sagte: ,Ouna? (Ist
dem so?) Pani muginchu!“ (Beende die Arbeit!). Er ging ein Stlick weiter und sagte: ,Darshanam aayin
tharvata saayenkalam, jaldi finish chestaam, meeranta intiki povachu le“ (Wir werden den Darshan
heute Abend friih beenden, dann konnt ihr alle gehen). Da schwang meine Stimmung plotzlich von
Depression zu Aufregung um! Er sagte auch: ,,Nach dem Darshan wird es keine Vortragsstunde geben.
Du kannst schnell nach Hause gehen und zum Konzert gehen.” Ich war sehr gliicklich. Swami fragte:
»Wann ist das Konzert?“ Ich sagte: ,Swami, um 7 Uhr” Sobald Swami gegangen war, sagte ich zu
meinen Kusinen: , Fangt nicht an, Bhajans zu singen, und stellt Swami keine Fragen!” Sie waren auch
Fans von Smt. Subbulakshmi, also stimmten sie zu. Aber nach dem Darshan setzte sich Swami hin und
fragte wie Ublich: ,Emi samaachaaram?“ (Was gibt es Neues?). In dem Moment, als Swami diese Frage

14
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



stellte, wussten wir, dass es eine langere Sitzung werden wirde, da auller unserer Familie noch andere
Leute in der Gruppe waren. Jemand stellte eine Frage und Swami begann eine Ansprache. Wir waren so
enttauscht!

Doch plotzlich stand Swami auf, ging in den vorderen Raum und kam einige Minuten lang nicht zurtick.
Dann tauchte er wieder auf, gefolgt von Smt. M.S. Subbulakshmi und ihrer gesamten Musikergruppe
zusammen mit ihrem Ehemann. Swami fragte M.S. Subbulakshmi auf Tamil: ,,Eppadi irukke?“ (Wie geht
es lhnen?). Er fragte: ,Hattest du heute nicht ein Kutchery (Konzert)?“ Dann zeigte er auf mich und
sagte: ,Dieses Madchen ist sehr enttduscht, dass sie dein Konzert heute verpasst hat. Es ist jetzt schon
spat.” Smt. Subbulakshmi sagte: ,Nein, Swami, die Zeitung hat einen Fehler gemacht, sie haben das
heutige Datum statt des morgigen angegeben. Ich bin einen Tag friher gekommen, damit ich Deinen
Darshan haben kann.” Sie hatte so viel Hingabe und Liebe fir Swami. Dann bat sie Swami um Erlaubnis,
in seiner Gegenwart singen zu dirfen. Swami nannte sieben oder acht beriihmte Carnatic-Kritis
(Lieder), die ich mochte, und Smt. Subbulakshmi sang sie! Nach dem Konzert segnete Swami sie, gab ihr
Vibhuti und verbrachte einige Zeit mit der ganzen Gruppe. Dann sagte Swami zu mir: ,Siehst du, weil du
deine Pflicht getan hast, wenn auch widerwillig, und weil du auf deine Mutter gehort hast, ist M.S.
Subbulakshmi selbst gekommen und hat alle Lieder gesungen, die du magst. Duty santoshanga cheyyali
(erfulle deine Pflicht freudig), ohne an das Ergebnis zu denken. Was auch immer du tust, tue es als
Swamis Arbeit, und ich werde alles sehen.” Er lehrte uns so einfache, aber tiefgriindige Lektionen, die
wir als Kinder aufnehmen konnten.

An einem Wochenende, als wir seine Wohnung putzten, sagte Swami: ,,Morgen fahre ich nach Horsley
Hills. Ihr habt alle Sommerferien, also kénnt ihr mitkommen.” Er sagte uns, wir sollten um 6 Uhr
morgens bereit sein, da es eine lange Reise sei. Wir waren fertig, bevor Swami aus seinem Zimmer kam.
Es gab einen Wettbewerb, wessen Auto Swami direkt folgen wiirde. Vier bis finf Autos standen in einer
Reihe; Prof. Kasturi, Sri Raja Reddy, unsere Familie und zwei bis drei weitere Familien waren mit dabei,
insgesamt etwa flinfundzwanzig Personen. In Horsley Hills wohnten wir mit Swami in einem alten
britischen Bungalow, der einem Devotee Swamis gehorte. In spateren Jahren hatten auch die College-
Studenten, die Swami nach Kodaikanal begleiteten, das Privileg, bei ihm zu wohnen. Wir blieben zehn
Tage lang mit Swami dort. Die Frauen in der Gruppe kochten fiir Swami. Es gab einen wunderschonen
Garten, den wir mit Swami genossen. Manchmal sa er im Garten und hielt eine kleine Rede oder
materialisierte sogar etwas. Wir verbrachten eine sehr schéne Zeit mit Swami.

In diesem Bungalow gab es Trinkwasser, aber Wasser flir andere Zwecke wie Baden und
Waschewaschen war knapp. Hinter dem Bungalow befand sich ein Schuppen, in dem zwei Biffel
untergebracht waren. Ein Mann fiihrte die Biiffel zu einem etwa drei Meilen entfernten Brunnen. Die
Biffel zogen Wasser aus dem Brunnen, das dann in Fasser gegossen wurde, die mit Seilen an beiden
Seiten der Tiere befestigt waren. Die Biiffel trugen das Wasser zuriick zum Bungalow, wo die Fasser in
einen Wassertank geleert wurden. Sobald der Wasserstand im Tank wieder gesunken war, wurden die
Biffel zum Brunnen gebracht, um mehr Wasser zu holen. Das wiederholte sich jeden Tag, manchmal
sogar mehrmals. Nach zehn wundervollen Tagen sagte Swami schlielllich, alle sollten sich bereit
machen, am nachsten Tag nach Bengaluru aufzubrechen. Wir sollten um 6 Uhr morgens im Auto sitzen.
Wir waren alle bereit zur Abfahrt. Als Swami gerade in das Auto steigen wollte, in dem er und Prof.
Kasturi fahren sollten, dnderte er plotzlich seine Meinung und ging zum hinteren Teil des Gebaudes.
Prof. Kasturi stieg aus dem Auto und folgte Swami leise, neugierig, wohin er ging. Da ich jung und
neugierig war, stieg auch ich aus dem Auto und folgte Prof. Kasturi. Swami ging zu dem Schuppen, in
dem die Biffel angebunden waren, und begann, mit ihnen zu sprechen, als waren sie Menschen. Zuerst
dachten wir, Swami wiirde mit dem Mann sprechen, der sich um die Biiffel kimmerte, aber es war
niemand da. Er sagte: ,Paapam, meeriddaroo chaala pani chesaru roju anta duram velli naa
bhaktulakanta neelu techchaaru. Chaala santosham bangaru” (Ihr beide habt jeden Tag unermudlich
gearbeitet, um Wasser fiir meine Devotees zu holen. Ich bin sehr gliicklich, meine Lieben). Wir konnten
sehen, wie Tranen aus den Augen der Buffel flossen. Swami sagte: ,Yeduvaddu” (weint nicht), ich werde

15
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



wiederkommen, um euch zu sehen.” Die Biffel schiittelten alle gleichzeitig ihre Kopfe. Swami sagte
»,Chaala santosham” (sehr gliicklich), tatschelte ihnen die Wangen, materialisierte Vibhuti und trug es
ihnen auf die Stirn auf. Er sagte: ,Nenu velli ostanu poddu ayipotundi” (Ich muss jetzt gehen, es wird
spat). Dann tat Swami so, als hatte er uns gerade erst bemerkt, und rief: ,,Dhunnapotula, ikkada
yenduku unnaru?“ (lhr Buffell Warum seid ihr hier?). Wir versuchten, uns hinter den Bischen zu
verstecken. ,Ich habe euch beiden gesagt, ihr sollt im Auto sitzen bleiben”, sagte Swami, als ware er
witend. Prof. Kasturi bewies groBe Geistesgegenwart und antwortete: ,Wenn wir im Auto sitzen
bleiben, wer soll dann tber diese Lilas (gottlichen Spiele) schreiben, Swami? Diese bedingungslose,
unendliche Liebe, die Du fir jedes Lebewesen empfindest, wer sonst kdnnte das haben? Deshalb bin
ich gekommen.” Dann zeigte Swami auf mich und sagte: ,Was ist mit ihr?“ Sofort kam die Antwort:
»Eines Tages wird sie es ihren Kindern erzahlen, Swamil“ Prof. Kasturi hatte auf jede Frage eine
passende Antwort!

Im Laufe der Jahre habe ich diese Biiffelgeschichte an vielen Orten erzahlt. Einmal sagte Swami im
Interviewraum: ,Aa dunnapotula katha, baaga cheptave (Du erzihlst diese Biffelgeschichte sehr gut).
Alle mogen diese Geschichte, nicht wahr? Fir mich sind alle Lebewesen gleich — es gibt nur die
Kommunikation von Herz zu Herz.”

— Die Autorin, eine inspirierende Rednerin, ist die Tochter von Dr. R.S. Padmanabhan.

* Fortsetzung aus der Ausgabe vom Juni 2025.

Rama erreichte das andere Ufer und totete Ravana (die Verkdrperung der rajasischen,
leidenschaftlichen, impulsiven und besitzergreifenden Eigenschaften) und seinen Bruder Kumbhakarna
(die Verkorperung der tamasischen, tragen, selbstzerstorerischen und lethargischen Eigenschaften).
Rama gewann Sita (Brahmajnana) durch Anstrengung und Kampf zurlick. Und Rama kehrte mit ihr nach
Ayodhya (der uneinnehmbaren Stadt, der Quelle und dem Ursprung der Weisheit) zuriick. Die
Vollendung der Reise der Seele ist die Kronung, das Mahapattabhishekam. Dies ist das Ramayana, das
jeder Aspirant im Laufe seines Lebens durchlaufen muss. Das Herz ist Ayodhya. Dasharatha ist der
Korper, die Gunas sind die Gemahlinnen, die Purusharthas sind die S6hne, Sita ist die Weisheit. Strebt
nach dieser Erkenntnis, bis ihr sie erlangt, indem ihr die drei Werkzeuge — Korper, Sprache und Geist —
reinigt.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

SRI SATHYA SAI ASHTOTTARASHATA NAMAVALI

3. Om Sri Sai Sathya Dharma Parayanaya Namah

Baba erklart, dass er gekommen ist, um die Herrschaft von Satya, Dharma, Shanti und Prema zu
etablieren. Sehr oft hat er gesagt: ,Wo Satya ist, da ist Prema, denn Asatya oder Falschheit ist die Folge
von Angst, die es da, wo Liebe ist, nicht mehr gibt. Ebenso wird dort, wo Dharma ist, Shanti sein, denn
Ashanti oder Ruhelosigkeit ist die Folge von Ungerechtigkeit oder Adharma aller Art.” Baba legt groRen
Wert auf Satya (sage, was du gesehen oder gefiihlt hast, handle, wie du gesagt hast) und Dharma
(befolge die Verhaltensregeln, die fiir den Beruf, den du ausiibst, den Status, den du beanspruchst, und

16
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



die Rechte, die du einforderst, festgelegt sind). Dharma, das festlegt, was im Leben zu tun und zu lassen
ist, ist in den Shastras enthalten. Daher hat Baba das Studium der Shastras wiederbelebt und ihnen die
Achtung des Volkes zuriickgegeben. Parayana bedeutet ,interessiert an”, ,vertieft in”. Da die
Wiederbelebung von Wahrheit und Moral der wahre Zweck seines Kommens ist, ist er ,vertieft” in die
Korrektur sowohl des Einzelnen als auch der Gesellschaft. Baba sagte in Shirdi: , lhr misst immer der
Wabhrheit treu bleiben und alle Versprechen halten, die ihr gebt. Dann werde ich bei euch sein, wo
immer ihr seid und zu jeder Zeit.” Auch jetzt noch ermahnt er uns mit derselben Zusicherung,
wahrhaftig und moralisch zu sein. Er hat erklart: ,Mein Name ist Sathya, ich bin Sathya, meine
Handlungen sind Sathya, meine Herrlichkeit ist Sathya.” Er ist um des Dharma willen gekommen, um es
zu klaren, zu verbreiten und in jedem menschlichen Herzen zu verankern. Aus Liebe zu Dharma und
Satya hat er diese vergdngliche Gestalt angenommen und ist zu uns Sterblichen gekommen.

SEID GUT, TUT GUTES, SEHT GUTES

Prof. E. Mukundan

Mit Bhagavans Gnade wollen wir versuchen zu verstehen, in welcher Beziehung unsere Einstellung,
unsere Hohe und die Art und Weise, wie wir die Dinge sehen und tun und inwieweit wir gut sind, zu
einander stehen. Hohe bedeutet die Hohe, die wir Schritt fur Schritt erreichen kdnnen, und es gibt eine
Beziehung zwischen Einstellung und Hohe, die durch die Geschichte dieser beiden 10-jahrigen Jungen
deutlich wird. Die beiden Jungen gingen die StralRe entlang. Wahrend sie sich unterhielten, sahen sie
ein Feld mit Weinstocken. Sie pfliickten ein paar reife Trauben und aBen sie. Der erste Junge sagte:
,Diese Trauben schmecken so sUB wie Honig.” Der zweite Junge machte eine interessante
Beobachtung: ,Aber mein Freund, hast du die GréRe der Kerne bemerkt?“ Als sie weitergingen, sahen
sie einen wunderschonen Rosengarten. Als der erste Junge die Farbe der Blumen sah, rief er aus: ,Wie
schon die Blumen sind!“ Der zweite Junge bemerkte: , Aber die Dornen sind auch scharf.” Sie setzten
ihren gemitlichen Spaziergang eine Weile fort. Als sie Durst bekamen, gingen sie zum Haus ihres
Freundes, um Wasser zu trinken. Aber die Mutter des Freundes bot ihnen stattdessen ein halbes Glas
Limettensaft an. Der erste Junge war froh, seinen Durst mit einem halben Glas Saft stillen zu kdnnen.
Der zweite Junge warf ein: , Oh, das ist ja nur ein halbes Glas Limettensaft.” Habt ihr den Unterschied in
der Einstellung dieser beiden Jungen bemerkt? Welcher Art ist ihr Verhalten? Wie werden sie von
verschiedenen Situationen und Geschehnissen beeinflusst? Warum gibt es einen engen
Zusammenhang zwischen Einstellung und Héhe?

Dr. Abdul Kalam sagte einmal im Gesprach mit Studenten: ,,Mein halbes Glas Wasser ist voll. Das ist
positives Denken.” Alle fragten: ,Wie kann ein halbes Glas Wasser voll sein?“ Dr. Kalam antwortete: ,Ein
halbes Glas Wasser und ein halbes Glas Luft.” Das ist die positive Einstellung von Dr. Kalam, die ihm half,
alles als gut zu sehen, gut zu sein und Gutes zu tun.

Es heildt, es gebe drei Arten von Menschen. Die erste Gruppe sind diejenigen, die zusehen, wie Dinge
geschehen. Sie beobachten nur, was passiert. Die zweite Gruppe sind diejenigen, die sich fragen, wie
diese Dinge geschehen. Die dritte Gruppe sind diejenigen, die machen, dass Dinge geschehen. Was ist
der Unterschied zwischen diesen drei Arten von Menschen? Es ist wahrlich ihre Einstellung. Swami
erinnert uns oft daran, dass das Innere wichtiger ist als das AuRere. Am Beispiel eines Autos sagt
Swami, dass der innere Mechanismus wichtiger ist als die duere Schénheit und Ausstattung. Am

Beispiel von Saft, der in verschiedene Behélter wie Plastik-, Silber- und Stahlbecher gegossen wird, sagt
17
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Swami, dass die Qualitdt des Saftes wichtig ist und nicht der Behilter, in den er gegossen wird. In
ahnlicher Weise weist uns Swami darauf hin, dass das, was einen Menschen ausmacht, seine inneren
Eigenschaften (sein Charakter) sind und nicht sein duReres Erscheinungsbild und seine korperlichen
Merkmale. Hier kann der Korper mit dem Behalter verglichen werden.

Es heildt, dass ein gutaussehender Mensch uns die Augen 6ffnet, ein intelligenter Mensch unseren Kopf
offnet und ein guter Mensch unser Herz 6ffnet. Hier kdnnen die Augen mit der dulReren Schonheit
verglichen werden, der Kopf mit der Intelligenz und das Herz mit den guten Eigenschaften. Deshalb sagt
Swami, dass man ein reines Herz haben sollte, das einen befdhigt, gute Taten zu vollbringen, und es
nicht durch schlechte Eigenschaften verunreinigen sollte.

Swami erzdhlte oft eine schone Geschichte von einem Patienten, der mit starken Schmerzen zum Arzt
kam. Er hatte Schmerzen am ganzen Kérper. Der Arzt untersuchte den Patienten griindlich und stellte
fest, dass alles in Ordnung war. Dann bat der Arzt den Patienten, ihm zu zeigen, wie er die
verschiedenen Korperteile berlihrte. Der Arzt bemerkte, dass sein Finger bandagiert war. Das Problem
lag also nicht in verschiedenen Korperteilen, sondern in dem Finger. Die Schmerzen wurden durch den
verletzten Finger verursacht. Ahnlich verhilt es sich, wenn wir eine negative Einstellung haben: Wir
haben dann vielleicht das Gefiihl, dass andere im Unrecht sind. Was in uns ist, manifestiert sich. Alles,
was wir sagen und tun, ist ein Spiegelbild dessen, was in uns ist. Daher ist es sehr wichtig, dass wir eine
positive Haltung entwickeln. Seht Swami in jedem Menschen.

Quelle:Sri Sathya Sai Seva Organisations, South Zone, Indien.

- Der Autor Prof. E. Mukundan ist Zonenprasident der Sri Sathya Sai Seva Organisations (Siidzone),
Indien.

Du solltest dein Wissen zum Wohle der Menschen einsetzen. Du solltest deinen Mitmenschen ein
Vorbild sein. Pflege den Geist der Einheit aller Menschen. Um diese Botschaft zu vermitteln, ist Sai
gekommen. Sai ist gekommen, um die Allgegenwart Gottes zu verkiinden. Der Avatar ist
herabgestiegen, um zu verkilinden, dass Gott lberall gegenwartig ist. Das ist genauso zwingend, wie
jemand eine Lampe anziinden muss, wenn er einen Lampenhalter, Ol und einen Docht hat. Der Avatar
kommt nicht nur, um die ewigen Tugenden zu verkiinden, sondern auch, um seine Liebe Uber die ganze
Menschheit auszugieBen. Aber jeder wird Segen entsprechend der GréRe seines Gefalles erhalten.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Chinna Katha

PRAKTIZIEREN UND PREDIGEN

Ramakrishna Paramahamsa war ein idealer Guru. Es gibt eine interessante Anekdote, die
veranschaulicht, dass er niemals etwas predigte, wenn er es selbst nicht praktiziert hatte. Eines Tages
kam eine alte Dame mit ihrem zehnjahrigen Enkel zu Ramakrishna Paramahamsa. Sie verneigte sich vor

18
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



ihm und sagte: ,,Meister! Ich bin gekommen, um Deinen Rat zu suchen. Dieser Junge ist mein Enkel. Er
hat seinen Vater und seine Mutter verloren, als er erst finf Jahre alt war. Ich kimmere mich um ihn. Er
liebt SURigkeiten sehr. Er isst so viel davon, dass seine Gesundheit von Tag zu Tag schlechter wird. Die
Arzte haben ihm geraten, keine SiiRigkeiten mehr zu essen, aber dieser Junge hort nicht auf ihren Rat.
Allerdings hat er grofle Achtung und Bewunderung fir Dich. Deshalb bin ich gekommen, um Dich zu
bitten, den Jungen vom SiRigkeitenessen abzuhalten. Ich bin sicher, dass es nur Dir moglich ist.”

Ramakrishna sagte: ,,Mutter, mach dir keine Sorgen, komm mit deinem Enkel in einem Monat wieder. In
der Zwischenzeit werde ich mir einen Plan (iberlegen, um den Jungen davon zu Uberzeugen, dass die
Gesundheit sehr wichtig ist, sogar wichtiger als Reichtum.” Die alte Frau dankte ihm und verabschiedete
sich.

Genau einen Monat spater kam sie mit ihrem Enkel zuriick.

Beide begriiten den Meister. Ramakrishna bat den Jungen, sich neben ihn zu setzen, und sagte: ,,Mein
lieber Junge! Denk daran, dass der wahre Reichtum eines Menschen seine Gesundheit ist. Wenn du
nicht gut auf deine Gesundheit achtest, wirst du nicht zu einem starken und gesunden jungen Mann
heranwachsen kénnen. Wenn du schwach bist, wirst du nichts GroRes im Leben erreichen kdnnen.
Wenn etwas, das wir essen, uns nicht bekommt, sollten wir es nicht mehr essen. Ab morgen solltest du
keine SuRigkeiten mehr essen. Nach einiger Zeit kannst du sie wieder in Malen essen. Du bist ein guter
Junge und wirst auf mich héren, nicht wahr?“ Der Junge nickte und versprach, keine StRigkeiten mehr
Zu essen.

Die alte Frau schickte den Jungen mit einem kleinen Auftrag weg, um mit dem Meister vertraulich
sprechen zu kénnen. ,Meister, darf ich Dir eine Frage stellen?”, sagte die alte Frau. , Natirlich, Mutter”,
antwortete Ramakrishna. ,Meister, diesen Rat, den Du meinem Enkel heute gegeben hast, hattest Du
schon letzten Monat geben kénnen. Warum hast Du mich gebeten, nach einem Monat
wiederzukommen? Ich verstehe das nicht.” Ramakrishna antwortete mit einem verstandnisvollen
Lacheln: ,,Mutter, ich selbst esse viele StuRigkeiten. Wie kann ich dem Jungen etwas raten, was ich selbst
nicht tue? Man hat kein Recht, anderen etwas zu predigen, bevor man es nicht selbst praktiziert hat.

Deshalb habe ich um etwas Zeit gebeten. In diesem Monat habe ich keine SiiBigkeiten gegessen. So
habe ich mir das Recht verdient, deinem Enkel einen Rat zu geben.” Die alte Frau bewunderte
Ramakrishnas rechtschaffenes Verhalten. Sie fiel ihm zu FliBen und verabschiedete sich von ihm.

Wir sollten niemals jemandem etwas raten, was wir selbst nicht in die Praxis umgesetzt haben.

RATSEL

Das Thema des Ratsels dieses Monats lautet ,Das Leben ist ein Traum, erkenne dies”. Suche die
folgenden Worter im Rétsel unten. Die Worter kénnen von links nach rechts, von rechts nach links, von
oben nach unten, von unten nach oben oder diagonal in beide Richtungen erscheinen.

Zu suchende Worter: Life, Dream, Realise, Strive, Achieve, Hope, Vision, Goal (Leben, Traum,
erkennen, streben, erreichen, Hoffnung, Vision, Ziel). Die Antworten auf das Rétsel findet ihr auf der
letzten Seite dieser Ausgabe.

19
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



)
jam
e
—
1
o)
@)
™
o
[
o
-3
=
o
8]
-~

=
)
=
(w3
<
™
>
>

»,Das Leben ist ein Traum, erkenne dies.” Was ist ein Traum? Das ganze Leben ist ein Traum. Tagstber
sitzt du hier und horst Swamis Ansprache. Das ist kein Traum. Du siehst mit deinen Augen, horst mit
deinen Ohren und nimmst mit deinem Verstand auf. All dies sind scheinbare Beweise fiir direkte
Wahrnehmung (pratyaksha pramanam). Aber inwieweit ist das real? Wenn du nachts schlafst,
verschwindet all diese direkte Wahrnehmung. In deinen nachtlichen Traumen erlebst du Freude und
Leid. Wie lange dauern sie an? Bis du aufwachst. Dann werden alle Traume unwirklich. Im Wachzustand
existiert die Traumwelt nicht. Im Traumzustand existiert die Wachwelt nicht. Es gibt also einen
Tagtraum und einen Nachtraum, die sich voneinander unterscheiden. Aber ihr seid in beiden Zustanden
anwesend. Daher seid ihr allgegenwartig. Wenn sowohl der Wachzustand als auch der Schlafzustand als
Trdume erlebt werden, wird das Leben selbst zu einem Traum. ,Erkennt dies.” Das bedeutet, dass ihr
die wahre Natur dieser Zustande erkennen miisst.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

FEIERLICHKEITEN IN PRASANTHI NILAYAM

Ein Bericht

SRI SATHYA SAI SAMOOHIKA UPANAYANA MAHOTSAVAM

Mehr als 700 Vatus (junge Aspiranten) wurden am 5. Juni 2025 in das heilige Gayatri-Mantra
eingeweiht. In einer feierlichen Zeremonie in der Sai Kulwant Hall wurden die jungen Aspiranten von
Oberpriester Sri J. Srinivasa Sharma angeleitet, der die Rituale der Zeremonie gemaR den vedischen
Vorschriften durchfiihrte. Der Oberpriester erkldrte in einer zweistiindigen Zeremonie auch Schritt fir
Schritt und ausfihrlich die Bedeutung der Rituale. Er forderte die Aspiranten auf, das Gayatri-Mantra
taglich zu rezitieren, und sagte, dass dies von grofSter Bedeutung sei.

20
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Jeder Aspirant erhielt von seinem Vater den Yajnopavita (heilige Schnur). Das Gayatri-Mantra wurde
ihnen ins Ohr geflistert — ein Zeichen fiir die spirituelle Wiedergeburt jedes Aspiranten. Die Aspiranten
wiederholten fromm das Gayatri-Mantra, das Sai Baba mit eigener Stimme sang und das lber die
Lautsprecheranlage abgespielt wurde.

SRI SATHYA SAlI GLOBALE MAHILA-KONFERENZ

Tausende weibliche Delegierte aus 18 Landern, darunter Indien, versammelten sich am Morgen des 6.
Juni 2025 in Prasanthi Nilayam zur ersten globalen Mahila-Konferenz unter dem Motto ,,Sri Sathya Sai
Mahila Vibhag — Die Visiondre der Sai-Mission”.

Der Vormittag begann mit der feierlichen Entziindung der heiligen Lampe durch Wirdentrager und
hochrangige Funktionare der Sri Sathya Sai Seva-Organisationen und des Sri Sathya Sai Global Council.

Es folgte eine interessante BegriiBungsrede von Frau Neeta Khanna, die Uber die Entstehung der Sri
Sathya Sai Mahila Vibhag reflektierte, die Sai Baba 1969 ins Leben gerufen hatte. Sie erklarte in
beredten Worten die gottliche Absicht hinter dieser Initiative und hob hervor, dass Swami die Starkung
der Frauen nicht nur in weltlicher Hinsicht, sondern auch hinsichtlich spiritueller Fihrung, moralischer
Starke und mitfiihlendem Dienen sah. Die Halle war bald von Hingabe erfiillt, als das bedeutungsvolle
Lied ,Nari Sakti — Sai Ne Jina Sikhaya” gesungen wurde.

Richterin Ananya Bandyopadhyay vom Obersten Gerichtshof von Kalkutta hielt die Grundsatzrede der
Konferenz. In einer kraftvollen und zutiefst spirituellen Rede reflektierte Richterin Bandyopadhyay
eingehend Uber den Begriff ,,Sai Mahila” und definierte sie als jemanden, der den Weg der Wahrheit,
Reinheit, Opferbereitschaft und volligen Hingabe geht.

Richterin Bandyopadhyay schmiickte ihre Rede mit Zitaten Sai Babas und erzdhlte von bewegenden
Ereignissen aus ihrem Berufsleben. Sie beschrieb Zeiten intensiver Priifungen und Schwierigkeiten, in
denen sie sich durch Umstande auf die Probe gestellt sah, die nicht nur moralischen Mut, sondern auch
spirituelle Starke erforderten. In diesen entscheidenden Momenten waren es Sai Babas zentrale
Lehren, die ihr die Kraft gaben, durchzuhalten. ,Ich hielt mich an Swamis FiiBen fest, und er trug mich
hindurch”, meinte sie.

Die gelehrte Rednerin sagte, dass duBere Herausforderungen zwar unterschiedlicher Art sein mogen,
Swamis Lehren jedoch die Kraft geben wiirden, weiterzumachen, insbesondere den Frauen, die oft die
stillen Saulen der Starke sowohl zu Hause als auch in der Gesellschaft seien. lhre Rede fand grofRen
Anklang beim Publikum und wurde mit wiederholtem Applaus bedacht.

Die Eroffnungssitzung endete mit der Ehrung von zwélf angesehenen Sai Mabhilas aus ganz Indien und
anderen Landern. Diese Frauen, deren Lebensgeschichte von Hingabe, Fihrungsstarke und
unermidlichem Dienen gepragt ist, wurden fir ihre auBergewdhnlichen Beitrdge zur Sai-Mission
geehrt.

Der Abend begann mit einer herzlichen Erinnerung an Mutter Easwaramma. lhre drei heiligen Wiinsche
— Bildung, Gesundheitsversorgung und Zugang zu sauberem Wasser fiir alle — wurden zu den Saulen
von Swamis groRartiger humanitarer Mission. Die Versammelten wirdigten voller Ehrfurcht, dass ihr
Mitgefiihl den Grundstein fir die weltweiten Sai-Hilfsprojekte legte.

Die erste Rednerin des Abends, Frau Aparna Tiwari, hielt eine bewegende Rede auf Hindi, in der sie ihre
Freude Uber den selbstlosen Dienst in landlichen Gemeinden zum Ausdruck brachte. Sie erzahlte, wie
der Dienst in den Dorfern fiir sie zu einem Spiegel wurde, durch den sie Swami in den Augen der
Bedirftigen erleben konnte. lhre kraftvollen Worte erinnerten alle Zuhérer daran, dass eine Tochter
Sais zu sein bedeutet, den Stlirmen des Lebens mit unerschitterlichem Mut und einem immer
lachelnden Herzen zu begegnen. Ihre Botschaft war klar und ermutigend: Karishye Vachanam Tava (Ich
werde Deinem Befehl gehorchen).

21
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Die zweite Rednerin, Frau Satwant Atwal Trivedi, eine hochrangige IPS-Beamtin, ADG Home Guards,
Himachal Pradesh Police, gab ein bewegendes Zeugnis von ihrer wundersamen Reise in Swamis
Gefolge. Besonders beriihrend war ihre sehr personliche Schilderung, wie sie wahrend ihres Dienstes
bei der BSF einen schweren Unfall Gberlebte. Mit unerschitterlichem Vertrauen in Swami lehnte sie
den Rat der Arzte ab, eine Stange in ihr Bein implantieren zu lassen, und heute lduft sie miihelos 5
Kilometer — ein lebender Beweis fiir die Heilkraft der gottlichen Gnade. Der Abend wurde mit einer
Ehrungszeremonie fortgesetzt, bei der 12 dltere weibliche Devotees geehrt wurden, deren
jahrzehntelanges unermidliches Seva ein leichtendes Beispiel der Demut und Opferbereitschaft ist.

Der Hohepunkt des Abends war eine groRartige Instrumentalvorfiihrung von Frauen aus Karnataka. Die
Darbietung ,Sayeeswaraya Namaha” hob die spirituellen Schwingungen in der Halle an und sie war von
Dankbarkeit, Hingabe und gottliche Liebe erfiillt.

Der Morgen des 7. Juni 2025 begann mit inspirierenden Vortragen von zwei bemerkenswerten Frauen,
die sich zwar in ihrer weltlichen Berufung unterscheiden, aber in ihrer Hingabe an den Sai-Weg vereint
sind. Die erste Rednerin, Maya Shiva Kumar, eine angesehene Bharatanatyam-Kinstlerin und Balvikas-
Guru, hob die tiefe spirituelle Resonanz hervor, die das Tragen des Namens Sais mit sich bringt. lhre
Worte, reich an Erfahrung und Demut, forderten alle anwesenden Frauen auf, die Heiligkeit eines
solchen gottlichen Erbes anzuerkennen. ,,Seinen Namen zu tragen bedeutet, sein Licht zu tragen®, sagte
sie und erinnerte alle daran, dass dieser Segen kein Titel, sondern ein Vertrauen ist. Sie forderte die
Versammelten auf, dieser Verantwortung gerecht zu werden, indem sie ihre Gedanken, Worte und
Taten ldutern.

Es folgte eine beeindruckende Ansprache der Gastrednerin — Frau Usha Srikanth, Wissenschaftlerin am
U.R. Rao Satellite Centre, ISRO, und Absolventin des Anantapur Campus, SSSIHL. Sie berichtete von
ihrer spirituellen Reise und verwendete dabei eine schone Metapher, in der sie den menschlichen Geist
mit Erde verglich. So wie die Erde gepfliigt und gediingt werden muss, damit die Saat keimen kann, so
muss auch der Geist durch den Sai-Weg , Gutes sehen, Gutes tun, Gutes sein” kultiviert werden. lhre
Worte waren eine sanfte, aber tiefgriindige Erinnerung daran, dass schon die Fahigkeit, sich an den
Namen Gottes zu erinnern, eine Gnade ist — ein Segen, der uns durch Sai Babas unendliches Mitgefiihl
zuteil wird.

Im Anschluss an die Vortrage wurden zwdlf angesehene weibliche Devotees aus aller Welt fiir ihre
herausragenden Beitrage zur Sai-Mission geehrt. |hr Leben, das von selbstlosem Dienen gepragt ist, ist
ein lebendiger Beweis flr die transformative Kraft der Spiritualitat in Aktion.

Eine eindrucksvolle audiovisuelle Prasentation beleuchtete anschlieRend die vielfiltige Arbeit, die unter
dem Banner des Sri Sathya Sai Global Council geleistet wird, und zeigte den tiefgreifenden Einfluss von
Initiativen unter der Fiihrung von Frauen in den Bereichen Spiritualitat, Bildung und Seva.

Der Abend gipfelte in einer hingebungsvollen musikalischen Darbietung mit dem Titel ,Hridaya
Samarpana”, einer geflihlvollen Présentation der Mahila-Devotees aus Tamil Nadu.

Am Abend des 7. Juni 2025 hielt Dr. Geetha Kamath, leitende Onkologin am Florida Cancer Specialists &
Research Institute, USA, eine beeindruckende Rede. Mit tiefer Hingabe nahm sie das Publikum mit auf
eine Reise durch ihre spirituelle Entwicklung, die wadhrend eines lebensverdandernden
Familieninterviews mit Sai Baba begann. |hr Weg zum Sai-medizinischen Dienst war gottlich
orchestriert. Was als bescheidene Vorsorgeuntersuchungen begann, entwickelte sich bald zu
vollwertigen Behandlungsinitiativen, sowohl in den Vereinigten Staaten als auch in Prasanthi wahrend
heiliger Feste. Im November 2024 vollendete sie 50 Jahre engagierten medizinischen Dienens — ein
Meilenstein, den sie ganz Sai Babas Gnade zuschrieb.

Eines der bewegendsten Beispiele, die sie erzidhlte, handelte von einem kritischen Patienten, der auf
wundersame Weise wiederbelebt wurde, nachdem sie instinktiv ihre Hinde auf seine Brust gelegt und

22
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



,Om Sri Sai Ram” wiederholt hatte. In ihren eigenen Worten: ,Ich bin hier, weil ich bin, wie ich bin; Er
hat mir alles beigebracht.”

Die Gastrednerin des Abends, Richterin Pratibha M. Singh vom Obersten Gerichtshof in Delhi, gab
tiefgriindige Einblicke in ein Leben, das in Tradition verwurzelt ist, von Weisheit geleitet wird und sich
der Gerechtigkeit verschrieben hat.

Sie beschrieb liebevoll den Schol® der Mutter als den machtigsten und heiligsten Ort des Lernens —
einen Ort, der Resilienz, Zusammenarbeit und emotionale Starke formt. Sie erzdhlte von ihrer Kindheit
in einer GroRfamilie und ging dabei auf die stillen Opfer ein, die Frauen bringen, und die Anpassungen,
die sie voll Anmut akzeptieren.

Richterin Singh erzadhlte auch von einem entscheidenden Moment in ihrem Leben. Es war eine
Entscheidung, die es ihr ermoglichte, der Gesellschaft mit Klarheit und Mitgefiihl zu dienen. Besonders
bewegt war sie von Sai Babas Lehren (iber die Wiirde der Frau, insbesondere von seiner Verehrung fir
die Mutter, die er bereits in den 1960er Jahren zum Ausdruck brachte und die ihre
Lebensentscheidungen tief gepragt haben.

An diesem Abend wurden auch zwei besondere Sammelbdnde vorgestellt, die den Geist und die
Geschichten von Frauen festhalten, die den Sai-Weg gehen. Es folgte ein beeindruckender
Dokumentarfilm, der das Weibliche feierte — eine Hommage an die innere Starke, die Opferbereitschaft
und die spirituelle Heiligkeit, die Frauen aller Zeiten und Regionen verkorpern.

Es folgte ein musikalischer Beitrag der Mahilas aus Dharmakshetra, Maharashtra, der die Herrlichkeit
der Gottlichen Mutter pries und Lobeshymnen auf den universellen Geist der Mutterschaft sang.

Am 8. Juni 2025 stand das letzte Treffen der Konferenz unter dem Thema ,,Sri Sathya Sai Mahila Vibhag
— Die Visiondrinnen der Sai-Mission”. Der Morgen begann mit einer Prozession der Madchen aus
Andhra Pradesh. Es folgte eine spektakuldre Prozession von Frauen aus aller Welt, wahrend im
Hintergrund das Lied ,,Sarva Roga Nivarini Gayatri“ gespielt wurde. Mit Plakaten ihrer Nationen in den
Handen verneigten sie sich vor dem Sannidhi — eine kollektive Geste der Dankbarkeit gegeniiber Sai
Baba, der sie gnadig in seine Herde aufgenommen und sie auf jedem Schritt ihres Weges begleitet hat.

Eine inspirierende Grundsatzrede hielt Frau Saritha Iyer, aullerordentliche Professorin am
Ettumanoorappan College in Kerala, die klar und Uberzeugend Uber das Thema , Shakti Svarupini — das
gottliche weibliche Prinzip im Sanathana Dharma” sprach. In beredten Worten brachte sie zum
Ausdruck, dass diese latente kosmische Energie in jeder Frau wohnt und alle Schépfung, belebt und
unbelebt, durchdringt. lThre Worte waren ein Weckruf fiir Frauen, diese heilige Kraft in sich zu
erwecken, um sich als dynamische Energie der Transformation und Wahrheit zu verwirklichen.

Auf ihre Rede folgte eine Eideszeremonie, bei der Tausende von Frauen zu FiiRen ihres geliebten Swami
gelobten, den Weg des selbstlosen Dienens, der Weisheit, der Starke und der Liebe zu gehen.

In ihren herzlichen Schlussworten bedankte sich Dr. Sasibala, Koordinatorin des National Service Wing
der SSSSO von Indien im Namen von mehr als 3.000 Teilnehmerinnen. Sie dankte Sai Baba fiir den
Segen, der sie in einem gemeinsamen Ziel zusammenfiihrte und durch sieben tief bewegende
Sitzungen bereicherte. Sie hob Swamis ewige Botschaft der Inklusivitat und Expansion hervor und rief
alle Frauen dazu auf, ihre innere Transformation in sinnvolles, nach aullen gerichtetes Seva umzusetzen.
Ihr leidenschaftlicher Appell, sich erneut der Sai-Mission zu verschreiben, endete mit dem kraftvollen
Gebet: Karishye Vachanam Tava.

ABSCHLUSSVERANSTALTUNG DES SRI SATHYA SAI ADHYATMA VIDYA GRUNDKURSES

Das Sri Sathya Sai Centre for Human Values (SSSCHV), das unter der Schirmherrschaft des Sri Sathya Sai
Central Trust gegriindet wurde, fiihrte ein umfassendes Online-Programm mit dem Titel Adhyatma

23
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Vidya durch — einen sorgfaltig strukturierten Grundkurs, der Suchenden ermdglichen soll, die
tiefgriindige Botschaft von Bhagavan Sri Sathya Sai Baba intensiv zu studieren und zu verinnerlichen.

Es basiert auf seiner heiligen Literatur und stiitzt sich auf seine Vahinis und Vortrage in 14 Modulen, die
sich Gber 20 Wochen erstrecken und eine umfassende spirituelle Erfahrung bieten. Die vierte Gruppe
verzeichnete eine begeisterte Teilnahme von 240 spirituell Suchenden aus aller Welt, darunter
Devotees aus den USA, GroBbritannien, Kanada, Stidafrika, Australien, Thailand und Schweden — alle
vereint durch das innige Streben nach Selbsttransformation. Ein Video stellte den Inhalt des Kurses vor.
Unter Anleitung von Swamis bewdhrter Methodik Shravanam, Mananam und Nididhyasanam verband
der Kurs das Zuhoren (durch audiovisuelle Inhalte), das Reflektieren (durch Quizfragen und interaktive
Sitzungen) und die praktische Umsetzung dieser Lehren im taglichen Leben. Der Kurs umfasst 13
Module, die sich auf den Neun-Punkte-Verhaltenskodex als Rahmen fiir das Verstandnis von Swamis
Lehren konzentrieren.

Das Programm wird auf einer benutzerfreundlichen Lernmanagement-Plattform angeboten, auf die alle
zugreifen konnen. Es wurde in erster Linie von Sai Baba selbst gelehrt und durch Beitrage von
Praktizierenden und spirituell Suchenden aus allen Institutionen des Sri Sathya Sai Central Trust und der
Sri Sathya Sai Seva Organisation erganzt.

Prof. A. Sudhir Bhaskar, Direktor des SSSCHYV, skizzierte den Zweck des Kurses und seine Auswirkungen
auf die Teilnehmer. Der gelehrte Redner meinte, es sei unser Gliick aus vielen Geburten, dass der
Avatar unser Guru geworden ist. Auf dem Weg vom Animalischen zum Gottlichen ist Cittashuddhi
(Reinheit des Geistes) der erste Schritt, gefolgt von Cittaekagrata (Konzentration des Geistes). Sobald
wir diese beiden Schritte getan haben, fordert uns Sai Baba auf, unsere Anstrengungen durch
Atmanivedanam (Selbsthingabe) zu Ubergeben und dadurch Ishvara Kripa (gobttliche Gnade) zu
verdienen. Im Laufe seines Vortrags sagte Prof. Sudhir Bhaskar dem Publikum, dass die Teilnehmer in
Studienkreisen reale Situationen diskutieren und durch Swamis Lehren Ldsungen fir komplexe
Probleme finden. Er sagte, dass in dieser vierten Gruppe 459 Fragen zu beantworten waren. Alle 240
Teilnehmer erzielten mehr als 80 % der Punkte. Unter ihnen beantworteten acht Teilnehmen 458 von
459 Fragen richtig. Sechs von ihnen erzielten hundert Prozent der Punkte. In den letzten vier Jahren
fihrte das Zentrum ein Programm mit dem Titel ,Menschliche Werte in der 6ffentlichen Politik und
Verwaltung” fir die verschiedenen indischen Beamten durch. Daran nahmen IAS- und IPS-Beamte aus
verschiedenen Abteilungen der indischen Regierung teil.

Die Urkunden und Andenken wurden den Herren von Sri K. Chakravarthi, Vorsitzender des SSSGC, und
Sri R.J. Rathnakar, geschéaftsfihrender Treuhdnder des SSSCT, Uberreicht, wahrend Smt. Himavahni
Rathnakar die Auszeichnungen an die Damen (iberreichte.

BRIEFE DER LIEBE AUS LIEBE
VON DEN GOTTLICHEN ELTERN

Mein innig Geliebter,
du fragst:
Wie kannst du wissen, wann ich in deiner Nahe bin?

Wenn in einer schwiilen Nacht

24
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



alles heild und still ist

und die erste kihle Brise

deine Wangen streift

dann streichle ich dich

DENK AN MICH.

Wenn der Hunger gestillt ist

und die Einsamkeit von Glick durchbrochen wird
DENK AN MICH.

Wenn dein Mund ausgetrocknet ist

und du kaum sprechen kannst

Mit dem ersten Schluck kiihlen Wassers

Labe ich dich

DENK AN MICH.

Wenn die Wolke des Todes verschwindet

Beim Offnen der lichelnden Augen eines Babys
DENK AN MICH.

Wenn ich dein Gesicht mit Regen benetze

Und die Erde, die trockenen braunen Blatter wasche
Mit dem ersten Geruch von sauberem Regen
Reinige ich dich

DENK AN MICH.

Wenn der Schmerz verschwindet

Und die Angste verschwinden

DENK AN MICH.

Wenn standhafte Augen entsetzt sind

Von den Grausamkeiten des Lebens

Mit dem ersten Blick auf die stille untergehende Sonne
Troste ich dich

DENK AN MICH.

Dann fragst du:

Woher kannst du wissen, wann du in meiner Nahe bist?
Wenn die brennende Sonne

Dich und die Erde versengt hat

Sand und Staub deine Augen fillen

Kein Schatten zu sehen ist

UND DU LIEBST MICH.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam

25



Wenn Einsamkeit von Hunger begleitet wird
Und niemand satt werden kann

UND DU LIEBST MICH.

Wenn deine Lippen rissig sind

Deine Zunge sich wie Lehm anfiihlt

Deine Kehle sich zuschniirt

Es kein Wasser gibt

Nicht einmal eine Fata Morgana in Sicht
UND DU LIEBST MICH.

Wenn du ein sterbendes Kind haltst

Mit flehenden Augen

UND DU LIEBST MICH.

Wenn ich den Ozean zu einem Halbmond aufwihle
Du in seiner Tiefe wie ein Blatt umhertreibst
UND DU LIEBST MICH.

Wenn der Schmerz unertraglich wird
l[achelst du

UND DU LIEBST MICH.

Wenn ich dir

deinen liebsten Besitz nehme

bei dem ersten Verlust des Augenlichts

und Dunkelheit dich umhiillt

UND DU LIEBST MICH.

Denn alles, was du siehst, horst, riechst, schmeckst oder beriihrst, gehort mir. Wie kannst du also mir
das geben, was mir bereits gehort, auRer deiner Liebe? Und die gab ich dir als deinen einzigen Besitz,
bevor die Zeit begann. Wenn du sie mir zuriickgibst, werde ich wissen, dass du wirklich mir gehorst,
und ich werde deine Trauer und dein Freude in mir auflésen. Das heildt, ich werde dir immerwahrende
Gliickseligkeit schenken. Denn ich liebe dich und denke standig an dich.

Von deinem dich innig liebenden
Vater.

— Quelle: Prema Dhaara: Band 1

26
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



PILGERREISE DER DEVOTEES
DIE FREUDE DES GEMEINSAMEN SADHANA

Ein Bericht

ODISHA BALVIKAS

Aus Odisha kamen rund 3.500 Balvikas-Kinder, ihre Eltern und ihre Gurus am 24. und 25. Mai 2025 zu
einer zweitagigen Pilgerreise nach Puttaparthi. Der Morgen des 24. Mai 2025 begann mit Sri Sathya Sai
Namarchana, wahrend die Devotees Reiskorner auf das Foto von Sai Baba streuten.

Sri R.J. Rathnakar, geschaftsfiihrender Treuhander des Sri Sathya Sai Central Trust, sprach zu den
Balvikas-Kindern und -Gurus tber verschiedene Aspekte des Lebens. Seine Worte waren sowohl fiir die
jungen Menschen als auch ihre Mentoren eine wertvolle Anleitung und Inspiration.

Am Abend fiihrten diese Kinder ein fesselndes Theaterstlick mit dem Titel ,,Avatar Sankalpa” auf, das
Einblicke in die Entschlossenheit des Avatars gab, die Gerechtigkeit in der Gesellschaft zu starken und
wiederherzustellen. Das Theaterstiick spiegelte anschaulich die Hingabe und das Verstandnis der Kinder
fiir Swamis Mission wider.

Die zweitagige Parthi Yatra endete am Morgen des 25. Mai 2025 mit einer hingebungsvollen
Musikdarbietung ,,Parthisha Vandanam”.

ERODE UND SALEM

Rund 900 Devotees aus den Distrikten Erode und Salem nahmen am 27. und 28. Mai 2025 an einer
zweitdgigen Parthi Yatra teil.

Der Morgen des 27. Mai 2025 begann mit einem Vortrag von Sri Annamalai, dem Distriktprasidenten
von Erode, einem Balvikas-Absolventen und ehemaligen Studenten des Sri Sathya Sai Institute of Higher
Learning (SSSIHL). Anhand einer audiovisuellen Pridsentation gab er einen Uberblick tber die
wirkungsvollen Seva-Aktivitdten, die im Distrikt durchgefiihrt werden. Die Vormittagsveranstaltung
begann mit der Rezitation der Veden, die gliickverheiBende Schwingungen hervorriefen. Nach der Rede
des Distriktprasidenten sprach Prof. Chelladurai, Distrikt-Kulturkoordinator, zu den Versammelten und
teilte seine Erkenntnisse und Erfahrungen mit ihnen. Das letzte Programm des Vormittags war eine
Andachtsmusikdarbietung ,Sai Madhuram” durch die weiblichen Devotees mit einer
abwechslungsreichen Auswahl von Liedern

Am Abend des 27. Mai fuhrten die Balvikas-Kinder aus Erode und Salem ein Theaterstlick mit dem Titel
,Sri Sathya Sai Shiva-Shakti Svarupam® auf. Das Theaterstiick versetzte das Publikum in die frihe
Lebenszeit von Bhagavan Sri Sathya Sai Baba und prasentierte wunderschéne Episoden aus seiner
Schulzeit und seinen Begegnungen mit Devotees jener Zeit. Durch beriihrende Szenen und Dialoge
enthiillte das Theaterstiick die tiefe Wahrheit, dass Swami die Verkérperung von Shiva und Shakti ist.

Der Morgen des 28. Mai 2025 begann mit einem Vortrag einer Absolventin von Balvikas und SSSIHL,
Frau Saisree, stellvertretende Jugendkoordinatorin des Distrikts Erode. Die Rednerin lobte die Jugend
des Distrikts Erode, die sich aktiv in Seva-Aktivitdten engagiert und die Botschaft Sai Babas verbreitet.
Balvikas-Kurse, Narayana Seva und Kleiderverteilungen wurden in tiber 30 Dérfern in den Bergregionen
und Vororten von Erode durchgefiihrt. Die Jugendlichen besuchten auch Altenheime, badeten altere

27
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Menschen und reinigten Tempel, sagte Frau Saisree. Im Rahmen des Sri Sathya Sai Prema Tharu-
Projekts wurden {iber 1.500 Bdume im gesamten Bezirk gepflanzt. Die jungen Manner des Distrikts
nahmen auch am Sri Sathya Sai Unity Cup, einem Cricket-Turnier auf Landesebene, teil. Einige junge
Frauen engagierten sich ebenfalls in der edlen Seva-Arbeit, indem sie weille Kleidung fiir die jungen
Menschen nahten, die sich diese fiir die Teilnahme am Prasanthi Seva nicht leisten konnten.

Nach dem Vortrag von Frau Saisree sangen die Devotees das Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali.
AnschlieBend wurde ,,Sai Nadamrutam®, ein Programm mit hingebungsvoller Musik, von den jungen
Mannern der Sai-Jugend dargeboten.

Balvikas-Kinder aus den Distrikten Erode und Salem fiihrten am Abend des 28. Mai 2025 voll
Begeisterung ,Sai Katha“, ein Tanztheater, auf. Das Tanztheater war eine gelungene Wiirdigung des
glorreichen Lebens und der Botschaft Sai Babas, die durch thematische Tanze zum Ausdruck gebracht
wurde. Die Kinder setzten Sai Babas Kindheitslilas wunderschon in Szene und lieRen so das Publikum an
diesen kostbaren Momenten seines Lebens teilhaben.

DHANYOSMI

Die Studenten des College of Nursing and Allied Health Sciences, SSSIHMS, Whitefield, boten am Abend
des 29. Mai 2025 ihre bescheidene Dankesprasentation ,Dhanyosmi“ dar. Sie zeigten ihre tiefe
Dankbarkeit fur die seltene und heilige Gelegenheit, ihre Ausbildung in seiner gottlichen Obhut
absolvieren zu dirfen, ein Privileg, das ihnen nicht nur Wissen und Fahigkeiten vermittelt, sondern
ihnen vor allem die Werte selbstloses Dienen, Mitgefiihl und Hingabe vermittelt. Als Werkzeuge seiner
gottlichen Mission ausgewahlt zu sein, um Patienten mit Liebe und Fiirsorge zu dienen, ist ein
unermesslicher Segen. Die Studierenden erzidhlten bewegende Geschichten von Patienten, die mit
Schmerzen ins Krankenhaus kamen, aber mit erhobenem Herzen und neuer Lebensfreude wieder
gingen. In jeder Station, bei jedem Patienten spiren sie seine Hand und seinen liebevollen Blick. Wie
ihre Zeit im Krankenhaus ihr Leben verdndert hat und sie gelehrt hat, dass wahre Heilung nicht nur
durch Medizin, sondern durch Liebe, Empathie und Gebet geschieht. Sie beendeten ihre Darbietung
mit einer gemeinsamen Bitte, immer seiner Liebe wiirdig zu sein und weiterhin mit Demut, Exzellenz
und unerschitterlicher Hingabe dienen zu kénnen.

Die Studenten fiihrten einen anmutigen, von Bharatanatyam inspirierten Tanz auf, der Elemente
klassischer und kreativer Bewegungen enthielt. Sie zeigten Schliisselmomente aus Sai Babas friihen
Jahren — sein Mitgefiihl, seine Wunder, seine Verspieltheit in der Kindheit und die gottliche
Verkiindigung seiner Avatarschaft.

NIZAMABAD

Mehr als 1.000 Devotees kamen am 14. und 15. Juni 2025 auf Pilgerfahrt nach Prasanthi Nilayam. Am
Morgen des 14. Juni 2025 sangen diese Devotees das Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali (108
Namen Sai Babas) und opferten geweihten Reis vor seinem Foto in der Sai Kulwant Hall.

Am Abend prasentierten Sai-Jugendliche aus diesem Bezirk ein musikalisches Bouquet aus neun
Liedern der Hingabe. lhre herzliche Darbietung, Shatavarsha Swaramadhuri, erfillte nicht nur den Saal
mit gottlichen Melodien, sondern war auch ein bewegender Ausdruck ihrer Liebe und Dankbarkeit fir
Sai Babas unendliche Gnade in ihrem Leben

Am Morgen des 15. Juni 2025 sangen weibliche Jugendliche aus diesem Bezirk das Sri Sathya Sai Nava
Ratnamala in der Sai Kulwant Hall.

Die Abendveranstaltung begann mit einer Ansprache von Dr. K.N. Srinivas, Distriktprasident der Sri
Sathya Sai Seva Organisation im Distrikt Nizamabad, der die verschiedenen Initiativen der Organisation
im gesamten Distrikt, insbesondere im hundertsten Jahr seit Sai Babas Kommen, vorstellte. Auf seine

Rede folgte eine kurze audiovisuelle Prasentation, in der die Seva-Initiativen vorgestellt wurden. Ein
28
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Theaterstiick mit dem Titel ,,Sarva Dharma Priya Deva” (Gott, der alle Religionen liebt) veranschaulichte
anhand einer Reihe bewegender Begebenheiten und inspirierender Erfahrungen aus dem Leben von
Devotees Sai Babas allumfassende Liebe, die die Grenzen von Religion, Kaste und Glaubensbekenntnis
Uberschreitet. Es brachte seine Botschaft der Liebe zu allen Religionen klar zum Ausdruck.

WEST GODAVARI

Devotees aus dem Bezirk West Godavari begaben sich am 22. und 23. Juni 2025 auf eine Pilgerreise
nach Prasanthi Nilayam. Am Abend des 22. Juni 2025 sprach der Distriktprasident, Sri K. Ravindra
Prasad, zu den Versammelten und stellte die Hilfsinitiativen vor, die im gesamten Distrikt durchgefiihrt
werden. Er wirdigte die Devotees der vergangenen Jahre, die Swami mit Hingabe dienten. lhr
selbstloser Dienst ist auch fir die heutige Generation ein leuchtendes Beispiel der Inspiration, und
zeigt, dass wahre Hingabe Liebe in Aktion ist.

AnschlieBend folgte ein fiktives Tanztheater mit dem Titel , Korika” (Verlangen), das von den Balvikas-
Kindern des Distrikts aufgefiihrt wurde. Dieses lebhafte und zum Nachdenken anregende Stiick drehte
sich um eine einzigartige Erzdhlung: Sri Ganesha erscheint vor einem modernen Devotee und
verwickelt ihn in einen spirituellen Dialog tGber die Natur des Verlangens.

Durch wunderschon choreografierte Tanze und fesselnde Chinna Kathas (kurze moralische Geschichten)
zeigte das Stiick, dass Wiinsche weitere Wiinsche hervorbringen und einen endlosen Kreislauf schaffen,
der den menschlichen Geist gefangen halt. SriGanesha, der Beseitiger von Hindernissen, predigt, dass
Swami die Sri Sathya Sai Seva Organisation gegriindet hat, damit Menschen sich in Seva-Ativitaten
engagieren und an verschiedenen Programmen der Organisation teilnehmen kénnen. Dadurch wird ihr
Geist, ohne dass sie es merken, auf Swami eingestimmt.

Am Morgen des 23. Juni 2025 sangen die Devotee aus dem Bezirk West Godavari das Sri Sathya Sai
Ashtottarashata Namavali, wahrend sie mit gréBter Hingabe Reiskdrner vor Sai Babas Foto darbrachten.
In der Abendveranstaltung brachten die Sai-Jugendlichen des Distrikts West Godavari ihre Dankbarkeit
gegenliber Sai Baba durch eine meloditse Darbietung von hingebungsvollen Liedern zum Ausdruck.

Als Menschen geboren, neigen viele dazu, ihre wahren menschlichen Eigenschaften zu vergessen. Nicht
die Geburt oder die Form bestimmen das Wesen eines Menschen, sondern seine Eigenschaften. Die
Lotosblume beispielsweise wachst aus dem Schlamm, findet aber ihren Platz auf dem Kopf des Herrn
im Tempel. Sie hat sich diese Ehre aufgrund ihrer Eigenschaften verdient. Ebenso sollten wir unsere
menschlichen Eigenschaften entwickeln, ohne Riicksicht auf unsere Geburt oder unsere Umstande.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

29
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



FOLGT EUREM GEWISSEN

Verkérperungen der Liebe!

Die wichtigste Form Gottes ist Wahrheit. Sie ist subtiler als ein subatomares Teilchen. Deshalb heil3t es:
,Wahrheit ist fundamentaler als das Atom.”

Lasst das Gewissen herrschen

Es ist sinnlos, Gott als die Verkoérperung der Wahrheit (satyasvaripa) zu verehren, sich aber im
taglichen Leben nicht an die Wahrheit zu halten. Dharma, Rechtschaffenheit, geht aus Wahrheit hervor.
Diese Rechtschaffenheit kommt aus dem Herzen. Rechtschaffenheit fordert Selbstzufriedenheit. Sie ist
ein Ausdruck des inneren Selbst. Habt Vertrauen in die Eingebungen dieses inneren Selbst. Niemand
sollte gegen die Anweisungen seines Gewissens handeln. Gegen das Gewissen zu handeln ist bose.
GemaRk dem Gewissen zu handeln ist Rechtschaffenheit. Wahre Verehrung besteht deshalb darin, das
Rechte zu tun, so wie es vom Gewissen vorgeschrieben wird. Eine Spaltung zwischen Gedanken und
Worten ist gottlos. Gedanken, Worte und Taten sollten in vélliger Ubereinstimmung sein.

Gott ist Liebe

Gott ist einer allein. Eure Formen der Verehrung, der Rituale und Glaubenssatze sind rein persdnlich
und haben keinen Bezug zum Universalen. Gottlichkeit bedeutet das, was ganz und allumfassend ist.
Das eine Gottliche ist in allen Wesen gegenwartig. Jedes Wesen ist von Wahrheit und Liebe erfillt. Es
gibt niemanden ohne Liebe. Die Liebe mag sich auf verschiedene Weisen ausdriicken, aber sie ist im
Wesentlichen eine. Diese Liebe ist Gott. VerstoSt nicht gegen diese Liebe.

Obwohl Gott in verschiedenen Formen verehrt werden kann, ist es wichtig die Einheit zu erkennen, die
alle Formen umfasst. Verehrung kann jegliche Form annehmen, aber Verehrung an sich ist ein und
dieselbe. Es gibt viele Blumen, aber der Vorgang der Verehrung ist einer. Ebenso kdnnen die Formen
des Gottlichen unterschiedlich sein, aber das gottliche Prinzip ist der eine Atman allein. Heute gibt es
nur eine wichtige Sache, die ihr beachten misst — gebt die Tauschung auf, dass das Goéttliche sich an
einem weit entfernten Platz befindet. Habt den Glauben: ,Ich bin Gott.” Wenn ihr den Glauben habt,
dass ihr gottlich seid, ist es unwahrscheinlich, dass ihr in die Irre geht. Ihr werdet den rechten Weg
einschlagen.  Glaubt, dass Gott in jedem Menschen ist. Das gesamte Universum ist von Gott
durchdrungen (ishavasyam idam sarvam). Die gesamte Welt ist von Vasudeva erfiillt (vasudevah
sarvam idam). Das Eine ist als der Atman in allen Wesen gegenwdirtig (eko vasrt sarvabhdtantaratma).
All diese sind von den Veden und Upanischaden verkiindet worden, aber wir schlagen dennoch den
falschen Weg ein, ohne ihre wahre Bedeutung zu verstehen und beschéaftigen uns nur mit
Gelehrsamkeit. BlofRe Gelehrsamkeit macht aus einem Menschen keinen Gelehrten (Pandit). Ein Pandit
ist jemand, der gleichgesinnt ist. Die Gelehrten sollten nach dem beurteilt werden was sie praktizieren,
und nicht nach ihren duBerlichen Attributen oder dem, was sie predigen oder schreiben.

Praktiziert, ehe ihr predigt

Welches Buch man auch verfasst oder liest, man muss fest daran glauben, dass es nur ein Gottliches
gibt, und dann kann man jede Form verehren. Statt anderen hundert Dinge zu sagen ist es besser, eine
Sache selber zu praktizieren. Umsetzung ist wichtiger als Predigen. Atheismus nimmt wegen bloflem
Predigen ohne Praktizieren zu. Die Menschen verhalten sich im Gegensatz zu dem, was in Blchern
geschrieben steht und was sie propagieren. Das ist ein Akt der Selbsttduschung. Wir sollten frei von
solchen Wesensziigen sein. Betrachtet euch als Kinder Gottes. Ihr solltet fest daran glauben. lhr solltet
gute Eigenschaften entwickeln. In Wirklichkeit besteht kein Unterschied zwischen euch und den
Avataren, auller im Hinblick auf die Anzahl der Aspekte des Géttlichen, die in jedem vorhanden sind.

30
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Diese Aspekte kdnnen durch rechtes Verhalten und die Entwicklung gottlicher Liebe verstarkt werden.
Ihr solltet heilige Liebe entwickeln. Nur dann werden sich die gottlichen Aspekte entfalten.

Sathya Sai antwortet: Eine Initiative der Sri Sathya Sai Seva Organisationen, Indien.

RATSEL (Aufldsung)

>
&)
o)
(w3
<|| =

Wende deinen Geist und dein Bewusstsein Gott zu

Jnana (Wissen) gilt als das Wichtigste flir den Menschen. Aber was wirklich wichtig ist, ist
rechtschaffenes Verhalten. Das Verhalten eines Menschen bestimmt seine Eigenschaften, und die
Eigenschaften wiederum bestimmen sein Verhalten. Alle sind Kinder Gottes und haben das gleiche
Recht auf die Liebe des Herrn. Warum gibt es dann Unterschiede zwischen den Menschen? Warum gibt
es keine Gleichheit? Das liegt an den unterschiedlichen mentalen Veranlagungen der Menschen. Ist der
Geist (mind) unrein, sind auch die Handlungen unrein. Der Geist ist die Ursache fiir gute und schlechte
Taten. Wenn der Geist und das Bewusstsein durch Egoismus entstellt sind, ist auch das menschliche
Verhalten entstellt. Wenn sie sich dem Gottlichen zuwenden, folgen gute Taten ganz natdrlich.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

31
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



32

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



