
 

LUGLIO 2025 



Sanathana Sarathi Luglio 2025

 2

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Contenuto 

Editoriale: Con gli occhi dell´amore, con I cuori meravigliati 

L´amore divino è la Vera religione, Sri Sathya Sai Baba, il 25 dicembre 1999 

Sai, l´abitante interiore, R.J. Rathnakar 

La profonda devozione attira la divinità, Geeta Mohanram  

Ramakatha Rasavahini, Capitolo 4, I figli, Sri Sathya Sai Baba 

Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali: 3. Om Sri Sai Sathya Dharma Parayanaya Namah 

Siate buoni, fate del bene, vedete il bene, Prof. E. Mukundan 

Chinna Katha: Pratica e predica 

Puzzle da risolvere 

Celebrazioni a Prasanthi Nilayam, un resoconto 

Programma di chiusura del Corso della Fondazione Sri Sathya Sai Adhyatma Vidya 

Lettere d´amore dall´ amore, Sri Sathya Sai Baba  

Pellegrinaggio dei devoti, La gioia della sadhana collettiva, un resoconto 

Seguite la vostra cosciienza, Sri Sathya Sai Baba,  il 23 Novembre 1988 

Puzzle risposte  

Rivolgete la vostra mente e la vostra coscienza verso dio, Sri Sathya Sai Baba 

 3

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Editoriale 

CON GLI OCCHI DELL'AMORE, CON I CUORI MERAVIGLIATI 

In questa terra sacra del Bharat, il tempo è sempre stato un fiume gentile, che scorre con storie di 
devozione, servizio e trasformazione. Ogni pagina del Sanathana Sarathi di questo mese porta con sé 
gocce di quel fiume, scintillanti dell'amore del Signore e piene del profumo del Suo messaggio. 

Che bellissimo arazzo è diventato questo numero! Dai commoventi episodi dei Divini Leelas e dall'eterna 
saggezza dei Discorsi di Swami, alle riflessioni toccanti dei devoti, ogni articolo sussurra lo stesso 
messaggio: “Vivete nell'amore e lasciate che quell'amore fluisca attraverso ogni pensiero, parola e 
azione”. 

Al centro di questa edizione c'è una silenziosa celebrazione del nostro viaggio con Lui. Ramakatha, 
Lettere d'amore, Sai l'Indweller e altri tesori spirituali riflettono le molte sfumature degli insegnamenti di 
Swami: compassione, abbandono e fede incrollabile. In particolare, il discorso presentato in questo 
numero ci porta nel mondo sacro delle Gopika, la cui devozione incondizionata a Krishna rimane uno 
degli esempi più puri di amore divino. Il messaggio di Swami qui è inequivocabile: non è l'intelletto, ma 
l'amore che concede l'accesso alle camere più segrete di Dio. Egli ci ricorda che la devozione è la porta 
verso la liberazione, che sono le donne di carattere e di fede incrollabile che hanno plasmato non solo le 
famiglie, ma il destino di intere culture. 

L'invito di Swami a tutti noi, uomini e donne, a mantenere la spiritualità in primo piano in tutte le nostre 
azioni risuona particolarmente profondo mentre portiamo avanti la Sua missione. Anche nei racconti e 
nelle parabole più semplici che Egli ha condiviso, si trovano le risposte alle nostre lotte più complesse. Le 
Gopika non cercavano miracoli, cercavano solo la Sua Presenza. Questo è il desiderio che Egli ci chiede di 
coltivare. 

Mentre ci avviciniamo dolcemente al sacro centenario dell'avvento di Bhagavan, la risonanza del Suo 
messaggio divino diventa sempre più forte. In ogni storia di fede, in ogni sussurro di saggezza e in ogni 
scorcio del Suo amore, ci viene ricordato che l'Avatar cammina ancora con noi, dentro, fuori e oltre. 

Possa questo numero diventare non solo qualcosa da leggere, ma qualcosa da sentire. Qualcosa da 
portare con sé, come una calda lettera dal proprio Amico più sincero. 

Mentre percorrete le pagine che seguono, possa il vostro cuore traboccare d'amore per Swami, proprio 
come un tempo le Gopika desideravano Krishna, vedendolo in ogni foglia, in ogni brezza, in ogni 
momento. 

Lasciamo che questo Amore ci guidi avanti, verso di Lui, dentro di Lui, come Lui. 

 4

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

AVATAR VANI 

L'AMORE DIVINO È LA VERA RELIGIONE 

Al momento della nascita, tutti gli esseri umani sono puri e incontaminati. Sono solo l'ambiente e la 
compagnia che inquinano la mente umana. Segui i dettami della tua coscienza. L'amore e l'equanimità 
sono diritti innati dell'uomo. 

(Poema telugu) 

Incarnazioni dell'amore! 

Le Gopika desideravano ardentemente Krishna quando lasciò Gokul per Mathura, dove era 
completamente immerso negli affari del regno. 

Siate uno con il Signore come le Gopika 

Le Gopika non riuscivano a sopportare il dolore della separazione dal loro amato Signore e aspettavano 
con ansia il suo ritorno. L'intero Gokul aveva l'aspetto di una terra arida. A Gokul non mancavano né cibo 
né comodità, ma le Gopika non riuscivano a goderne perché pensavano che la vita non valesse la pena di 
essere vissuta senza Krishna, che consideravano la loro stessa vita. Persero la salute e la felicità perché 
non riuscivano a sopportare il dolore della separazione da Lui. Krishna, consapevole della situazione 
delle Gopika, chiamò il suo amico Uddhava e gli chiese di recarsi a Gokul per consolare le Gopika e 
trasmettere loro il Suo messaggio. Uddhava era un grande filosofo e Jnani (uno dei saggi). Capì che 
Krishna era onnipresente. Seguendo gli ordini di Krishna, si recò a Gokul e trasmise il messaggio di 
Krishna alle Gopika e ai Gopala. Disse loro che non dovevano limitare Krishna a un piccolo corpo fisico 
pensando che fosse presente solo a Mathura. Cercò di spiegare alle Gopika che Krishna era Dio stesso ed 
era presente ovunque; non c'era quindi motivo di essere tristi perché era lontano. 

Poiché le Gopika si erano totalmente arrese a Krishna, non guardavano né parlavano con uno 
sconosciuto. Così, crearono un Bhramara (un'ape ronzante) come intermediario e parlarono con 
Uddhava rivolgendosi all'ape. Essendo abituate ad adorare la bella forma di Krishna, non riuscivano a 
pensare a Krishna come a un'entità senza forma. Prendendo in giro la predicazione di Uddhava, gli 
chiesero: "Tu metti in pratica ciò che predichi? Tu stai godendo della vicinanza del nostro Signore 
Krishna, ma ci dici di sperimentare il Suo aspetto senza attributi e senza forma. Non vogliamo la tua 
predicazione o la tua filosofia. Non ci interessa il tuo Dio senza forma e senza attributi. Riportaci il nostro 
caro Krishna“. Dissero: ”Krishna ha rubato il nostro cuore e la nostra anima. Abbiamo una sola mente e 
quella è andata con Lui a Mathura; non ne abbiamo un'altra per ascoltare ciò che stai predicando". 

La dichiarazione delle Gopika di avere un'unica mente fece capire a Uddhava la loro devozione 
incondizionata. Capì che il principio divino puro, immacolato ed eterno può essere raggiunto solo 
fissando la mente su Dio. Ascoltando le parole delle Gopika, Uddhava si rese conto che tutta la sua Jnana 
(saggezza) era inutile. Si considerò totalmente ignorante per aver sottovalutato l'amore e la devozione 
delle Gopika per Krishna. 

Sin dai tempi antichi, molte donne nobili sono nate in questa terra sacra di Bharat e hanno dato un 
esempio al mondo con il loro carattere esemplare e la loro devozione. Avrete forse sentito parlare di 
Savitri, che riportò in vita il marito morto; Chandramati, che spense un incendio in un attimo 
dimostrando il potere della verità; Sita, che uscì indenne da un rogo ardente, e Damayanti, che ridusse in 
cenere un malvagio cacciatore con il potere della sua castità. Tutte queste nobili donne hanno portato 

 5

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

fama e gloria a Bharat. Non solo Bharat, ma il mondo intero progredirà grazie alle donne di carattere e 
nobiltà. Quindi, non sottovalutate mai le capacità delle donne. 

Le donne simboleggiano la devozione 

Infatti, le donne simboleggiano Bhakti (devozione) e gli uomini rappresentano Jnana (saggezza). Chi ha 
devozione ha il diritto di entrare anche nelle camere interne del palazzo divino, mentre chi ha saggezza 
ha accesso solo alla sala delle udienze di Dio. Forse sapete che i re di un tempo convocavano riunioni 
nella loro sala delle udienze reale, dove si riunivano solo gli uomini. Gli uomini non potevano entrare 
nell'Antahpuram (le camere interne del palazzo). Solo le donne, che simboleggiano la devozione, hanno 
accesso all'Antahpuram di Dio. La maggior parte degli uomini che si sono riuniti qui oggi sono qui solo 
grazie all'ispirazione delle donne. Le donne sono responsabili del fatto che gli uomini seguano il sentiero 
della devozione. 

L'uomo si considera saggio, ma in realtà è ignorante. Hanno solo una conoscenza testuale, ma non sono 
saggi per andare oltre. È tutta conoscenza libresca. La conoscenza delle donne, invece, è conoscenza 
pratica. Non possiamo generalizzare, ma è vero per la maggior parte di loro.  

Il cuore di Uddhava, che era considerato un uomo saggio, fu trasformato quando vide l'amore e la 
devozione delle Gopika per Krishna. Si avvicinò a Krishna con una preghiera affinché gli fosse concessa 
almeno una parte della loro devozione. Le Gopika risposero che avevano un solo pensiero, che era 
incentrato su Krishna. Ma gli uomini hanno molte menti! Questa affermazione delle Gopika è di per sé la 
più alta filosofia.  

Ci sono diversi compiti che vi attendono. La semplice distribuzione di cibo, medicine e l'organizzazione di 
programmi Bal Vikas non sono sufficienti. Naturalmente, tutte queste cose sono necessarie, ma insieme 
a tutte queste attività sono essenziali anche gli insegnamenti spirituali. Se l'elemento spirituale della vita 
viene perso, la vita è uno spreco. Pertanto, assicuratevi che la spiritualità sia in primo piano in tutte le 
vostre attività. Dovete diffonderla combinando questi quattro aspetti: morale, secolare, fisico e 
spirituale.  

Le donne hanno generalmente meno libertà degli uomini. Se solo alle donne fosse stato concesso lo 
stesso livello di libertà concesso agli uomini, la società sulla faccia della terra sarebbe cambiata. 
Lavorano sotto molte restrizioni imposte dai mariti, dai padri e dai figli. Nonostante le forti pressioni da 
tutte le parti, stanno avanzando. D'altra parte, gli uomini non hanno quasi nessuna di queste restrizioni. 
È sorprendente che persone con tanta libertà non intraprendano una ricerca spirituale o un servizio 
sociale. A che serve la vostra istruzione se non la utilizzate per il servizio della società? Tanto vale gettare 
i libri nel fuoco 

Accumulate Guna, non Dhana 

È più importante accumulare Gunas (virtù) che Dhana (ricchezza). La ricchezza è accumulata da tante 
persone. Cosa portano con sé quando lasciano questo mondo? Nulla. Naturalmente, bisogna 
guadagnare la ricchezza. Ma l'accumulo di ricchezza dovrebbe essere entro certi limiti. Tutte le vostre 
facoltà dovrebbero essere a disposizione della società. 

(Bhagavan concluse il suo discorso con il Bhajan, “Prema Mudita Manase Kaho...”) 

– Tratto dal discorso di Bhagavan del 25 dicembre 1999. Questo discorso è stato trasmesso nella Sai 
Kulwant Hall in occasione della Conferenza Globale Mahila di Sri Sathya Sai la mattina dell'8 giugno 
2025. 

 6

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

È stata la virtù a rendere immortale Draupadi. L'India ha avuto molte donne così grandi, la cui virtù e 
saggezza sono state esaltate nel corso dei secoli. Sita, Savitri, Gargi, Anasuya, Damayanti; donne che 
sono entrate nel cuore di milioni di persone che le venerano e traggono ispirazione da loro quando si 
trovano ad affrontare calamità o crisi. Erano piene di amore puro verso tutti coloro che soffrivano; erano 
pronte a servire i poveri e gli afflitti; erano così salde nella loro fede in Dio che sopportavano le miserie 
più atroci con gioiosa sottomissione alla Sua Volontà. La fede può darvi quella forza e quella pace. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

SAI, L'ABITANTE INTERIORE 

R.J. Rathnakar 

Un giorno, dentro lo Yajur Mandir, Swami era pronto per uscire per il Darshan. Io stavo aspettando vicino 
alla porta per aprirla. Mi fu detto che Swami aveva la febbre alta. Quindi, presi coraggio e mi misi davanti 
alla porta come per bloccargli il passaggio, chiedendo a Bhagavan di ritardare l'uscita per il Darshan. Lui 
guardò la porta, desideroso di uscire, indicando che dovevo aprirla. Mi inginocchiai davanti a Lui e dissi: 
“Swami, Tu hai la febbre alta, per favore ritarda l'uscita per il Darshan”. Non si può nemmeno 
immaginare cosa disse Swami in quel momento. Con un sorriso, disse che voleva incontrare i devoti che 
lo stavano aspettando da diverse ore. Poi disse: “Bhaktule lenappudu naaku ikkada inkemi pani undira? 
(Senza i miei devoti, che lavoro ho da fare qui?)”. Non appena sentii quelle parole, aprii 
involontariamente la porta. Non osavo intralciarGli il passaggio. Nessuno può comprendere il Suo 
Amore. Egli è il Signore più amorevole. Nonostante tutti i disagi fisici, voleva stare con i Suoi devoti. Uscì 
per il Darshan dicendo: “Senza i devoti, non ho nessun lavoro da svolgere”. 

Dal giorno in cui Swami dichiarò di essere venuto per la redenzione dell'umanità, fino al giorno del 
Mahasamadhi, ogni parola che pronunciò era per noi; ogni passo che Egli fece era per noi; ogni azione 
che compì era per noi. Bhagavan Sri Sathya Sai Baba è l'Essere Divino più altruista che potessimo mai 
incontrare su questo pianeta; camminava, parlava e agiva solo per il nostro bene. Tutte le Sue attività 
erano per il benessere dell'umanità. 

Cari fratelli e sorelle, fermiamoci un attimo a riflettere. Chi era felice quando Swami usciva per il 
Darshan? Era Bhagavan o eravamo noi ad essere felici? Eravamo noi che desideravamo ardentemente il 
Suo Darshan. Durante il 2005, in alcuni giorni il Darshan era in ritardo o Swami non usciva proprio. 
Ricordo quanto i devoti pregavano per Lui... “Ti prego, vieni, Swami, vieni per il Darshan!” Perché? 
L'unica ragione era che volevamo vederLo, volevamo sentirLo, volevamo provare la gioia della Sua 
presenza. Quando Swami prendeva una nostra lettera, chi non si è sentito euforico e felice? Non 
eravamo forse noi che desideravamo e pregavamo che le nostre lettere fossero accettate da Swami? 
Quando Swami ci rivolgeva una parola, chi non era gioioso? Quando ci chiamava per un colloquio, non 
eravamo eravamo al settimo cielo per l'estasi? In realtà, noi devoti lo volevamo e continuiamo a volerlo, 
giorno dopo giorno. 

Un giorno, alcuni devoti furono chiamati per un colloquio. Un devoto del gruppo informò Swami che il 
giorno dopo sarebbe stato il suo compleanno. Allora Swami disse: “Ci vediamo domani”. Dopo che il 
colloquio era finito e il gruppo stava lasciando la stanza, il signore improvvisamente si ricordò di 
qualcosa, tornò da Swami e disse: “Swami, tra due giorni è l'anniversario di matrimonio di mio figlio”. 
Swami rispose: "Molto felice. Li benedirò”. Poi il signore pregò Swami: “Ci sarà anche mio nipote. Deve 

 7

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

ricevere l'Aksharabhyasam (iniziazione all'istruzione)”. Swami disse:”Va bene". Alla fine, il signore se ne 
andò. Poi Swami commentò: “Anche se restassi altri 500 anni, questo è ciò che mi chiedereste... 
Matrimoni, anniversari, compleanni, Aksharabhyasam...”  

Questa è un'osservazione molto significativa dalla quale tutti dovremmo capire e imparare cosa 
dovremmo chiedere a Lui. Le cose mondane rimarranno con noi per sempre. È una saga senza fine e 
tutti questi desideri banali non fanno alcuna differenza per nessuno, nel viaggio eterno della vita. Stiamo 
dimenticando la presenza divina più propizia di Dio, limitandoci a chiedere cose futili. Swami diceva 
sempre: “Perché chiedere caffè in polvere davanti al Kalpavriksham (l'albero che esaudisce i desideri)?” 
Abbiamo il nostro Swami che può concederci qualsiasi cosa, ma chiediamo solo cose insignificanti. 
Questo è il motivo per cui è venuto a risvegliarci. Swami diceva: “Io sono Dio. Anche voi siete Dio. L'unica 
differenza è che io lo so e voi non lo sapete. Sono venuto per farvi realizzare la vostra vera identità!”. 
Questa è la profonda verità che ha dimostrato in ogni momento della Sua vita. 

Molti mi chiedono com'era Swami nelle Sue stanze private. Che fosse nella Sua camera da letto, nel 
salotto, nella sala da pranzo o nella sala del Darshan, Swami era sempre Swami. 

Ciò che diceva all'età di 15 anni, continuava a proclamare anche all'età di 85 anni. Solo chi ha una forte 
convinzione può essere così coerente. Se non fosse stato ciò che professava, non avrebbe potuto 
trasmettere lo stesso messaggio con tanta coerenza. All'età di 14 anni, ha detto addio alla famiglia e ha 
continuato a benedire i devoti e a guidarli fino all'età di 85 anni, e continua a farlo anche ORA. Noi esseri 
umani non avremmo potuto essere così coerenti per settant'anni e sicuramente avremmo commesso 
qualche errore prima o poi, a causa della stanchezza, della negligenza o dell'arroganza. 

Vorrei raccontare un altro episodio accaduto durante un viaggio con Bhagavan. Eravamo partiti per un 
viaggio di un giorno e avevamo raggiunto la destinazione verso le 21:00 di sera. Verso le 21.30, Swami si 
stava ritirando nella Sua camera da letto. In quel momento erano presenti un devoto anziano e io. Il 
devoto pregò: “Swami deve essere stanco perché è stato un lungo viaggio e dovrebbe riposarsi”. Swami 
rispose immediatamente: "Il corpo è stanco. Io non sono stanco. Sono fresco". Non era un luogo 
pubblico né c'era una grande folla. Era un momento nella Sua camera privata, con solo noi due. La 
reazione di Swami alle 21:30 nella Sua camera privata evidenzia anche che era in missione 24 ore su 24, 
7 giorni su 7. Era sempre Se stesso. Rimaneva sempre in quella coscienza divina. Ecco perché tutti coloro 
che Lo servivano erano in allerta mentre erano con Lui. Siamo sempre nella Sua consapevolezza, in ogni 
momento.  

Un giorno abbiamo avuto l'opportunità unica di fare Pada Seva a Swami (un'occasione per massaggiare 
delicatamente i Suoi piedi). Swami stava leggendo le lettere inviate dai devoti. Nel frattempo, chiamò Sri 
Chiranjeevi Rao e disse: “Nell'edificio accanto ci sono dei rotoli di stoffa. Vai a prenderne uno”. 
Probabilmente voleva che fosse dato a un sarto per cucire qualcosa per i bambini della scuola. Sri 
Chiranjeevi Rao era una persona di bassa statura. Era sempre con Swami e svolgeva regolarmente le sue 
istruzioni nelle attività quotidiane dell'Ashram. Quando Sri Chiranjeevi Rao andò nell'edificio accanto ed 
entrò nella stanza dove era buio e si vedeva molto poco. Gli interruttori della luce erano coperti da fasci 
di stoffa. Non riusciva a vedere nulla e cercava di arrampicarsi sui fasci di stoffa per raggiungere gli 
interruttori. Ma scivolò all'indietro. Provò più volte a raggiungere gli interruttori, ma ogni volta scivolava 
e cadeva. Swami stava leggendo una lettera. All'improvviso chiuse gli occhi e disse: “Chiranjeevi Rao sta 
scivolando e non riesce a raggiungere l'interruttore, vai ad accendere la luce”." Immediatamente, uno 
dei fratelli presenti nella stanza andò ad accendere la luce. Sri Chiranjeevi Rao fu piacevolmente 
sorpreso di sentire i commenti di Swami. Disse che non sapeva cosa fare e che non voleva tornare 
indietro senza il pacco di stoffa. Swami stava leggendo una lettera nell'edificio accanto e rispose 
immediatamente per aiutarlo. Le vie di Swami sono imperscrutabili. Può sembrare una cosa semplice. 
Era l'ennesima prova della Sua onniscienza. Bhagavan conosceva l'intero universo così come sapeva cosa 

 8

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

stava succedendo nell'edificio accanto. Sapeva esattamente cosa sarebbe successo a ciascuno di noi in 
ogni momento.  

Andiamo al tempio per pregare. Mentre preghiamo, chiudiamo gli occhi con riverenza. Preghiamo in 
silenzio con la mente e con il cuore. Percorriamo lunghe distanze e restiamo in fila per ore per avere il 
darshan della divinità nel tempio. Quando siamo nel sancta sanctorum, cosa facciamo? Siamo andati a 
vedere il Signore e davanti al Signore chiudiamo gli occhi. Swami diceva sempre che chiudiamo gli occhi 
perché Dio non è fuori, Dio è dentro. Esteriormente, ciò che facciamo sembra contraddittorio, ma è fatto 
inconsciamente. Inoltre, non diciamo mai le nostre preghiere ad alta voce. Le diciamo silenziosamente 
nel nostro cuore. E chi ascolta quelle preghiere? Quando diciamo che Swami ha esaudito le nostre 
preghiere, come ha fatto ad ascoltarci se abbiamo pregato silenziosamente dentro di noi? Questo 
dimostra solo che Dio è nei nostri cuori. Dobbiamo credere fermamente alla verità che Dio è dentro di 
noi. Se Egli è in grado di ascoltare le nostre preghiere recitate silenziosamente nel profondo del nostro 
cuore, sappiamo che Egli è nei nostri cuori. Ogni atomo dell'universo è permeato da Dio.  

In uno dei suoi discorsi, Swami ha detto: “Swami, essendo Colui che dimora interiormente, ascolta tutte 
le preghiere che fate interiormente. Se pensate che Lui sia fuori e pregate interiormente, come potete 
aspettarvi che le vostre preghiere raggiungano Swami? Pregate con la ferma convinzione che Lui è 
sempre in voi, con voi, intorno a voi, sopra di voi e sotto di voi”. Pertanto, Dio è molto presente in noi. 
Egli è Colui che dimora interiormente non solo negli esseri umani, ma in tutti gli esseri viventi. 

Il Brahman onnipervadente risplende in noi come principio dell'Atma. Quando realizzeremo questa 
verità, comprenderemo la natura del mondo. L'unico modo per realizzare Dio è rivolgere la nostra 
visione verso l'interno. “Non potrete mai avvicinarvi a Me con pratiche esteriori. Anche se siete 
fisicamente al mio fianco, in realtà potreste essere lontani da Me. Se aderite ai principi di Sathya, 
Dharma, Santhi, Prema e Ahimsa, anche se siete lontani da Me, sarete sempre vicini a Me. Queste sono 
le pietre miliari lungo il sentiero che conduce a Me”, ha dichiarato Bhagavan. Pertanto, conduciamo la 
nostra vita seguendo questi quattro principi cardine, rivolgiamo lo sguardo verso l'interno, 
sperimentiamo e godiamo della vicinanza di Sai, Colui che dimora interiormente, affinchè diventiamo 
destinatari della Sua immensa grazia. 

– L'autore è amministratore fiduciario dello Sri Sathya Sai Central Trust.  

LA PROFONDA DEVOZIONE ATTIRA LA DIVINITÀ* 

Geetha Mohanram 

Da bambini, non capivamo molto dei lunghi discorsi di Swami, anche se li ascoltavamo con attenzione. 
Uno degli insegnamenti di Swami era l'impegno nel dovere e come dovevamo compierlo. A quei tempi, a 
Brindavan non c'erano Seva Dal ma solo poche persone, pochi volontari, che venivano ad aiutare. 
Quando andavamo a Brindavan nei fine settimana, ci venivano assegnati piccoli compiti come diserbare 
e innaffiare le numerose piante di gelsomino e rose che Swami aveva fatto piantare. Quando Swami 
usciva per il darshan, pulivamo la casa. Tutti i miei cugini erano più grandi di me e avevano compiti 
importanti come cambiare le tende, stirare le vesti di Swami, ecc. A me non veniva assegnato nessun 
compito, quindi ero piuttosto arrabbiata. Swami mi chiese: “Che cosa è successo?” Io risposi: "Swami, 
tutti hanno preso in consegna tutti i compiti da svolgere mentre io non ho niente da fare”. Swami disse: 
“Davvero?”. Accanto alla sala da pranzo di Swami c'era uno spazio aperto dove erano conservate molte 

 9

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

fotografie di Swami e Shirdi Baba su un altare. A quei tempi, Swami accettava ghirlande dai devoti che 
venivano poi messe sulle sue foto. Ogni due giorni, quelle ghirlande dovevano essere rimosse e l'altare 
doveva essere pulito. Swami disse: “Fai tu quel lavoro. Vieni comunque nei fine settimana. Dato che in 
quel periodo vengono molti devoti, ci saranno molte ghirlande da rimuovere”. Ero molto felice perché 
questo significava che avrei visto Swami spesso mentre svolgeva le Sue attività e mentre concedeva 
interviste alla gente. Oltretutto, si trattava anche di un lavoro facile da fare per me. 

Uno di quei fine settimana, quando frequentavo la quinta elementare, dissi a mia madre che non volevo 
andare a Whitefield, come chiamavamo allora Brindavan. Avevo letto sul giornale che la musicista M.S. 
Subbulakshmi avrebbe dovuto esibirsi a Bangalore quel giorno. Ero una grande amante della sua musica 
e volevo assistere al suo concerto. Chiesi a mia madre di sostituirmi nel compito di rimuovere le 
ghirlande quella settimana. Mia madre mi chiese se avessi informato Swami la settimana precedente. 
Dato che avevo chiesto io di fare quel lavoro, mia madre mi disse che non potevo sottrarmi al mio 
dovere senza dirlo a Swami. I miei genitori erano molto severi. Quindi, controvoglia, andai con i miei 
genitori all'ashram di Swami a Whitefield. Dopo che Swami andò al darshan mattutino, feci il mio dovere 
di togliere le ghirlande e spazzare il posto in modo approssimativo, sostituendo le foto un po’ 
bruscamente, con un tonfo, dopo averle spolverate. Swami entrò dopo il darshan e mi chiese: “Emi 
ayindi neeku? Yenduku ala kodutunnaavu nanni? (Cosa ti è successo, perché mi colpisci così?).” Noi 
pensiamo che sia solo una foto, ma è molto di più! Mi chiese: “Enduku inta kopam? (Perché tanta 
rabbia?)”. Rimasi in silenzio. Swami mi sollecitò a rispondere e io dissi: “Volevo andare al concerto di 
M.S. Subbulakshmi. Non volevo venire qui, ma mia mamma mi ha costretto”. Swami si mostrò 
comprensivo, dicendo: “Oggi avrebbe potuto fare lei il tuo dovere”. Mi sentii subito sollevata dal fatto 
che Swami aveva capito il mio problema! Poi dissi a Swami: “Gliel'ho chiesto, ma mi ha detto che 
siccome non avevo chiesto il permesso a Te, non potevo andare al concerto”. Swami commentò: “Ouna? 
(Davvero?) Pani muginchu! (Finisci il lavoro!)”. Si spostò un po' più avanti e disse: “Darshanam aayin 
tharvata saayenkalam, jaldi finish chestaam, meeranta intiki povachu le (Finiremo il darshan presto, così 
potrete andare tutti)”. All'improvviso il mio umore passò dalla depressione all'eccitazione! Disse anche: 
"Dopo il darshan non ci sarà la sessione di discorsi. Potete andare a casa presto e andare al concerto”. 
Ero molto felice. Poi Swami chiese: “A che ora è il concerto?” Io risposi: “Swami, alle 19.00“. Non appena 
Swami se ne andò, mi rivolsi ai miei cugini dicendo: “Non iniziate a cantare bhajan e non fate domande a 
Swami dopo il darshan!" Anche loro erano amanti di M.S. Subbulakshmi, quindi furono d'accordo con 
me. Ma dopo il darshan, Swami si sedette e, come al solito, chiese: “Emi samaachaaram? (Che notizie ci 
sono?)”. Nel momento in cui Swami fece quella domanda, capimmo che sarebbe stata una sessione 
prolungata perché c'erano altre persone nel gruppo, non solo la nostra famiglia. Qualcuno fece una 
domanda e Swami iniziò un discorso. Eravamo così delusi! 

Ma all'improvviso Swami si alzò, andò nella stanza davanti e non tornò per alcuni minuti. Poi riapparve 
seguito da M.S. Subbulakshmi e dal suo intero gruppo di musicisti accompagnati insieme al marito. 
Swami chiese a M.S. Subbulakshmi in tamil: “Eppadi irukke? (Come state?)”. Poi chiese: “Non avevate un 
kutchery (concerto) oggi?” Poi indicando me, disse: “Questa ragazza è molto delusa per aver perso il 
vostro concerto oggi. È tardi ormai”. M.S. Subbulakshmi rispose: “No, Swami, c'è stato un errore sul 
giornale; hanno messo la data di oggi invece di quella di domani. Sono venuta un giorno prima per poter 
avere il Vostro darshan”. Aveva tanta devozione e amore per Swami. Poi chiese a Swami il permesso di 
cantare in Sua presenza. Swami nominò sette o otto famosi kriti (canzoni carnatiche) che mi piacevano e 
M.S. Subbulakshmi li cantò tutti! Dopo il concerto, Swami la benedisse, le diede della vibhuti e trascorse 
un po' di tempo con tutto il gruppo. Poi Swami mi disse: “Vedi, poiché hai fatto il tuo dovere, anche se 
controvoglia, e hai ascoltato tua madre, M.S. Subbulakshmi è venuta di persona e ha cantato tutte le 
canzoni che ti piacciono. “Duty santoshanga cheyyali (fai il tuo dovere con gioia, senza pensare al 
risultato)”. “Qualunque lavoro tu faccia, fallo come se fosse il lavoro di Swami e io veglierò su tutto”. Ci 
insegnava lezioni così semplici ma profonde che noi bambini potevamo assimilare facilmente. 

 10

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Un fine settimana, mentre pulivamo la Sua residenza, Swami disse: “Domani vado a Horsley Hills. Voi 
avete tutti le vacanze estive, quindi potete venire”. Ci disse di essere pronti alle 6 del mattino perché il 
viaggio era lungo. Eravamo pronti prima che Swami scendesse dalla Sua stanza. C'era una gara per 
vedere chi avrebbe seguito direttamente Swami con la propria auto. C'erano quattro o cinque auto in 
fila; il Prof. Kasturi, Sri Raja Reddy, la nostra famiglia e altre due o tre famiglie erano nel seguito, circa 
venticinque persone in tutto. A Horsley Hills, alloggiammo con Swami in un vecchio bungalow britannico 
che apparteneva a un devoto di Swami. Allo stesso modo, negli anni successivi, anche gli studenti 
universitari che accompagnavano Swami a Kodaikanal avrebbero avuto il privilegio di soggiornare con 
Lui. Rimanemmo lì con Swami per dieci giorni. Le donne del gruppo cucinavano per Swami. C'era un 
bellissimo giardino che ci piaceva molto. A volte Swami si sedeva in giardino e teneva un breve discorso 
o addirittura materializzava qualcosa. Abbiamo trascorso dei momenti molto belli con Lui.  

In quel bungalow c'era acqua potabile, ma quella per altri usi, come per sciacquare i bagni e lavare i 
vestiti, era scarsa. Dietro il bungalow c'era una piccola stalla che ospitava due bufali. Un uomo portava 
regolarmente i bufali ad un pozzo a circa cinque chilometri di distanza. Attingeva l'acqua dal pozzo e la 
versava in bidoni legati ai lati degli animali con delle corde. I bufali trasportavano l'acqua al bungalow 
affinché bidoni pieni venissero poi svuotati in una cisterna. Quando il livello dell'acqua nella cisterna 
scendeva di nuovo, i bufali venivano guidati fino al pozzo per prenderne altra. Questo accadeva ogni 
giorno, a volte più volte al giorno. Finalmente, dopo dieci giorni meravigliosi, Swami disse a tutti di 
prepararsi per partire per Bangalore il giorno seguente. Ci fu detto di farci trovare seduti in macchina 
entro le 6:00 del mattino. 

Eravamo tutti pronti per partire. Mentre Swami stava per salire in macchina, dove lui e il Professor 
Kasturi avrebbero viaggiato, cambiò rotta e si diresse verso il retro dell'edificio. Il Professor Kasturi scese 
dall'auto e seguì Swami in silenzio, curioso di vedere dove stesse andando. Essendo giovane e curiosa, 
scesi anch'io dall'auto e iniziai a seguire il Professor Kasturi. Swami andò alla stalla dove erano legati i 
bufali e iniziò a parlare con loro come se fossero umani. All'inizio, pensammo che Swami stesse parlando 
con l'uomo che si prendeva cura dei bufali, ma non c'era nessuno. 

Disse: "Paapam, meeriddaroo chaala pani chesaru roju anta duram velli naa bhaktulakanta neelu 
techchaaru. Chaala santosham bangaru (Entrambi avete lavorato instancabilmente ogni giorno portando 
acqua per i miei devoti. Sono molto felice, miei cari)." Abbiamo potuto vedere le lacrime scorrere 
copiosamente dagli occhi dei bufali. Swami disse: “Yeduvaddu (Non piangere), ti rivedrò”. I bufali 
scossero la testa all'unisono. Swami poi disse: "Chaala santosham (Molto felice)", accarezzò le loro 
guance, creò poi vibhuti e la applicò sulla loro fronte. Disse: “Nenu velli ostanu poddu ayipotundi (me ne 
vado adesso, si sta facendo tardi)”. Poi, fingendo di averci appena visti, Swami esclamò: "Dhunnapotula, 
ikkada yenduku unnaru? (Bufali! Cosa ci fate qui?)". Cercammo di nasconderci dietro i cespugli. "Vi 
avevo detto di sedervi in macchina", disse Swami contrariato. Il professor Kasturi ebbe grande presenza 
di spirito e rispose: "Se ci sediamo in macchina, chi scriverà di questi lila (drammi divini), Swami? Questo 
amore incondizionato e infinito che hai per tutte le creature, chi altro lo possiede?”. Swami rispose: “È 
per questo che sono venuto". Poi, indicandomi, Swami chiese: "E lei?". Immediata la risposta: "Un 
giorno lo racconterà ai suoi figli, Swami!". Il professor Kasturi aveva una risposta azzeccata per ogni 
domanda! 

Nel corso degli anni, ho narrato questo episodio del bufalo in molti luoghi. Una volta, nella stanza delle 
interviste, Swami disse: "Aa dunnapotula katha, baaga cheptave (Racconti la storia del bufalo molto 
bene). A tutti piace questa storia, vero? Per me, tutte le creature sono uguali: esiste solo la 
comunicazione cuore a cuore". 

– L’autrice, una ispirata oratrice 

 11

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Vahini - il Flusso Eterno: Ramakatha Rasavahini – Capitolo 4 

I FIGLI* 

Coloro che videro questa trasformazione la considerarono un grande miracolo! Lakshmana, che fino a 
quel momento aveva sofferto, cominciò a balbettare forte per la gioia, scalciando con i piedi e agitando 
le mani con allegria, come fanno i pesci quando vengono ributtati in acqua, scivolando allegramente con 
rapidi guizzi. Era alla presenza di Rama, immerso nella beatitudine e consapevole della Grazia che Rama 
gli aveva riversato addosso. 

La storia di Satrughna era simile. Era malinconico, avverso al cibo e al gioco. Sembrava molto debole e 
stanco. Sumitra era preoccupata per questo fatto. Così invitò il precettore a palazzo e gli chiese il motivo. 
Vasishtha sorrise di nuovo. Disse: "Madre! I tuoi figli non sono persone comuni. Sono nati per recitare un 
dramma divino! Metti Satrughna nello stesso letto di Bharata! Allora la sua routine quotidiana sarà 
gioiosa. Sarà estremamente felice. Non devi più preoccuparti». Vasishtha la benedisse e se ne andò. 
Sumitra seguì immediatamente le sue istruzioni. Da allora, Satrughna trascorse il tempo in compagnia di 
Bharata. I bambini erano insieme in una beatitudine senza limiti; i loro progressi erano 
incommensurabili! Come lo splendore del sole, crescevano in intelligenza e gloria di ora in ora. Sumitra 
non aveva più nulla da fare per i suoi figli, ma poiché amava i suoi gemelli come la sua stessa vita, 
trascorreva parte del suo tempo con Kausalya e parte con Kaikeyi, coccolando i bambini e provvedendo 
ai loro bisogni. Si spostava da un palazzo all'altro e assaporava il suo compito di domestica che si 
prendeva cura del benessere dei bambini. 

«Non sono destinata a essere loro madre», si lamentava a volte in solitudine. Spesso si chiedeva come 
fosse potuta nascere questa strana situazione, per cui i suoi figli erano felici con quelle madri e non con 
lei. 

Alla fine, andò dal precettore e lo pregò di placare la sua ansia. Egli le rivelò la vera ragione: «Madre, 
Lakshmana è una “parte” di Rama; Satrughna è una “parte” di Bharata». Non appena queste parole 
uscirono dalla sua bocca, Sumitra esclamò: “Sì, sì! Ora capisco! Sono felice di sapere da te la verità”, e 
cadde ai piedi di Vasishtha e si ritirò nelle stanze interne. 

Disse tra sé: «Quando l'aquila portò via nel suo becco il prezioso dono del payasam offerto dal 
Messaggero Divino, fui così spaventata all'idea che il re si arrabbiasse per la mia negligenza che informai 
Kausalya e Kaikeyi della calamità; lei versò per me una parte dalla sua tazza e l'altra sorella versò un'altra 
parte dalla sua tazza. Così, solo io tra le regine ho avuto due gemelli, grazie alle doppie porzioni che ho 
consumato! Oh, la volontà di Dio è misteriosa. Nessuno può conoscere la sua potenza e la sua maestà. 
Chi può alterare il Suo decreto? 

«Sì», si consolò, «li ho portati in grembo per nove mesi; ho sopportato i dolori del parto. Ma le loro vere 
madri sono Kausalya e Kaikeyi, non c'è dubbio». Si convinse di questo e affidò volentieri i suoi figli a 
Kausalya e Kaikeyi, unendosi a loro nel coccolarli e nel crescerli. 

Le ancelle e molti parenti della famiglia reale provavano grande gioia nel guardare i bambini che 
giocavano. Dopo che se ne erano andati, Kausalya insisteva affinché fossero eseguiti scrupolosamente i 
riti per allontanare il malocchio. Era così affettuosa e premurosa nei confronti dei bambini che non si 
accorgeva del passare del giorno e dell'arrivo della notte, né del passare della notte e dell'alba di un 

 12

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

nuovo giorno. Non riusciva a perderli di vista nemmeno per un istante. Mentre faceva il bagno o era 
impegnata nel culto all'interno del santuario, la sua mente era rivolta a loro e si affrettava a raggiungerli 
il più rapidamente possibile. Sbrigava tutte le sue faccende in fretta per poter dedicare più tempo alla 
loro cura. 

Un giorno fece il bagno a Rama e Lakshmana. Applicò del fumo profumato ai loro riccioli per asciugarli e 
profumarli. Li portò nelle culle d'oro. Cantò dolci ninne nanne e li cullò fino a farli addormentare. 
Quando vide che dormivano, chiese alle ancelle di vegliare su di loro e andò nella sua stanza a preparare 
l'offerta quotidiana di cibo a Dio, per completare i riti di adorazione. Prese il piatto d'oro con il cibo e lo 
offrì a Dio. Qualche tempo dopo, entrò nel santuario per portare fuori il piatto e dare una piccola 
quantità dell'offerta ai bambini. Quale fu la sua sorpresa quando trovò in quella stanza, davanti 
all'altare, Rama seduto sul pavimento, con l'offerta davanti a sé, che mangiava con gusto il cibo che lei 
aveva dedicato a Dio! Non riusciva a credere ai propri occhi! Kausalya si chiese: «Che cosa vedo? Mi 
ingannano i miei occhi? È vero? Può essere vero? Come ha fatto questo bambino che dormiva nella culla 
a venire nel santuario? Chi l'ha portato qui?». Corse verso la culla e sbirciò dentro, solo per trovare 
Rama che dormiva lì dentro! Si convinse che si trattava solo di un'illusione. Entrò nel santuario per 
prendere il recipiente di payasam che aveva posto davanti alle statue. Lo trovò vuoto! Come poteva 
essere, si chiese! Vedere il bambino nel santuario poteva essere un inganno della vista, ma il recipiente 
vuoto? Come poteva essere un'illusione ottica? 

Era quindi divisa tra lo stupore e l'incredulità. Prese il recipiente con i resti dell'offerta e, affrettandosi 
verso la culla, rimase a guardare i due bambini. Vide Rama che faceva rotolare qualcosa sulla lingua e 
che evidentemente ne apprezzava il sapore. Stava osservando divertita il suo viso, quando 
improvvisamente vide l'intero universo ruotare al suo interno. Perse ogni coscienza di sé e di ciò che la 
circondava. Rimase immobile, con gli occhi sbalorditi, a fissare il panorama unico che le si era rivelato. 

Le ancelle erano stupite dal suo comportamento. Gridarono per l'ansia, ma lei non le sentì. Una ancella 
le prese i piedi e la scosse finché non riprese coscienza. Si riprese in un attimo, con un brivido. Vide le 
ancelle intorno a lei e, colpita dallo stupore, si sedette sul letto. Rivolgendosi alle ancelle, chiese: «Avete 
notato il bambino?». Risposero: «Sì, siamo qui da molto tempo. Non abbiamo distolto lo sguardo da 
lui». «Avete notato qualche cambiamento in lui?», chiese Kausalya con impazienza. «Non abbiamo 
notato alcun cambiamento. Il bambino dorme profondamente, come potete vedere», fu la loro risposta. 
Kausalya era perplessa: la sua visione era stata un'illusione? O era realtà? Se era vero, perché le ancelle 
non l'avevano notato? Ci pensò a lungo e alla fine si consolò con l'argomento che, poiché i bambini 
erano nati come prodotti della Grazia Divina, era normale aspettarsi da loro manifestazioni divine. Li 
accudì e li nutrì con profonda sollecitudine materna. Crescevano di giorno in giorno, con splendore 
sempre maggiore, come la luna nella metà luminosa del mese. Provava una gioia immensa nel coccolarli 
e nel vestirli con abiti e gioielli. 

L'infanzia di Rama fu una parte semplice ma sublime della Sua vita. Molto spesso, dimenticando che era 
suo figlio, Kausalya cadeva ai Suoi piedi e giungeva le mani davanti a Lui, sapendo che era Divino. 
Immediatamente, temeva ciò che avrebbe detto la gente se l'avesse vista inchinarsi davanti al proprio 
figlio e toccargli i piedi in segno di adorazione. Per nascondere il suo imbarazzo, alzava lo sguardo e 
pregava ad alta voce: "Signore! Proteggi mio figlio dal male e dalle ferite". Chiudeva gli occhi in 
contemplazione del Bambino Divino e pregava Dio di non vacillare nella sua fede attraverso i capricci 
della Sua Maya (il potere di ingannare). Era colpita dall'aureola di luce che circondava il Suo volto. Aveva 
paura che gli altri potessero mettere in dubbio la sua sanità mentale se avesse raccontato loro le sue 
esperienze. Ma non riusciva nemmeno a tenerle per sé. Era così sconvolta che spesso si comportava in 
modo strano, come se fosse trasportata dall'emozione del Divino Gioco di suo figlio. A volte era 
desiderosa di aprire il suo cuore a Sumitra o Kaikeyi quando erano vicino a lei, ma si controllava, per 

 13

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

paura che dubitassero dell'autenticità dell'esperienza e la attribuissero all'esagerazione o al suo 
desiderio di esaltare il proprio figlio. 

Alla fine, un giorno, trovò il coraggio di raccontare all'imperatore Dasaratha l'intera storia di meraviglia 
ed emozione. Egli ascoltò attentamente e disse: «Signora! Questa è solo frutto della vostra fantasia. Voi 
amate troppo il bambino. Immaginate che sia divino e osservate ogni suo movimento e ogni sua azione 
in quella luce, e così vi sembra strano e meraviglioso. Tutto qui». Questa risposta non la soddisfò. Così 
l'imperatore la consolò con alcuni argomenti non convincenti e la rimandò nei suoi appartamenti. 
Nonostante ciò che affermava Dasaratha, la regina, che aveva assistito con i propri occhi agli eventi 
miracolosi, non era convinta. Non era convinta dalle sue parole. 

Pertanto, si rivolse al precettore Vasishtha e lo consultò sull'autenticità delle sue esperienze. Egli ascoltò 
il suo racconto e disse: «Regina! Ciò che hai visto è la pura verità. Non sono frutto della tua 
immaginazione. Tuo figlio non è un bambino umano comune! È divino. Lo hai avuto come figlio, come 
frutto di molte vite meritorie. Il fatto che il Salvatore dell'umanità sia nato come figlio di Kausalya è una 
fortuna unica per i cittadini di Ayodhya". Benedisse abbondantemente la regina e se ne andò. Kausalya 
comprese la verità delle parole di Vasishtha! Capì che suo figlio era la Divinità stessa. Provava grande 
gioia nel guardare il bambino. 

Passarono i mesi. I bambini, Rama, Lakshmana, Bharata e Satrughna impararono a gattonare, a sedersi 
sul pavimento e a muoversi. Furono prese misure speciali per sorvegliarli in ogni momento, affinché non 
cadessero e si facessero male. Furono acquistati molti giocattoli di vario genere e messi a loro 
disposizione. Le madri con i bambini, i bambini con le madri e le bambinaie trascorrevano le giornate 
senza rendersi conto del tempo che passava, in un continuo ciclo di gioia. I bambini riuscivano a 
sollevarsi e a stare in piedi, tenendosi stretti alle dita della madre o della bambinaia. Riuscivano ad 
aggrapparsi al muro e ad alzarsi. Potevano muovere qualche passo in avanti. I loro sforzi e i loro successi 
rallegravano le madri. Balbettavano con voce dolce come pappagalli alcune parole indistinte e le 
facevano scoppiare a ridere. Insegnavano loro a dire “mamma” e “papà” ed erano felici quando 
pronunciavano correttamente le parole. 

Ogni giorno all'alba spalmavano sul loro corpo un olio medicato profumato. Poi applicavano del sapone 
in polvere e li bagnavano con le acque sacre del Sarayu. Quindi asciugavano i riccioli con incenso 
profumato, applicavano collirio agli occhi, mettevano dei puntini sulle guance per allontanare il 
malocchio e tracciavano segni rituali sulla fronte. Li vestivano con una bella e morbida seta e li aiutavano 
a sdraiarsi sulle altalene, dove dormivano profondamente al suono di melodiosi canti della ninna nanna. 
Impegnate in questo piacevole compito, le madri sentivano che il paradiso non era lontano nello spazio 
e nel tempo, ma era lì, tutto intorno a loro. 

E che dire dei gioielli per loro! Oh, erano nuovi e più brillanti. Ogni nuovo giorno: cavigliere, braccialetti 
tintinnanti d'oro e pietre preziose, collane di nove gemme! Per paura che la loro durezza potesse ferire il 
corpo delicato, erano fissati su nastri e nastrini di morbido velluto. 

I giochi e i passatempi dei bambini erano indescrivibili. Quando erano in grado di camminare, venivano 
portati dalla città bambini della stessa età e insieme giocavano. Ai bambini di città venivano dati piatti 
gustosi da mangiare e giocattoli con cui giocare. Venivano anche caricati di doni. Anche le domestiche 
che li portavano a palazzo venivano nutrite sontuosamente. Kausalya, Kaikeyi e Sumitra non si curavano 
della propria salute e del proprio benessere mentre crescevano i figli, tanto erano felici con loro. 

Dopo questo periodo di nutrimento e crescita all'interno del palazzo, quando raggiunsero l'età di tre 
anni, i bambini venivano portati dalle loro governanti al parco giochi, dove correvano e giocavano a loro 
piacimento. Al loro ritorno, le madri li accoglievano e li accudivano con grande amore e attenzione. Un 
giorno, Dasaratha, conversando con le sue regine, disse che i bambini non avrebbero imparato molto di 
utile se fossero stati sempre con le domestiche. La loro intelligenza e le loro capacità non potevano 

 14

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

svilupparsi in quel modo. Fu quindi fissato un momento propizio per iniziare la loro istruzione. Furono 
chiamati dei precettori per inaugurare gli studi. 

Da quel giorno, gli affascinanti ragazzini si stabilirono nella casa del loro insegnante. Rinunciarono ai 
costosi abiti regali e indossarono un semplice telo avvolto intorno alla vita e un altro gettato sulle spalle. 
Poiché l'istruzione non può progredire bene se i bambini vivono nell'atmosfera dell'amore e delle cure 
dei genitori, dovevano vivere con l'insegnante, assorbendo le lezioni giorno e notte: perché si impara di 
più servendo l'insegnante, osservandolo e seguendo il suo esempio. Dovevano vivere di ciò che il 
maestro dava loro da mangiare. Brillavano come incarnazioni dell'ideale Brahmachari (i Ricercatori della 
Verità). Quando le madri sentivano l'angoscia della separazione e desideravano vederli, andavano a casa 
del maestro e si rallegravano vedendo i progressi dei bambini. Anche il maestro era molto felice quando 
osservava la costanza e l'entusiasmo dei suoi allievi. 

Era sorpreso dalla loro intelligenza e dalla loro potente memoria, ed era pieno di meraviglia e gioia. Tra 
tutti e quattro, notò che Rama aveva un interesse eccezionale per gli studi. Capiva le cose così 
rapidamente che poteva ripetere correttamente qualsiasi lezione dopo averla ascoltata una sola volta. Il 
maestro era stupito dalla vivida intelligenza di Rama. Decise che il suo progresso non doveva essere 
rallentato dalla necessità di portare gli altri al suo livello. Così, raggruppò gli altri tre separatamente e 
prestò attenzione individuale a Rama che imparava molto velocemente. Anche Lakshmana, Bharata e 
Satrughna imparavano le lezioni in modo ammirevole, ma desideravano così tanto la compagnia e 
l'amicizia di Rama che, non appena Rama era fuori dalla loro vista, perdevano interesse per lo studio e 
per i loro doveri verso il loro insegnante. 

Di conseguenza, non riuscirono a mettersi al passo con Rama. Erano indietro di una o due lezioni. 
Lakshmana osò dire al suo insegnante un paio di volte che non avevano bisogno di lezioni o di imparare. 
Sarebbero stati felici se solo avessero potuto stare in compagnia di Rama! Rama era la vita stessa di 
Lakshmana. L'insegnante osservò questa strana relazione tra i due e ne trasse grande ispirazione.  

Ricordò a se stesso l'affermazione del saggio Vasishtha secondo cui essi non erano altro che Nara e 
Narayana, le forze divine inseparabili. 

Rama raggiunse l'altra sponda e uccise Ravana (l'incarnazione dei tratti rajasici, passionali, impulsivi e 
possessivi) e suo fratello Kumbhakarna (l'incarnazione dei tratti tamasici, ottusi, autodistruttivi e 
letargici). Rama recuperò Sita (Brahma Jnana) lottando e combattendo. E Rama tornò con Lei ad 
Ayodhya (la città inespugnabile, fonte e sorgente di saggezza). Il compimento del viaggio dell'anima è 
l'incoronazione, il Maha Pattabhishekam. Questo è il Ramayana che ogni aspirante deve attraversare 
durante la sua vita. Il cuore è Ayodhya. Dasaratha è il corpo, i Gunas sono le consorti, i Purusharthas 
sono i figli, Sita è la saggezza. Cercate di raggiungere questa Realizzazione purificando i tre strumenti: 
corpo, parola e mente. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 15

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

SRI SATHYA SAI ASHTOTTARASHATA NAMAVALI 

3. Om Sri Sai Sathya Dharma Parayanaya Namah 

Baba dichiara di essere venuto per stabilire il regno di Sathya, Dharma, Santhi e Prema. Molto spesso ha 
detto: "Dove c'è Sathya, ci sarà Prema, perché Asathya, o falsità, è la conseguenza della paura, che è 
assente dove c'è Amore. Allo stesso modo, dove c'è Dharma, ci sarà Santhi; poiché Asanthi, ovvero il 
disordine, è la conseguenza dell'ingiustizia o Adharma di ogni tipo". Baba insiste sul Sathya (dite ciò che 
avete visto o provato, agite come avete detto) e sul Dharma (seguite le regole di condotta stabilite per la 
professione che esercitate, lo status che richiedete, il diritto che rivendicate). Il Dharma, che stabilisce le 
“cose da fare” e le “cose da non fare” nella vita, è contenuto nei Sastra; così Baba ha fatto rivivere lo 
studio dei Sastra e li ha riportati alla venerazione del popolo. Parayana significa “interessato a”, 
“assorbito da”. Poiché il risveglio della verità e della moralità è lo scopo stesso per cui Egli è venuto, Egli 
è ‘assorbito’ nel correggere sia l'individuo che la società. Baba, mentre era a Shirdi, disse: “Dovete 
sempre aderire alla Verità e mantenere tutte le promesse che fate. Allora io sarò con voi, ovunque voi 
siate e in ogni momento”. Anche adesso, Egli ci esorta ad essere sinceri e morali con la stessa 
assicurazione. Egli ha dichiarato: “Il mio nome è Sathya; io sono Sathya; le mie azioni sono Sathya; la mia 
gloria è Sathya”. Egli è venuto per amore del Dharma, per chiarirlo, per propagarlo, per stabilirlo nel 
cuore di ogni essere umano. A causa del suo amorevole interesse per questi due aspetti, Egli ha assunto 
questa forma morale ed è venuto tra i mortali. 

SIATE BUONI, FATE DEL BENE, VEDETE IL BENE 

Prof. E. Mukundan 

Con la grazia di Bhagavan, cerchiamo di capire qual è il rapporto tra il nostro atteggiamento, il nostro 
livello raggiunto e il modo in cui vediamo le cose, facciamo le cose e quanto siamo buoni. Livello significa 
l'altezza che possiamo raggiungere passo dopo passo e c'è una relazione tra atteggiamento e livello 
raggiunto, che sarà chiara osservando la storia di questi due ragazzi di 10 anni. Entrambi i ragazzi stavano 
camminando lungo la strada. Mentre conversavano tra loro, videro un campo coltivato a uva. Raccolsero 
alcuni grappoli maturi e cominciarono a mangiarli. Il primo ragazzo disse: “Quest'uva è dolce come il 
miele”. Il secondo ragazzo fece un'osservazione interessante: “Ma amico mio, hai notato quanto sono 
grandi i semi?”. Mentre proseguivano, videro un bellissimo roseto. Vedendo il colore dei fiori, il primo 
ragazzo esclamò: “Come sono belli questi fiori!”. Il secondo ragazzo commentò: “Ma le spine sono anche 
appuntite”. Continuarono la loro passeggiata tranquilla per un po'. Quando ebbero sete, andarono a 
casa di un loro amico per bere un po' d'acqua. Ma la madre dell'amico offrì loro invece mezzo bicchiere 
di succo di lime. Il primo ragazzo fu felice di placare la sua sete con mezzo bicchiere di succo. Il secondo 
ragazzo intervenne: “Oh, questo è solo mezzo bicchiere di succo di lime”. Avete notato la differenza di 
atteggiamento tra questi due ragazzi? Qual è la natura del loro comportamento? Come vengono 
influenzati da situazioni e scenari diversi? Perché esiste una stretta relazione tra atteggiamento e livello 
raggiunto? 

Una volta il dottor Abdul Kalam, interagendo con gli studenti, disse: “Il mio mezzo bicchiere d'acqua è 
pieno. Questo è pensiero positivo”. Tutti si chiesero: “Come può mezzo bicchiere d'acqua essere pieno?”. 

 16

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Il dottor Kalam rispose: “Mezzo bicchiere d'acqua e mezzo bicchiere d'aria”. Questo è l'atteggiamento 
positivo del dottor Kalam che lo ha aiutato a vedere tutto come buono, ad essere buono e a fare del 
bene. 

Si dice che esistano tre tipi di persone. Il primo gruppo è quello che osserva le cose accadere. Si limita a 
guardare ciò che accade. Il secondo gruppo è quello che si chiede come accadono queste cose. Il terzo 
gruppo è quello che fa accadere le cose. Qual è la differenza tra questi tre tipi di persone? È proprio 
l'atteggiamento che hanno dentro di sé. Swami ci ricorda spesso che ciò che è dentro è più importante 
di ciò che è fuori. Facendo l'esempio di un'auto, Swami dice che il meccanismo interno è più importante 
della bellezza esteriore e delle caratteristiche. Parlando ancora del succo versato in contenitori diversi 
come bicchieri di plastica, d'argento e d'acciaio, Swami dice che è importante la qualità del succo e non il 
contenitore in cui è versato. Allo stesso modo, Swami ci ricorda che ciò che definisce una persona sono 
le sue qualità interiori (il carattere) e non l'aspetto esteriore e le caratteristiche del corpo. Qui il corpo 
può essere paragonato al contenitore. 

Si dice che una persona bella ci apre gli occhi, una persona intelligente ci apre la mente e una persona 
buona ci apre il cuore. Qui gli occhi possono essere paragonati alla bellezza esteriore, la mente 
all'intelligenza e il cuore alle buone qualità. Ecco perché Swami dice che si dovrebbe avere un cuore 
puro, attraverso il quale si possono compiere buone azioni e non contaminarlo con cattive qualità. 

Swami raccontava una bella storia di un paziente che si recò dal medico con forti dolori. Aveva dolori in 
tutto il corpo. Il medico lo visitò accuratamente e non trovò nulla di anomalo. Quindi chiese al paziente 
di mostrargli come si toccava le diverse parti del corpo. Il medico notò che aveva un dito fasciato. Quindi 
il problema era il dito e non le altre parti del corpo. Il dolore era causato dal dito ferito. Allo stesso 
modo, quando abbiamo un atteggiamento negativo, possiamo pensare che gli altri abbiano torto. Ciò 
che è dentro di noi si manifesta all'esterno. Tutto ciò che diciamo e facciamo è il riflesso di ciò che è 
dentro di noi. Quindi, è molto importante coltivare la positività. Vedete Swami in tutti.  

-  Fonte: Sri Sathya Sai Seva Organisations, Zona Sud, India. 

– L'autore, il Prof. E. Mukundan, è il Presidente di Zona delle Organizzazioni Sri Sathya Sai Seva (Zona 
Sud), India. 

Dovresti offrire le tue conoscenze a beneficio delle persone. Dovresti essere un esempio per i tuoi simili. 
Coltiva lo spirito di unità di tutta l'umanità. È per insegnare questo messaggio che ha avuto luogo 
l'avvento di Sai. Sai è venuto per indicare l'onnipresenza di Dio. L'Avatar è disceso per dichiarare che Dio 
è presente ovunque. Ciò è necessario quanto lo è accendere una lampada anche se si dispone di un 
portalampada, olio e stoppino. L'Avatar non viene solo per proclamare le virtù eterne, ma anche per 
riversare il Suo amore su tutta l'umanità. Tuttavia, ciascuno riceverà il beneficio in base alla capienza del 
proprio recipiente. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 17

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Chinna Katha 

PRATICA E PREDICA 

Ramakrishna Paramahamsa era un guru ideale. C'è un aneddoto interessante che illustra come non 
predicasse mai nulla prima di metterlo in pratica. Un giorno, una signora anziana si recò da Ramakrishna 
Paramahamsa con il nipote di dieci anni. Si prostrò davanti a lui e disse: "Maestro! Sono venuta a 
chiedere il tuo consiglio. Questo ragazzo è mio nipote. Ha perso il padre e la madre quando era solo un 
bambino di cinque anni. Mi sono presa cura di lui. È molto goloso di dolci. Ne mangia così tanti che la 
sua salute sta peggiorando di giorno in giorno. I medici gli hanno consigliato di non mangiare dolci, ma 
lui non dà alcun ascolto ai loro consigli. Tuttavia, ha grande rispetto e ammirazione per te. Sono venuta a 
chiederti di impedire al ragazzo di mangiare dolci. Sono sicura che solo tu puoi farlo“. 

Ramakrishna disse: ”Madre, non ti preoccupare, torna con tuo nipote tra un mese. Nel frattempo, 
penserò a un modo per convincere il ragazzo che la salute è molto importante, più importante persino 
della ricchezza". La donna lo ringraziò e si congedò. 

Tornò con suo nipote esattamente un mese dopo. 

Entrambi salutarono il maestro. Ramakrishna fece sedere il ragazzo accanto a sé e disse: "Mio caro 
ragazzo! Ricorda, la vera ricchezza di una persona è la salute. Se non ti prendi cura della tua salute, non 
potrai diventare un giovane forte e sano. Se sei debole, non potrai fare nulla di grande nella vita. 
Quando qualcosa che mangiamo non è adatto alla nostra costituzione, dovremmo smettere di 
mangiarlo. Da domani non dovresti mangiare dolci. Dopo un po' di tempo potrai mangiarli con 
moderazione. Sei un bravo ragazzo e mi ascolterai, vero?" Il ragazzo annuì con la testa e promise che non 
avrebbe mangiato dolci. 

La vecchia signora mandò il ragazzo a fare una commissione solo per poter parlare in privato con il 
maestro. “Maestro, posso farle una domanda?” disse la vecchia. “Certamente, madre”, rispose 
Ramakrishna. “Maestro, questo consiglio che ha dato oggi a mio nipote, avrebbe potuto darglielo il 
mese scorso. Perché mi ha chiesto di tornare dopo un mese? Non capisco.” Ramakrishna rispose con un 
sorriso comprensivo: "Madre, io stesso mangio molti dolci. Come posso consigliare al ragazzo di fare 
qualcosa che io stesso non faccio? Nessuno ha il diritto di predicare agli altri qualcosa che non pratica lui 
stesso. 

Per questo ho chiesto un po' di tempo. In questo mese non ho mangiato dolci. Così mi sono guadagnato 
il diritto di dare consigli a tuo nipote". La vecchia rimase meravigliata dal comportamento retto di 
Ramakrishna. Si gettò ai suoi piedi e lo salutò. 

Non dovremmo mai dare consigli a qualcuno su qualcosa che noi stessi non abbiamo messo in pratica. 

 18

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

PUZZLE DA RISOLVERE 

Il tema del puzzle di questo mese è “La vita è un sogno, realizzalo”. Trova le seguenti parole nascoste nel 
puzzle qui sotto. Le parole possono apparire da sinistra a destra, da destra a sinistra, dall'alto verso il 
basso, dal basso verso l'alto o in diagonale in entrambe le direzioni. 

Parole da trovare: Life, Dream, Realise, Strive, Achieve, Hope, Vision, Goal. (Vita, Sogno, Realizza, 
Sforzati, Raggiungi, Speranza, Visione, Obiettivo). Le risposte al puzzle sono riportate nell'ultima pagina 
di questo numero. 

 

“La vita è un sogno, realizzatelo”. Che cos'è un sogno? Tutta la vita è un sogno. Durante il giorno state 
seduti qui ad ascoltare il discorso di Swami. Questo non è un sogno. Vedete con i vostri occhi, ascoltate 
con le vostre orecchie e assorbite con la vostra mente. Tutto questo è apparentemente prova di 
percezione diretta (Pratyaksha Pramanam). Ma quanto è reale? Quando vai a dormire la notte, tutta 
questa percezione diretta svanisce. Nei tuoi sogni notturni provi gioia e dolore. Quanto durano? Fino al 
tuo risveglio. Poi tutti i sogni diventano irreali. Nello stato di veglia, il mondo dei sogni non esiste. Nello 
stato di sogno, il mondo della veglia non esiste. Quindi, ciò che abbiamo sono un sogno diurno e un 
sogno notturno distinti l'uno dall'altro. Ma voi siete presenti in entrambi gli stati. Quindi, siete 
onnipresenti. Quando entrambi gli stati di veglia e di sonno sono vissuti come sogni, la vita stessa 
diventa un sogno. “Realizzatelo”. Ciò significa che dovete realizzare la vera natura di questi stati. 

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 19

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

CELEBRAZIONI AL PRASANTHI NILAYAM 

Un resoconto 

SRI SATHYA SAI SAMOOHIKA UPANAYANA MAHOTSAVAM 

Più di 700 vatus (giovani aspiranti) sono stati iniziati al sacro Gayatri Mantra il 5 giugno 2025. Durante 
una grande cerimonia tenutasi nella Sai Kulwant Hall, i giovani aspiranti sono stati guidati dal sacerdote 
capo Sri J. Srinivasa Sharma, che ha condotto i rituali della cerimonia secondo le prescrizioni vediche. Il 
sacerdote capo ha anche spiegato in dettaglio il significato dei rituali, passo dopo passo, durante una 
cerimonia durata due ore. Ha esortato gli aspiranti a recitare il Gayatri Mantra ogni giorno, dicendo che 
è di fondamentale importanza. 

Ogni aspirante ha ricevuto lo Yajnopavita (filo sacro) da suo padre. Il Gayatri Mantra è stato sussurrato 
nelle loro orecchie, segnando la rinascita spirituale di ogni aspirante. Gli aspiranti hanno ripetuto 
religiosamente il Gayatri Mantra cantato da Bhagavan con la sua voce, riprodotto dall'impianto di 
amplificazione. 

CONFERENZA GLOBALE SRI SATHYA SAI MAHILA 

Migliaia di delegate Mahila provenienti da 18 paesi, tra cui l'India, si sono riunite a Prasanthi Nilayam la 
mattina del 6 giugno 2025 per la prima Conferenza Globale Mahila, dal tema  Sri Sathya Sai Mahila 
Vibhag – Le visionarie della Missione Sai. 

La mattinata è iniziata con l'accensione cerimoniale della lampada sacra da parte delle autorità e degli 
alti funzionari delle Organizzazioni Sri Sathya Sai Seva e del Consiglio Globale Sri Sathya Sai. 

È seguito un discorso di benvenuto molto significativo della signora Neeta Khanna, che ha riflettuto sulla 
genesi dello Sri Sathya Sai Mahila Vibhag, avviato da Bhagavan nel 1969. Ha spiegato in modo eloquente 
l'intento divino alla base di questa iniziativa, sottolineando come Swami immaginasse l'emancipazione 
delle donne non solo in termini mondani, ma anche in termini di leadership spirituale, forza morale e 
servizio compassionevole. La sala si è presto riempita di devozione quando è stata intonata una canzone 
significativa intitolata “Nari Sakti – Sai Ne Jina Sikhaya”. 

Il discorso principale della conferenza è stato tenuto dalla giudice Ananya Bandyopadhyay dell'Alta Corte 
di Calcutta. Con un discorso potente e profondamente spirituale, la giudice Bandyopadhyay ha riflettuto 
profondamente sul termine “Sai Mahila”, definendola come colei che percorre il sentiero della verità, 
della purezza, del sacrificio e della resa totale. 

Intervallando il suo discorso con citazioni di Bhagavan, la giudice Bandyopadhyay ha narrato episodi 
toccanti della sua carriera professionale. Ha descritto periodi di intense prove e tribolazioni, in cui si è 
trovata messa alla prova da circostanze che richiedevano non solo coraggio morale, ma anche forza 
spirituale. In quei momenti decisivi, sono stati gli insegnamenti fondamentali di Bhagavan a darle la 
forza di perseverare. “Mi sono aggrappata ai piedi di Swami e Lui mi ha aiutata a superare tutto”, ha 
affermato. 

La dotta oratrice ha detto che, sebbene le sfide esterne possano variare, gli insegnamenti di Swami 
hanno fornito la forza d'animo per andare avanti, specialmente alle donne, che sono spesso i pilastri 
silenziosi della forza sia in casa che nella società. Il suo discorso ha risuonato tra il pubblico, suscitando 
ripetuti applausi. 

 20

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

La sessione inaugurale si è conclusa con la premiazione di dodici illustri Sai Mahilas, provenienti da tutta 
l'India e da altri paesi. Queste donne, le cui storie di vita riflettono dedizione, leadership e servizio 
instancabile, sono state onorate per il loro eccezionale contributo alla Missione Sai. 

La sessione serale è iniziata con un commosso ricordo di Madre Easwaramma. I suoi tre sacri desideri - 
istruzione, assistenza sanitaria e accesso all'acqua potabile per tutti - sono diventati i pilastri della 
grande missione umanitaria di Swami. I presenti hanno riconosciuto con riverenza come la sua 
compassione abbia gettato le basi per le iniziative di servizio Sai a livello globale. 

La prima relatrice della serata, la signora Aparna Tiwari, ha pronunciato un discorso commovente in 
hindi, riflettendo la sua gioia nel servire altruisticamente le comunità rurali. Ha raccontato come il 
servizio nei villaggi sia diventato uno specchio attraverso il quale ha potuto vedere Swami negli occhi dei 
bisognosi. Le sue parole potenti hanno ricordato a tutti gli ascoltatori che essere figlie di Sai significa 
affrontare le tempeste della vita con coraggio incrollabile e un cuore sempre sorridente. Il suo 
messaggio era chiaro ed edificante: Karishye Vachanam Tava (Obbedirò al Tuo comando). 

La seconda oratrice, la signora Satwant Atwal Trivedi, alto funzionario dell'IPS, ADG Home Guards, Polizia 
dell'Himachal Pradesh, ha dato una commovente testimonianza del suo miracoloso viaggio verso Swami. 
Il suo racconto profondamente personale di come è sopravvissuta a un grave incidente mentre prestava 
servizio nella BSF è stato particolarmente toccante. Con fede incrollabile in Swami, ha rifiutato il 
consiglio dei medici di impiantare un'asta nella gamba e oggi corre con facilità per 5 chilometri, 
testimonianza vivente del potere curativo della Grazia Divina. La serata è proseguita con una cerimonia 
di premiazione che ha onorato 12 devote anziane, il cui instancabile servizio decennale è stato un 
esempio di umiltà e sacrificio. 

La serata è culminata con una sublime esibizione strumentale delle donne del Karnataka. 
L'offerta, Sayeeswaraya Namaha, ha elevato le vibrazioni spirituali della sala, risuonando di gratitudine, 
devozione e amore divino. 

La mattina del 7 giugno 2025 è iniziata con discorsi ispiratori di due donne straordinarie, entrambe 
distinte nelle loro vocazioni mondane, ma unite nella loro devozione al sentiero di Sai. La prima relatrice, 
Maya Shiva Kumar, illustre artista di Bharatanatyam e Bal Vikas Guru, ha messo in evidenza la profonda 
risonanza spirituale del portare il Nome di Bhagavan. Le sue parole, ricche di esperienza e umiltà, hanno 
esortato tutte le donne presenti a riconoscere la sacralità di tale eredità divina. “Portare il Suo Nome 
significa portare la Sua Luce”, ha detto, ricordando a tutte che questa benedizione non è un titolo, ma 
una fiducia. Ha invitato i presenti a incarnare questa responsabilità raffinando i propri pensieri, le 
proprie parole e le proprie azioni.  

È seguito un discorso avvincente della relatrice ospite, la signora Usha Srikanth, scienziata presso l'U.R. 
Rao Satellite Centre, ISRO, ed ex allieva del Campus di Anantapur, SSSIHL. Condividendo il suo percorso 
spirituale, ha tracciato una bellissima metafora, paragonando la mente umana al terreno. Proprio come 
la terra deve essere coltivata e nutrita affinché il seme possa germogliare, così anche la mente deve 
essere coltivata attraverso il percorso Sai del “Vedi il bene, fai il bene, sii buono”. Le sue parole sono 
state un gentile ma profondo promemoria del fatto che anche la capacità di ricordare il Nome Divino è di 
per sé una grazia, una benedizione concessa dall'infinita compassione di Bhagavan. 

Dopo i discorsi, dodici devote illustri provenienti da tutto il mondo sono state premiate per il loro 
eccezionale contributo alla Missione Sai. Le loro vite, radiose di servizio disinteressato, sono 
testimonianze viventi del potere trasformativo della spiritualità in azione. 

Una suggestiva presentazione audiovisiva ha poi messo in evidenza il lavoro multiforme svolto sotto la 
bandiera dello Sri Sathya Sai Global Council, mostrando il profondo impatto delle iniziative guidate dalle 
donne nei campi spirituale, educativo e del servizio. 

 21

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

La sessione serale è culminata con un'offerta musicale devozionale intitolata Hridaya Samarpana, una 
presentazione piena di sentimento delle devote Mahila del Tamil Nadu.  

La sera del 7 giugno 2025, la dottoressa Geetha Kamath, oncologa senior presso il Florida Cancer 
Specialists & Research Institute, Stati Uniti, ha tenuto un discorso di grande impatto. Con sincera 
devozione, ha accompagnato il pubblico in un viaggio attraverso la sua evoluzione spirituale, iniziata 
durante un colloquio familiare con Bhagavan che le ha cambiato la vita. Il suo percorso nel servizio 
medico Sai è stato orchestrato divinamente. Quello che era iniziato come un modesto campo di 
screening si è presto trasformato in iniziative di cura complete, sia negli Stati Uniti che a Prasanthi 
durante le feste sacre. Nel novembre 2024 ha completato 50 anni di servizio medico dedicato, un 
traguardo che ha attribuito interamente alla grazia di Bhagavan. Una delle testimonianze più toccanti 
che ha condiviso è stata quella di un paziente in condizioni critiche che è stato miracolosamente 
rianimato dopo che lei ha istintivamente posto le mani sul suo petto e ha iniziato a cantare “Om Sri Sai 
Ram”. 

Nelle sue parole: “Sono qui grazie a Lui; Lui mi ha insegnato tutto”.  

La relatrice ospite della serata, la signora Pratibha M. Singh, giudice dell'Alta Corte di Delhi, ha offerto 
profonde riflessioni tratte da una vita radicata nella tradizione, guidata dalla saggezza e dedicata alla 
giustizia. 

Ha descritto con amore il grembo materno come il luogo più potente e sacro dell'apprendimento, quello 
che forma la resilienza, la cooperazione e la forza emotiva. Condividendo alcune riflessioni sulla sua 
educazione in una famiglia allargata, ha accennato ai silenziosi sacrifici delle donne e agli adattamenti 
che esse accettano con grazia. 

La giudice Singh ha anche raccontato un momento cruciale della sua vita. È stata una decisione, ha 
osservato, che le ha permesso di servire la società con chiarezza e compassione. È rimasta 
particolarmente colpita dagli insegnamenti di Bhagavan sulla nobiltà della femminilità, in particolare dal 
suo rispetto per la madre, espresso già negli anni '60, che ha profondamente influenzato le sue scelte di 
vita. 

La serata ha segnato anche la pubblicazione di due speciali compendi che catturano lo spirito e le storie 
delle donne che percorrono il sentiero di Sai. È seguito un potente documentario che celebra la 
femminilità, un omaggio alla forza interiore, al sacrificio e alla santità spirituale incarnate dalle donne di 
ogni epoca e regione. 

È seguita un'offerta musicale delle Mahilas di Dharmakshetra, Maharashtra, che ha esaltato la gloria 
della Madre Divina e ha cantato inni allo spirito universale della maternità. 

L'8 giugno 2025, la sessione finale della Conferenza ha avuto come tema Sri Sathya Sai Mahila Vibhag - 
Le visionarie della Missione Sai. La mattinata è iniziata con una sfilata della banda delle ragazze 
dell'Andhra Pradesh. A questa è seguita una spettacolare sfilata di donne in rappresentanza di paesi di 
tutto il mondo, mentre in sottofondo veniva suonata la canzone Sarva Roga Nivarini Gayatri. Tenendo in 
alto cartelli con i nomi delle loro nazioni, si sono inchinate al Sannidhi, in un gesto collettivo di 
gratitudine verso Bhagavan per averle chiamate con grazia nel Suo gregge e guidate in ogni passo del 
loro cammino. 

Un discorso ispiratore è stato tenuto dalla signora Saritha Iyer, professore associato del Dipartimento di 
Amministrazione Aziendale dell'Ettumanoorappan College, Kerala, che ha parlato con chiarezza e 
convinzione sul tema “Sakti Swarupini - il principio divino femminile nel Sanathana Dharma”. Ha 
espresso in modo eloquente che questa energia cosmica latente dimora in ogni donna, permeando tutto 
il creato, animato e inanimato. Le sue parole sono state un appello alle donne affinché risvegliassero 
questo potere sacro dentro di sé, per realizzare se stesse come energia dinamica di trasformazione e 

 22

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

verità. Dopo il suo discorso, migliaia di donne hanno prestato giuramento, impegnandosi a seguire il 
sentiero del servizio disinteressato, della saggezza, della forza e dell'amore. 

Il suo discorso è stato seguito da una cerimonia di giuramento in cui migliaia di donne hanno promesso 
ai piedi del loro amato Swami di percorrere la via del servizio disinteressato, della saggezza, della forza e 
dell'amore. 

Nelle sue sentite osservazioni conclusive, la dottoressa Sasibala, coordinatrice dell'ala nazionale di 
servizio della SSSSO, India, ha espresso la sua gratitudine a nome delle oltre 3.000 partecipanti. Ha 
ringraziato Bhagavan per le benedizioni che le hanno riunite in uno scopo comune, arricchito da sette 
sessioni profondamente commoventi. Ha sottolineato il messaggio eterno di inclusività ed espansione di 
Swami e ha invitato tutte le donne a tradurre la loro trasformazione interiore in un seva significativo e 
concreto. Il suo appassionato appello a dedicarsi nuovamente alla missione Sai si è concluso con la 
potente preghiera: Karishye Vachanam Tava. 

PROGRAMMA DI CHIUSURA DEL CORSO DELLA  

FONDAZIONE SRI SATHYA SAI ADHYATMA VIDYA 

Il Centro Sri Sathya Sai per i Valori Umani (SSSCHV), istituito sotto l'egida dello Sri Sathya Sai Central 
Trust, ha condotto un programma online completo intitolato Adhyatma Vidya, un corso di base 
meticolosamente strutturato che ha lo scopo di consentire ai ricercatori di studiare e assorbire 
profondamente il messaggio profondo di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. 

Progettato sulla base della Sua sacra letteratura, attinge dai Suoi Vahini e dai Suoi Discorsi in 14 moduli 
distribuiti su 20 settimane, offrendo un'esperienza spirituale immersiva. Il quarto gruppo ha visto la 
partecipazione entusiastica di 240 aspiranti spirituali provenienti da tutto il mondo, tra cui devoti dagli 
Stati Uniti, dal Regno Unito, dal Canada, dal Sudafrica, dall'Australia, dalla Thailandia e dalla Svezia, tutti 
uniti da una sincera ricerca di trasformazione personale. Un video ha illustrato il contenuto del corso. 
Guidato dalla metodologia collaudata di Swami, Sravaṇam, Mananam e Nididhyasanam, il corso ha 
integrato l'ascolto (attraverso contenuti audiovisivi), la riflessione (attraverso quiz e sessioni interattive) 
e l'applicazione pratica di questi insegnamenti nella vita quotidiana. Il corso è composto da 13 moduli 
incentrati sul Codice di Condotta in Nove Punti come quadro di riferimento per comprendere gli 
insegnamenti di Swami. 

Il programma è ospitato su una piattaforma di gestione dell'apprendimento di facile utilizzo accessibile a 
tutti. È stato tenuto principalmente da Bhagavan stesso, con intermezzi di praticanti e ricercatori 
spirituali provenienti da tutte le istituzioni dello Sri Sathya Sai Central Trust e della Sri Sathya Sai Seva 
Organisation. 

Il Prof. A. Sudhir Bhaskar, Direttore dello SSSCHV, ha illustrato lo scopo del corso e il suo impatto sui 
partecipanti. Il dotto relatore ha affermato che è una grande fortuna per noi, frutto di molte vite, che 
l'Avatar sia diventato il nostro Guru. Nel viaggio dall'animalità alla Divinità, Chitta Suddhi (purezza della 
mente) è il primo passo seguito da Chitta Ekagrata (concentrazione della mente). Una volta realizzati 
questi due passi, Bhagavan ci spinge ad abbandonare i nostri sforzi attraverso l'Atmanivedanam 
(abbandono di sé) e quindi a guadagnare l'Iswara Kripa (la Grazia Divina). Nel corso del suo discorso, il 
Prof. Sudhir Bhaskar ha informato il pubblico che attraverso i Circoli di Studio i partecipanti discutono 

 23

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

situazioni di vita reale e trovano soluzioni a problemi complessi attraverso gli insegnamenti di Swami. Ha 
detto che in questo quarto gruppo ci sono 459 domande a cui rispondere. Tutti i 240 partecipanti hanno 
ottenuto più dell'80% dei voti. Tra questi, 8 hanno risposto correttamente a 458 domande su 459. 6 di 
loro hanno ottenuto il 100% dei voti. Negli ultimi 4 anni, il centro ha condotto un programma intitolato 
“Valori umani nella politica pubblica e nella governance” per tutti i vari funzionari di servizio dell'India. 
Al programma hanno partecipato funzionari IAS e IPS di vari dipartimenti del governo indiano. 

I certificati e i ricordi sono stati gentilmente consegnati ai signori da Sri K. Chakravarthi, presidente 
dell'SSSGC, e Sri R.J. Rathnakar, amministratore fiduciario dell'SSSCT, mentre Smt. Himavahni Rathnakar 
ha consegnato i premi alle signore. 

LETTERE D'AMORE DALL’ AMORE 

DAL GENITORE DIVINO 

Mio caro, mio amato, 

Tu mi chiedi: 

Come farai a sapere quando sono vicino a te? 

Quando in una notte afosa 

Tutto è caldo e immobile 

La prima brezza fresca 

Sfiora le tue guance 

Ti sto accarezzando 

PENSA A ME. 

Quando i morsi della fame sono soddisfatti 

E la solitudine è trafitta dalla felicità 

PENSA A ME. 

Quando la tua bocca è secca 

E riesci a malapena a parlare 

Al primo sorso d'acqua fresca 

Ti sto lenendo 

PENSA A ME. 

Quando la nuvola della morte scompare 

Prima dell'apertura degli occhi sorridenti di un bambino 

PENSA A ME. 
 24

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Quando spruzzo il tuo viso con la pioggia 

E lavo la terra, le foglie secche e marroni 

Il primo profumo della pioggia pulita 

Ti sto purificando 

PENSA A ME. 

Quando il dolore si dissolve 

E le paure scompaiono 

PENSA A ME. 

Quando gli occhi fermi sono terrorizzati 

Dalle crudeltà della vita 

Al primo sguardo del sole silenzioso che tramonta 

Ti sto confortando 

PENSA A ME. 

Allora mi chiederai: 

Come saprai quando sei vicino a Me? 

Quando il sole cocente 

Avrà bruciato te e la terra 

La sabbia e la polvere ti riempirà gli occhi 

Non ci sarà un filo d'ombra 

E TU MI AMI. 

Quando la solitudine è accompagnata dalla fame 

E nessuno può essere saziato 

E TU MI AMI. 

Quando le tue labbra sono screpolate 

La tua lingua sembra argilla 

La tua gola si chiude 

Non c'è acqua 

Nemmeno un miraggio in vista 

E TU MI AMI. 

Quando stringi un bambino morente 

Con gli occhi imploranti 

E TU MI AMI. 

 25

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Quando agito l'oceano fino a formare una mezzaluna 

Tu annaspi nelle sue profondità come una foglia 

E TU MI AMI. 

Quando il dolore diventa insopportabile 

Tu sorridi 

E TU MI AMI. 

Quando ti tolgo 

Il tuo bene più prezioso 

Alla prima perdita della vista 

L'oscurità ti avvolge 

E TU MI AMI. 

Perché tutto ciò che vedi, senti, odori, gusti o tocchi appartiene a Me. Quindi, come puoi darmi ciò che 
già sono se non il tuo Amore? E quello te l'ho dato prima che il tempo avesse inizio come tuo unico 
possesso. Quando me lo restituisci, allora saprò che sei veramente mio e dissolverò il tuo dolore e la tua 
felicità in Me. Che... essendo Io, ti metterò nella Beatitudine per sempre. Perché ti amo e penso a te 
costantemente. 

Dal tuo amorevole 

Padre. 

– Fonte: Prema Dhaara: Vol. 1 

PELLEGRINAGGIO DEI DEVOTI LA GIOIA DELLA SADHANA COLLETTIVA 

Un resoconto 

ODISHA BAL VIKAS 

Circa 3.500 bambini Bal Vikas, i loro genitori e i loro Guru sono venuti in pellegrinaggio a Puttaparthi 
dall'Odisha il 24 e 25 maggio 2025. La mattina del 24 maggio 2025 è iniziata con Sri Sathya Sai 
Namarchana, mentre i devoti offrivano chicchi di riso ad ogni canto davanti alla fotografia di Bhagavan.  

Sri. R.J. Rathnakar, amministratore fiduciario dello Sri Sathya Sai Central Trust, ha parlato ai bambini Bal 
Vikas e ai loro guru dei vari aspetti della vita. Le sue parole sono state una guida preziosa e una fonte di 
ispirazione sia per le giovani menti che per i loro mentori. 

Nella sessione serale, questi bambini hanno presentato un'affascinante rappresentazione teatrale 
intitolata “Avatar Sankalpa”, che ha offerto uno sguardo sulla determinazione dell'Avatar a sostenere e 
ripristinare la giustizia nella società. La rappresentazione ha riflesso vividamente la devozione e la 
comprensione dei bambini nei confronti della missione di Swami. 

 26

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

Il Parthi Yatra di due giorni si è concluso con una presentazione di musica devozionale “Parthisha 
Vandanam” la mattina del 25 maggio 2025. 

ERODE E SALEM 

Circa 900 devoti provenienti dai distretti di Erode e Salem hanno partecipato a un Parthi Yatra di due 
giorni il 27 e 28 maggio 2025. 

La mattina del 27 maggio 2025 è iniziata con un discorso di Sri Annamalai, presidente distrettuale di 
Erode, ex allievo di Bal Vikas ed ex studente dello Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL). Egli 
ha fornito una panoramica delle attività di servizio di grande impatto svolte nel distretto attraverso una 
presentazione audiovisiva. La sessione mattutina è iniziata con il canto dei Veda, invocando vibrazioni di 
buon auspicio . Dopo il discorso del presidente distrettuale, il Prof. Chelladurai, coordinatore culturale 
distrettuale, ha rivolto alcune parole ai presenti, condividendo le sue intuizioni ed esperienze. L'ultimo 
programma della sessione mattutina è stata una presentazione di musica devozionale Sai Madhuram da 
parte delle devote Mahila attraverso una variegata raccolta di canzoni 

La sera del 27 maggio, i bambini Bal Vikas di Erode e Salem hanno offerto una rappresentazione 
teatrale Sri Sathya Sai Siva-Sakti Swarupam. Lo spettacolo ha trasportato il pubblico agli inizi della vita di 
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, presentando bellissimi episodi dei suoi giorni di scuola e delle sue 
interazioni con i devoti di quei tempi. Lo spettacolo ha svelato la profonda verità di Swami come 
incarnazione di Siva e Sakti attraverso scene e dialoghi toccanti. 

La mattina del 28 maggio 2025 è iniziata con un discorso di una ex allieva del Bal Vikas e della SSSIHL, la 
signora Saisree, coordinatrice congiunta dei giovani del distretto di Erode. La relatrice ha elogiato i 
giovani del distretto di Erode che si sono impegnati attivamente in attività di servizio e nella diffusione 
del messaggio di Bhagavan. Le lezioni di Bal Vikas, il Narayana Seva e la distribuzione di vestiti sono stati 
condotti in oltre 30 villaggi nelle regioni collinari e nella periferia di Erode. I giovani si sono anche 
impegnati a visitare le case di riposo e a lavare gli anziani, a pulire i templi, ha detto la signora Saisree. 
Oltre 1.500 alberelli sono stati piantati in tutto il distretto nell'ambito del progetto Sri Sathya Sai Prema 
Tharu. I giovani (uomini) del distretto hanno anche partecipato alla Sri Sathya Sai Unity Cup, un torneo di 
cricket a livello statale. Alcune giovani Mahila si sono anche impegnate nel nobile seva di cucire abiti 
bianchi per i giovani che non potevano permetterseli per partecipare al Prasanthi Seva. 

Dopo il discorso della signora Saisree, i devoti hanno intonato lo Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali. 
I giovani Sai hanno poi offerto un programma di musica devozionale, il Sai Nadamrutam. 

I bambini Bal Vikas dei distretti di Erode e Salem hanno offerto una vivace rappresentazione di  Sai 
Katha,  un dramma danzato, la sera del 28 maggio 2025. Il dramma danzato è stato un tributo 
appropriato alla vita gloriosa e al messaggio di Bhagavan espresso attraverso danze tematiche. I bambini 
hanno interpretato magnificamente i leelas dell'infanzia di Bhagavan, trasportando il pubblico in quei 
momenti preziosi della vita di Bhagavan. 

DHANYOSMI 

Gli studenti del College of Nursing and Allied Health Sciences, SSSIHMS, Whitefield hanno offerto la loro 
umile presentazione di ringraziamento Dhanyosmi  la sera del 29 maggio 2025. Hanno espresso la loro 
più profonda gratitudine per la rara e sacra opportunità di proseguire la loro istruzione all'interno del 
Suo divino gregge, un privilegio che non solo li arricchisce di conoscenze e competenze, ma, cosa ancora 
più importante, infonde in loro i valori del servizio disinteressato, della compassione e della dedizione. 
Essere scelti come strumenti della Sua Divina Missione, servire i pazienti con amore e cura, è una 
benedizione incommensurabile. Gli studenti hanno condiviso storie commoventi di pazienti che sono 
entrati in ospedale oppressi dal dolore, ma ne sono usciti con il cuore sollevato e lo spirito rinnovato. In 

 27

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

ogni reparto, con ogni paziente, sentono la Sua mano guida e il Suo sguardo amorevole. Il tempo 
trascorso in ospedale ha trasformato le loro vite, insegnando loro che la vera guarigione non avviene 
solo attraverso la medicina, ma attraverso l'amore, l'empatia e la preghiera. Hanno concluso la loro 
offerta con una preghiera collettiva per rimanere sempre degni del Suo amore e continuare a servire con 
umiltà, eccellenza e devozione incrollabile.  

Gli studenti hanno interpretato una coreografia elegante ispirata al Bharatanatyam, intrecciata con 
elementi di movimenti classici e creativi. Hanno mostrato i momenti salienti dei primi anni di Bhagavan: 
la Sua compassione, i miracoli, la giocosità infantile e la dichiarazione divina del Suo Avatar.  

NIZAMABAD 

Più di 1.000 devoti sono venuti in pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam il 14 e 15 giugno 2025. La mattina 
del 14 giugno 2025, questi devoti si sono impegnati nel canto dello Sri Sathya Sai Ashtottarashata 
Namavali (108 nomi di Bhagavan) offrendo chicchi di riso santificato alla fotografia di Bhagavan nella Sai 
Kulwant Hall.  

La sera, i giovani Sai di questo distretto hanno presentato un bouquet musicale di nove canti devozionali. 
La loro interpretazione sentita, Shatavarsha Swaramadhuri, non solo ha riempito la sala di melodie 
divine, ma è stata anche un'espressione toccante del loro amore e della loro gratitudine per la grazia 
infinita di Bhagavan nelle loro vite 

La mattina del 15 giugno 2025, i giovani Mahila di questo distretto hanno cantato Sri Sathya Sai Nava 
Ratnamala nella Sai Kulwant Hall. 

La sessione serale è iniziata con un discorso del Dr. K.N. Srinivas, Presidente Distrettuale 
dell'Organizzazione Sri Sathya Sai Seva del distretto di Nizamabad, che ha illustrato le varie iniziative 
intraprese dall'Organizzazione in tutto il distretto, in particolare durante l'anno del centenario 
dell'avvento di Bhagavan. Il suo discorso è stato seguito da una breve presentazione audiovisiva che ha 
mostrato le iniziative di servizio. Un dramma tematico intitolato “Sarva Dharma Priya Deva” ha dato vita 
all'amore onnicomprensivo di Bhagavan che trascende i confini della religione, della casta e del credo 
attraverso una serie di episodi commoventi ed esperienze ispiratrici tratte dalla vita dei devoti. Ha 
rappresentato in modo sintetico il messaggio d'amore di Bhagavan per tutte le religioni. 

WEST GODAVARI 

I devoti del distretto di West Godavari hanno intrapreso un pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam il 22 e 23 
giugno 2025. La sera del 22 giugno 2025, il presidente del distretto, Sri K. Ravindra Prasad, ha rivolto un 
discorso ai presenti illustrando le iniziative di servizio intraprese in tutto il distretto. Ha reso omaggio ai 
devoti del passato che hanno servito Swami con devozione. Il loro servizio disinteressato continua ad 
essere un faro di ispirazione per la generazione attuale, dimostrando che la vera devozione è amore in 
azione. 

A seguire, i bambini Bal Vikas del distretto hanno presentato un dramma danzato intitolato Korika 
(Desiderio). Questo dramma vivace e stimolante ruotava attorno a una narrazione unica: il dio Ganesha 
appare davanti a un devoto dei giorni nostri, coinvolgendolo in un dialogo spirituale sulla natura del 
desiderio. 

Attraverso danze coreografate in modo splendido e coinvolgenti Chinna Kathas (brevi storie morali), il 
dramma ha descritto come i desideri generano altri desideri, creando un ciclo senza fine che intrappola 
la mente umana. Il Signore Ganesha, colui che rimuove gli ostacoli, predica che Swami ha fondato la Sri 
Sathya Sai Seva Organisation affinché gli esseri umani si impegnino in attività di servizio e partecipino ai 
diversi programmi dell'Organizzazione. Di conseguenza, la mente di queste persone si sintonizza con 
Swami senza che loro ne siano consapevoli.  

 28

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

La mattina del 23 giugno 2025, i devoti del distretto di West Godavari hanno cantato lo Sri Sathya Sai 
Ashtottarashata Namavali mentre offrivano chicchi di riso alla fotografia di Bhagavan con la massima 
devozione. Nella sessione serale, i giovani Sai del distretto di West Godavari hanno espresso la loro 
gratitudine a Bhagavan attraverso una melodiosa sessione di canti devozionali.  

Nati come esseri umani, molti tendono a dimenticare le loro vere qualità umane. Non è la nascita o la 
forma che determina la natura di una persona, ma le sue qualità. Il loto, ad esempio, cresce nel fango, 
ma trova il suo posto sulla testa del Signore in un tempio. Ha guadagnato questo onore grazie alle sue 
qualità. Allo stesso modo, dovremmo sviluppare le nostre qualità umane senza tener conto della nostra 
nascita o delle circostanze.  

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

SEGUITE LA VOSTRA COSCIENZA 

Incarnazioni dell'Amore! 

La forma più essenziale di Dio è la Verità. È più sottile di una particella subatomica. Ecco perché si dice: 
“La verità è più fondamentale dell'atomo”. 

Lasciate che la coscienza regni 

Non ha senso adorare Dio come Sathyaswarupa, l'incarnazione della Verità, e non aderire alla verità 
nella vita quotidiana. Il Dharma (la rettitudine) nasce dalla Verità. Questa rettitudine emana dal cuore. 
La rettitudine promuove l'autosoddisfazione. È un'espressione del Sé interiore. Abbiate fede nei 
suggerimenti di questo Sé interiore. Nessuno dovrebbe agire contro i dettami della propria coscienza. 
Agire contro la coscienza è male. Agire secondo la coscienza è rettitudine. La vera adorazione consiste 
quindi nel fare ciò che è giusto secondo i dettami della vostra coscienza. Il divorzio tra pensiero e parola 
è empio. Dovrebbe esserci completa concordanza tra pensiero, parola e azione. 

Dio è Amore 

Dio è uno solo. Le vostre forme di adorazione, i rituali e le credenze sono puramente personali e non 
hanno nulla a che vedere con l'universale. Divinità significa ciò che è intero, onnicomprensivo. L'unico 
Divino è presente in tutti gli esseri. Ogni essere è pieno di Verità e Amore. Non c'è nessuno senza amore. 
L'amore può trovare sfogo in modi diversi, ma è essenzialmente uno. Quell'Amore è Dio. Non andare 
contro quell'Amore. 

Sebbene Dio possa essere adorato in varie forme, è essenziale riconoscere l'unità che le racchiude tutte. 
L'adorazione può assumere qualsiasi forma, ma l'adorazione stessa è una e la stessa. I fiori sono molti, 
l'adorazione è una. Allo stesso modo, le forme del Divino possono essere varie, ma il Principio Divino è 
uno solo, Atma. Oggi c'è solo una cosa importante di cui dovete prendere nota: abbandonate l'illusione 
che il Divino si trovi in qualche luogo remoto. Abbiate fede: “Io sono Dio”. Quando avete fede di essere 
divini, è improbabile che vi smarriate. Perseguirete la retta via. Credete che Dio è in ogni essere 

 29

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

umano. Isavasyam Idam Sarvam (l'intero universo è permeato da Dio). Vasudevasarvamidam (il mondo 
intero è permeato da Dio Vasudeva). Eko Vasi Sarva Bhutantaratma  (l'Uno è presente come anima in 
tutti gli esseri). Tutto questo è dichiarato dai Veda e dalle Upanishad, ma noi continuiamo a seguire la 
strada sbagliata senza comprenderne il vero significato e ci limitiamo a studiare. La semplice erudizione 
non rende un uomo un Pandit (un uomo di conoscenza). Pandita Samadarshina (un Pandit è colui che ha 
una mente equanime). I pandit dovrebbero essere giudicati in base a ciò che praticano e non in base ai 
loro ornamenti esteriori o a ciò che predicano o scrivono. 

Pratica prima di predicare 

Si può scrivere o leggere qualsiasi libro, ma bisogna credere fermamente che esiste solo la Divinità e poi 
adorarla in qualsiasi forma. Invece di dire cento cose agli altri, è meglio praticarne una da soli. La pratica 
è più importante della predicazione. L'ateismo è in aumento a causa della semplice predicazione senza 
pratica. Le persone si comportano in modo contrario a ciò che è scritto nei libri e a ciò che propagano. 
Questo è un atto di autoinganno. Dovremmo liberarci da tali tratti. Consideratevi figli di Dio. Dovreste 
crederci fermamente. Dovreste sviluppare buone qualità. Non c'è davvero alcuna differenza tra voi e gli 
Avatar, tranne che per il numero di aspetti del Divino presenti in ciascuno di voi. Questi aspetti possono 
essere migliorati con una condotta corretta e sviluppando l'amore divino. Dovete sviluppare 
l'equanimità. Dovete sviluppare l'amore sacro. Solo allora si svilupperanno gli aspetti divini.  

– Sri Sathya Sai Answers: Un'iniziativa delle Organizzazioni Sri Sathya Sai Seva, India. 

– Tratto dal discorso di Bhagavan tenuto nell'Auditorium Poornachandra il 23 novembre 1988. 

PUZZLE SU CUI RIFLETTERE (Risposte) 

 

 30

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

RIVOLGETE LA VOSTRA MENTE E LA VOSTRA COSCIENZA VERSO DIO 

Jnana (conoscenza) è considerata il requisito primario per l'uomo. Ma ciò che è veramente primario è la 
condotta retta. La condotta di una persona determina le sue qualità e le qualità, a loro volta, 
determinano il suo comportamento. Tutti sono figli di Dio e hanno uguale diritto all'amore del Signore. 
Perché, allora, ci sono differenze tra gli uomini? Perché non c'è uguaglianza? Questo è dovuto alle 
differenze nella struttura mentale delle persone. Se la mente è impura, le azioni di una persona saranno 
inevitabilmente impure. La mente è la causa delle azioni buone e cattive. Quando la mente e la 
coscienza sono distorte dall'egoismo, anche il comportamento umano è distorto. Quando queste sono 
rivolte verso il divino, le azioni buone seguono naturalmente.  

– Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 31

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam


