Sareriind

LUGLIO 2025



Sanathana Sarathi Luglio 2025

2

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Contenuto

Editoriale: Con gli occhi dell’amore, con | cuori meravigliati

L’amore divino e la Vera religione, Sri Sathya Sai Baba, il 25 dicembre 1999

Sai, |’abitante interiore, R.J. Rathnakar

La profonda devozione attira la divinita, Geeta Mohanram

Ramakatha Rasavahini, Capitolo 4, | figli, Sri Sathya Sai Baba

Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali: 3. Om Sri Sai Sathya Dharma Parayanaya Namah
Siate buoni, fate del bene, vedete il bene, Prof. E. Mukundan

Chinna Katha: Pratica e predica

Puzzle da risolvere

Celebrazioni a Prasanthi Nilayam, un resoconto

Programma di chiusura del Corso della Fondazione Sri Sathya Sai Adhyatma Vidya
Lettere d"amore dall” amore, Sri Sathya Sai Baba

Pellegrinaggio dei devoti, La gioia della sadhana collettiva, un resoconto

Seguite la vostra cosciienza, Sri Sathya Sai Baba, il 23 Novembre 1988

Puzzle risposte

Rivolgete la vostra mente e la vostra coscienza verso dio, Sri Sathya Sai Baba

3

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Editoriale

CON GLI OCCHI DELL'AMORE, CON | CUORI MERAVIGLIATI

In questa terra sacra del Bharat, il tempo € sempre stato un fiume gentile, che scorre con storie di
devozione, servizio e trasformazione. Ogni pagina del Sanathana Sarathi di questo mese porta con sé
gocce di quel fiume, scintillanti dell'amore del Signore e piene del profumo del Suo messaggio.

Che bellissimo arazzo & diventato questo numero! Dai commoventi episodi dei Divini Leelas e dall'eterna
saggezza dei Discorsi di Swami, alle riflessioni toccanti dei devoti, ogni articolo sussurra lo stesso
messaggio: “Vivete nell'amore e lasciate che quell'amore fluisca attraverso ogni pensiero, parola e
azione”.

Al centro di questa edizione c'é una silenziosa celebrazione del nostro viaggio con Lui. Ramakatha,
Lettere d'amore, Sai I'Indweller e altri tesori spirituali riflettono le molte sfumature degli insegnamenti di
Swami: compassione, abbandono e fede incrollabile. In particolare, il discorso presentato in questo
numero ci porta nel mondo sacro delle Gopika, la cui devozione incondizionata a Krishna rimane uno
degli esempi pilu puri di amore divino. Il messaggio di Swami qui € inequivocabile: non é l'intelletto, ma
I'amore che concede I'accesso alle camere piu segrete di Dio. Egli ci ricorda che la devozione & la porta
verso la liberazione, che sono le donne di carattere e di fede incrollabile che hanno plasmato non solo le
famiglie, ma il destino di intere culture.

L'invito di Swami a tutti noi, uomini e donne, a mantenere la spiritualita in primo piano in tutte le nostre
azioni risuona particolarmente profondo mentre portiamo avanti la Sua missione. Anche nei racconti e
nelle parabole piu semplici che Egli ha condiviso, si trovano le risposte alle nostre lotte pilt complesse. Le
Gopika non cercavano miracoli, cercavano solo la Sua Presenza. Questo ¢ il desiderio che Egli ci chiede di
coltivare.

Mentre ci avviciniamo dolcemente al sacro centenario dell'avvento di Bhagavan, la risonanza del Suo
messaggio divino diventa sempre piu forte. In ogni storia di fede, in ogni sussurro di saggezza e in ogni
scorcio del Suo amore, ci viene ricordato che I'Avatar cammina ancora con noi, dentro, fuori e oltre.

Possa questo numero diventare non solo qualcosa da leggere, ma qualcosa da sentire. Qualcosa da
portare con sé, come una calda lettera dal proprio Amico pil sincero.

Mentre percorrete le pagine che seguono, possa il vostro cuore traboccare d'amore per Swami, proprio
come un tempo le Gopika desideravano Krishna, vedendolo in ogni foglia, in ogni brezza, in ogni
momento.

Lasciamo che questo Amore ci guidi avanti, verso di Lui, dentro di Lui, come Lui.

4

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



AVATAR VANI

L'AMORE DIVINO E LA VERA RELIGIONE

Al momento della nascita, tutti gli esseri umani sono puri e incontaminati. Sono solo I'ambiente e la
compagnia che inquinano la mente umana. Segui i dettami della tua coscienza. L'amore e l'equanimita
sono diritti innati dell'uomo.

(Poema telugu)
Incarnazioni dell'amore!

Le Gopika desideravano ardentemente Krishna quando lascio Gokul per Mathura, dove era
completamente immerso negli affari del regno.

Siate uno con il Signore come le Gopika

Le Gopika non riuscivano a sopportare il dolore della separazione dal loro amato Signore e aspettavano
con ansia il suo ritorno. L'intero Gokul aveva I'aspetto di una terra arida. A Gokul non mancavano né cibo
né comodita, ma le Gopika non riuscivano a goderne perché pensavano che la vita non valesse la pena di
essere vissuta senza Krishna, che consideravano la loro stessa vita. Persero la salute e la felicita perché
non riuscivano a sopportare il dolore della separazione da Lui. Krishna, consapevole della situazione
delle Gopika, chiamo il suo amico Uddhava e gli chiese di recarsi a Gokul per consolare le Gopika e
trasmettere loro il Suo messaggio. Uddhava era un grande filosofo e Jnani (uno dei saggi). Capi che
Krishna era onnipresente. Seguendo gli ordini di Krishna, si reco a Gokul e trasmise il messaggio di
Krishna alle Gopika e ai Gopala. Disse loro che non dovevano limitare Krishna a un piccolo corpo fisico
pensando che fosse presente solo a Mathura. Cerco di spiegare alle Gopika che Krishna era Dio stesso ed
era presente ovunque; non c'era quindi motivo di essere tristi perché era lontano.

Poiché le Gopika si erano totalmente arrese a Krishna, non guardavano né parlavano con uno
sconosciuto. Cosi, crearono un Bhramara (un'ape ronzante) come intermediario e parlarono con
Uddhava rivolgendosi all'ape. Essendo abituate ad adorare la bella forma di Krishna, non riuscivano a
pensare a Krishna come a un'entita senza forma. Prendendo in giro la predicazione di Uddhava, gli
chiesero: "Tu metti in pratica cio che predichi? Tu stai godendo della vicinanza del nostro Signore
Krishna, ma ci dici di sperimentare il Suo aspetto senza attributi e senza forma. Non vogliamo la tua
predicazione o la tua filosofia. Non ci interessa il tuo Dio senza forma e senza attributi. Riportaci il nostro
caro Krishna“. Dissero: “Krishna ha rubato il nostro cuore e la nostra anima. Abbiamo una sola mente e
guella & andata con Lui a Mathura; non ne abbiamo un'altra per ascoltare cio che stai predicando".

La dichiarazione delle Gopika di avere un'unica mente fece capire a Uddhava la loro devozione
incondizionata. Capi che il principio divino puro, immacolato ed eterno puo essere raggiunto solo
fissando la mente su Dio. Ascoltando le parole delle Gopika, Uddhava si rese conto che tutta la sua Jnana
(saggezza) era inutile. Si considero totalmente ignorante per aver sottovalutato I'amore e la devozione
delle Gopika per Krishna.

Sin dai tempi antichi, molte donne nobili sono nate in questa terra sacra di Bharat e hanno dato un
esempio al mondo con il loro carattere esemplare e la loro devozione. Avrete forse sentito parlare di
Savitri, che riportd in vita il marito morto; Chandramati, che spense un incendio in un attimo
dimostrando il potere della verita; Sita, che usci indenne da un rogo ardente, e Damayanti, che ridusse in
cenere un malvagio cacciatore con il potere della sua castita. Tutte queste nobili donne hanno portato

5

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



fama e gloria a Bharat. Non solo Bharat, ma il mondo intero progredira grazie alle donne di carattere e
nobilta. Quindi, non sottovalutate mai le capacita delle donne.

Le donne simboleggiano la devozione

Infatti, le donne simboleggiano Bhakti (devozione) e gli uomini rappresentano Jnana (saggezza). Chi ha
devozione ha il diritto di entrare anche nelle camere interne del palazzo divino, mentre chi ha saggezza
ha accesso solo alla sala delle udienze di Dio. Forse sapete che i re di un tempo convocavano riunioni
nella loro sala delle udienze reale, dove si riunivano solo gli uomini. Gli uomini non potevano entrare
nell'Antahpuram (le camere interne del palazzo). Solo le donne, che simboleggiano la devozione, hanno
accesso all'Antahpuram di Dio. La maggior parte degli uomini che si sono riuniti qui oggi sono qui solo
grazie all'ispirazione delle donne. Le donne sono responsabili del fatto che gli uomini seguano il sentiero
della devozione.

L'uomo si considera saggio, ma in realta & ignorante. Hanno solo una conoscenza testuale, ma non sono
saggi per andare oltre. E tutta conoscenza libresca. La conoscenza delle donne, invece, & conoscenza
pratica. Non possiamo generalizzare, ma & vero per la maggior parte di loro.

Il cuore di Uddhava, che era considerato un uomo saggio, fu trasformato quando vide I'amore e la
devozione delle Gopika per Krishna. Si avvicind a Krishna con una preghiera affinché gli fosse concessa
almeno una parte della loro devozione. Le Gopika risposero che avevano un solo pensiero, che era
incentrato su Krishna. Ma gli uomini hanno molte menti! Questa affermazione delle Gopika & di per sé la
piu alta filosofia.

Ci sono diversi compiti che vi attendono. La semplice distribuzione di cibo, medicine e I'organizzazione di
programmi Bal Vikas non sono sufficienti. Naturalmente, tutte queste cose sono necessarie, ma insieme
a tutte queste attivita sono essenziali anche gli insegnamenti spirituali. Se I'elemento spirituale della vita
viene perso, la vita € uno spreco. Pertanto, assicuratevi che la spiritualita sia in primo piano in tutte le
vostre attivita. Dovete diffonderla combinando questi quattro aspetti: morale, secolare, fisico e
spirituale.

Le donne hanno generalmente meno liberta degli uomini. Se solo alle donne fosse stato concesso lo
stesso livello di liberta concesso agli uomini, la societa sulla faccia della terra sarebbe cambiata.
Lavorano sotto molte restrizioni imposte dai mariti, dai padri e dai figli. Nonostante le forti pressioni da
tutte le parti, stanno avanzando. D'altra parte, gli uomini non hanno quasi nessuna di queste restrizioni.
E sorprendente che persone con tanta liberta non intraprendano una ricerca spirituale o un servizio
sociale. A che serve la vostra istruzione se non la utilizzate per il servizio della societa? Tanto vale gettare
i libri nel fuoco

Accumulate Guna, non Dhana

E pit importante accumulare Gunas (virtu) che Dhana (ricchezza). La ricchezza & accumulata da tante
persone. Cosa portano con sé quando lasciano questo mondo? Nulla. Naturalmente, bisogna
guadagnare la ricchezza. Ma l'accumulo di ricchezza dovrebbe essere entro certi limiti. Tutte le vostre
facolta dovrebbero essere a disposizione della societa.

(Bhagavan concluse il suo discorso con il Bhajan, “Prema Mudita Manase Kaho...”)

— Tratto dal discorso di Bhagavan del 25 dicembre 1999. Questo discorso é stato trasmesso nella Sai
Kulwant Hall in occasione della Conferenza Globale Mahila di Sri Sathya Sai la mattina dell'8 giugno
2025.

6

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



E stata la virtu a rendere immortale Draupadi. L'India ha avuto molte donne cosi grandi, la cui virtu e
saggezza sono state esaltate nel corso dei secoli. Sita, Savitri, Gargi, Anasuya, Damayanti; donne che
sono entrate nel cuore di milioni di persone che le venerano e traggono ispirazione da loro quando si
trovano ad affrontare calamita o crisi. Erano piene di amore puro verso tutti coloro che soffrivano; erano
pronte a servire i poveri e gli afflitti; erano cosi salde nella loro fede in Dio che sopportavano le miserie
pil atroci con gioiosa sottomissione alla Sua Volonta. La fede pud darvi quella forza e quella pace.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

SAIl, L'ABITANTE INTERIORE

R.J. Rathnakar

Un giorno, dentro lo Yajur Mandir, Swami era pronto per uscire per il Darshan. lo stavo aspettando vicino
alla porta per aprirla. Mi fu detto che Swami aveva la febbre alta. Quindi, presi coraggio e mi misi davanti
alla porta come per bloccargli il passaggio, chiedendo a Bhagavan di ritardare |'uscita per il Darshan. Lui
guardo la porta, desideroso di uscire, indicando che dovevo aprirla. Mi inginocchiai davanti a Lui e dissi:
“Swami, Tu hai la febbre alta, per favore ritarda l'uscita per il Darshan”. Non si pud nemmeno
immaginare cosa disse Swami in quel momento. Con un sorriso, disse che voleva incontrare i devoti che
lo stavano aspettando da diverse ore. Poi disse: “Bhaktule lenappudu naaku ikkada inkemi pani undira?
(Senza i miei devoti, che lavoro ho da fare qui?)”. Non appena sentii quelle parole, aprii
involontariamente la porta. Non osavo intralciarGli il passaggio. Nessuno pud comprendere il Suo
Amore. Egli e il Signore piu amorevole. Nonostante tutti i disagi fisici, voleva stare con i Suoi devoti. Usci
per il Darshan dicendo: “Senza i devoti, non ho nessun lavoro da svolgere”.

Dal giorno in cui Swami dichiaro di essere venuto per la redenzione dell'umanita, fino al giorno del
Mahasamadhi, ogni parola che pronunciod era per noi; ogni passo che Egli fece era per noi; ogni azione
che compi era per noi. Bhagavan Sri Sathya Sai Baba & I'Essere Divino pil altruista che potessimo mai
incontrare su questo pianeta; camminava, parlava e agiva solo per il nostro bene. Tutte le Sue attivita
erano per il benessere dell'umanita.

Cari fratelli e sorelle, fermiamoci un attimo a riflettere. Chi era felice quando Swami usciva per il
Darshan? Era Bhagavan o eravamo noi ad essere felici? Eravamo noi che desideravamo ardentemente il
Suo Darshan. Durante il 2005, in alcuni giorni il Darshan era in ritardo o Swami non usciva proprio.
Ricordo quanto i devoti pregavano per Lui... “Ti prego, vieni, Swami, vieni per il Darshan!” Perché?
L'unica ragione era che volevamo vederlLo, volevamo sentirLo, volevamo provare la gioia della Sua
presenza. Quando Swami prendeva una nostra lettera, chi non si & sentito euforico e felice? Non
eravamo forse noi che desideravamo e pregavamo che le nostre lettere fossero accettate da Swami?
Quando Swami ci rivolgeva una parola, chi non era gioioso? Quando ci chiamava per un colloquio, non
eravamo eravamo al settimo cielo per |'estasi? In realta, noi devoti lo volevamo e continuiamo a volerlo,
giorno dopo giorno.

Un giorno, alcuni devoti furono chiamati per un colloguio. Un devoto del gruppo informo Swami che il
giorno dopo sarebbe stato il suo compleanno. Allora Swami disse: “Ci vediamo domani”. Dopo che il
colloquio era finito e il gruppo stava lasciando la stanza, il signore improvvisamente si ricordo di
qualcosa, torno da Swami e disse: “Swami, tra due giorni € I'anniversario di matrimonio di mio figlio”.
Swami rispose: "Molto felice. Li benedird”. Poi il signore pregd Swami: “Ci sara anche mio nipote. Deve

7

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



ricevere I'Aksharabhyasam (iniziazione all'istruzione)”. Swami disse:”Va bene". Alla fine, il sighore se ne
ando. Poi Swami commento: “Anche se restassi altri 500 anni, questo & cio che mi chiedereste...
Matrimoni, anniversari, compleanni, Aksharabhyasam...”

Questa e un'osservazione molto significativa dalla quale tutti dovremmo capire e imparare cosa
dovremmo chiedere a Lui. Le cose mondane rimarranno con noi per sempre. E una saga senza fine e
tutti questi desideri banali non fanno alcuna differenza per nessuno, nel viaggio eterno della vita. Stiamo
dimenticando la presenza divina piu propizia di Dio, limitandoci a chiedere cose futili. Swami diceva
sempre: “Perché chiedere caffe in polvere davanti al Kalpavriksham (I'albero che esaudisce i desideri)?”
Abbiamo il nostro Swami che pud concederci qualsiasi cosa, ma chiediamo solo cose insignificanti.
Questo ¢ il motivo per cui e venuto a risvegliarci. Swami diceva: “lo sono Dio. Anche voi siete Dio. L'unica
differenza € che io lo so e voi non lo sapete. Sono venuto per farvi realizzare la vostra vera identita!”.
Questa e la profonda verita che ha dimostrato in ogni momento della Sua vita.

Molti mi chiedono com'era Swami nelle Sue stanze private. Che fosse nella Sua camera da letto, nel
salotto, nella sala da pranzo o nella sala del Darshan, Swami era sempre Swami.

Cio che diceva all'eta di 15 anni, continuava a proclamare anche all'eta di 85 anni. Solo chi ha una forte
convinzione pud essere cosi coerente. Se non fosse stato cid che professava, non avrebbe potuto
trasmettere lo stesso messaggio con tanta coerenza. All'eta di 14 anni, ha detto addio alla famiglia e ha
continuato a benedire i devoti e a guidarli fino all'eta di 85 anni, e continua a farlo anche ORA. Noi esseri
umani non avremmo potuto essere cosi coerenti per settant'anni e sicuramente avremmo commesso
gualche errore prima o poi, a causa della stanchezza, della negligenza o dell'arroganza.

Vorrei raccontare un altro episodio accaduto durante un viaggio con Bhagavan. Eravamo partiti per un
viaggio di un giorno e avevamo raggiunto la destinazione verso le 21:00 di sera. Verso le 21.30, Swami si
stava ritirando nella Sua camera da letto. In quel momento erano presenti un devoto anziano e io. Il
devoto prego: “Swami deve essere stanco perché e stato un lungo viaggio e dovrebbe riposarsi”. Swami
rispose immediatamente: "Il corpo & stanco. lo non sono stanco. Sono fresco". Non era un luogo
pubblico né c'era una grande folla. Era un momento nella Sua camera privata, con solo noi due. La
reazione di Swami alle 21:30 nella Sua camera privata evidenzia anche che era in missione 24 ore su 24,
7 giorni su 7. Era sempre Se stesso. Rimaneva sempre in quella coscienza divina. Ecco perché tutti coloro
che Lo servivano erano in allerta mentre erano con Lui. Siamo sempre nella Sua consapevolezza, in ogni
momento.

Un giorno abbiamo avuto I'opportunita unica di fare Pada Seva a Swami (un'occasione per massaggiare
delicatamente i Suoi piedi). Swami stava leggendo le lettere inviate dai devoti. Nel frattempo, chiamo Sri
Chiranjeevi Rao e disse: “Nell'edificio accanto ci sono dei rotoli di stoffa. Vai a prenderne uno”.
Probabilmente voleva che fosse dato a un sarto per cucire qualcosa per i bambini della scuola. Sri
Chiranjeevi Rao era una persona di bassa statura. Era sempre con Swami e svolgeva regolarmente le sue
istruzioni nelle attivita quotidiane dell'Ashram. Quando Sri Chiranjeevi Rao ando nell'edificio accanto ed
entro nella stanza dove era buio e si vedeva molto poco. Gli interruttori della luce erano coperti da fasci
di stoffa. Non riusciva a vedere nulla e cercava di arrampicarsi sui fasci di stoffa per raggiungere gli
interruttori. Ma scivolo all'indietro. Provo pil volte a raggiungere gli interruttori, ma ogni volta scivolava
e cadeva. Swami stava leggendo una lettera. All'improvviso chiuse gli occhi e disse: “Chiranjeevi Rao sta
scivolando e non riesce a raggiungere l'interruttore, vai ad accendere la luce”." Immediatamente, uno
dei fratelli presenti nella stanza andd ad accendere la luce. Sri Chiranjeevi Rao fu piacevolmente
sorpreso di sentire i commenti di Swami. Disse che non sapeva cosa fare e che non voleva tornare
indietro senza il pacco di stoffa. Swami stava leggendo una lettera nell'edificio accanto e rispose
immediatamente per aiutarlo. Le vie di Swami sono imperscrutabili. Pud sembrare una cosa semplice.
Era I'ennesima prova della Sua onniscienza. Bhagavan conosceva l'intero universo cosi come sapeva cosa

8

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



stava succedendo nell'edificio accanto. Sapeva esattamente cosa sarebbe successo a ciascuno di noi in
ogni momento.

Andiamo al tempio per pregare. Mentre preghiamo, chiudiamo gli occhi con riverenza. Preghiamo in
silenzio con la mente e con il cuore. Percorriamo lunghe distanze e restiamo in fila per ore per avere il
darshan della divinita nel tempio. Quando siamo nel sancta sanctorum, cosa facciamo? Siamo andati a
vedere il Signore e davanti al Signore chiudiamo gli occhi. Swami diceva sempre che chiudiamo gli occhi
perché Dio non é fuori, Dio & dentro. Esteriormente, cio che facciamo sembra contraddittorio, ma e fatto
inconsciamente. Inoltre, non diciamo mai le nostre preghiere ad alta voce. Le diciamo silenziosamente
nel nostro cuore. E chi ascolta quelle preghiere? Quando diciamo che Swami ha esaudito le nostre
preghiere, come ha fatto ad ascoltarci se abbiamo pregato silenziosamente dentro di noi? Questo
dimostra solo che Dio € nei nostri cuori. Dobbiamo credere fermamente alla verita che Dio & dentro di
noi. Se Egli & in grado di ascoltare le nostre preghiere recitate silenziosamente nel profondo del nostro
cuore, sappiamo che Egli & nei nostri cuori. Ogni atomo dell'universo & permeato da Dio.

In uno dei suoi discorsi, Swami ha detto: “Swami, essendo Colui che dimora interiormente, ascolta tutte
le preghiere che fate interiormente. Se pensate che Lui sia fuori e pregate interiormente, come potete
aspettarvi che le vostre preghiere raggiungano Swami? Pregate con la ferma convinzione che Lui &
sempre in voi, con voi, intorno a voi, sopra di voi e sotto di voi”. Pertanto, Dio &€ molto presente in noi.
Egli e Colui che dimora interiormente non solo negli esseri umani, ma in tutti gli esseri viventi.

Il Brahman onnipervadente risplende in noi come principio dell'Atma. Quando realizzeremo questa
verita, comprenderemo la natura del mondo. L'unico modo per realizzare Dio € rivolgere la nostra
visione verso l'interno. “Non potrete mai avvicinarvi a Me con pratiche esteriori. Anche se siete
fisicamente al mio fianco, in realta potreste essere lontani da Me. Se aderite ai principi di Sathya,
Dharma, Santhi, Prema e Ahimsa, anche se siete lontani da Me, sarete sempre vicini a Me. Queste sono
le pietre miliari lungo il sentiero che conduce a Me”, ha dichiarato Bhagavan. Pertanto, conduciamo la
nostra vita seguendo questi quattro principi cardine, rivolgiamo lo sguardo verso l'interno,
sperimentiamo e godiamo della vicinanza di Sai, Colui che dimora interiormente, affincheé diventiamo

destinatari della Sua immensa grazia.

— L'autore &€ amministratore fiduciario dello Sri Sathya Sai Central Trust.

LA PROFONDA DEVOZIONE ATTIRA LA DIVINITA*

Geetha Mohanram

Da bambini, non capivamo molto dei lunghi discorsi di Swami, anche se li ascoltavamo con attenzione.
Uno degli insegnamenti di Swami era l'impegno nel dovere e come dovevamo compierlo. A quei tempi, a
Brindavan non c'erano Seva Dal ma solo poche persone, pochi volontari, che venivano ad aiutare.
Quando andavamo a Brindavan nei fine settimana, ci venivano assegnati piccoli compiti come diserbare
e innaffiare le numerose piante di gelsomino e rose che Swami aveva fatto piantare. Quando Swami
usciva per il darshan, pulivamo la casa. Tutti i miei cugini erano piu grandi di me e avevano compiti
importanti come cambiare le tende, stirare le vesti di Swami, ecc. A me non veniva assegnato nessun
compito, quindi ero piuttosto arrabbiata. Swami mi chiese: “Che cosa € successo?” lo risposi: "Swami,
tutti hanno preso in consegna tutti i compiti da svolgere mentre io non ho niente da fare”. Swami disse:
“Davvero?”. Accanto alla sala da pranzo di Swami c'era uno spazio aperto dove erano conservate molte

9

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



fotografie di Swami e Shirdi Baba su un altare. A quei tempi, Swami accettava ghirlande dai devoti che
venivano poi messe sulle sue foto. Ogni due giorni, quelle ghirlande dovevano essere rimosse e I'altare
doveva essere pulito. Swami disse: “Fai tu quel lavoro. Vieni comunque nei fine settimana. Dato che in
quel periodo vengono molti devoti, ci saranno molte ghirlande da rimuovere”. Ero molto felice perché
questo significava che avrei visto Swami spesso mentre svolgeva le Sue attivita e mentre concedeva
interviste alla gente. Oltretutto, si trattava anche di un lavoro facile da fare per me.

Uno di quei fine settimana, quando frequentavo la quinta elementare, dissi a mia madre che non volevo
andare a Whitefield, come chiamavamo allora Brindavan. Avevo letto sul giornale che la musicista M.S.
Subbulakshmi avrebbe dovuto esibirsi a Bangalore quel giorno. Ero una grande amante della sua musica
e volevo assistere al suo concerto. Chiesi a mia madre di sostituirmi nel compito di rimuovere le
ghirlande quella settimana. Mia madre mi chiese se avessi informato Swami la settimana precedente.
Dato che avevo chiesto io di fare quel lavoro, mia madre mi disse che non potevo sottrarmi al mio
dovere senza dirlo a Swami. | miei genitori erano molto severi. Quindi, controvoglia, andai con i miei
genitori all'ashram di Swami a Whitefield. Dopo che Swami ando al darshan mattutino, feci il mio dovere
di togliere le ghirlande e spazzare il posto in modo approssimativo, sostituendo le foto un po’
bruscamente, con un tonfo, dopo averle spolverate. Swami entrd dopo il darshan e mi chiese: “Emi
ayindi neeku? Yenduku ala kodutunnaavu nanni? (Cosa ti & successo, perché mi colpisci cosi?).” Noi
pensiamo che sia solo una foto, ma &€ molto di piu! Mi chiese: “Enduku inta kopam? (Perché tanta
rabbia?)”. Rimasi in silenzio. Swami mi sollecito a rispondere e io dissi: “Volevo andare al concerto di
M.S. Subbulakshmi. Non volevo venire qui, ma mia mamma mi ha costretto”. Swami si mostro
comprensivo, dicendo: “Oggi avrebbe potuto fare lei il tuo dovere”. Mi sentii subito sollevata dal fatto
che Swami aveva capito il mio problema! Poi dissi a Swami: “Gliel'ho chiesto, ma mi ha detto che
siccome non avevo chiesto il permesso a Te, non potevo andare al concerto”. Swami commento: “Ouna?
(Davvero?) Pani muginchu! (Finisci il lavoro!)”. Si spostd un po' pil avanti e disse: “Darshanam aayin
tharvata saayenkalam, jaldi finish chestaam, meeranta intiki povachu le (Finiremo il darshan presto, cosi
potrete andare tutti)”. All'improvviso il mio umore passo dalla depressione all'eccitazione! Disse anche:
"Dopo il darshan non ci sara la sessione di discorsi. Potete andare a casa presto e andare al concerto”.
Ero molto felice. Poi Swami chiese: “A che ora ¢ il concerto?” lo risposi: “Swami, alle 19.00“. Non appena
Swami se ne ando, mi rivolsi ai miei cugini dicendo: “Non iniziate a cantare bhajan e non fate domande a
Swami dopo il darshan!" Anche loro erano amanti di M.S. Subbulakshmi, quindi furono d'accordo con
me. Ma dopo il darshan, Swami si sedette e, come al solito, chiese: “Emi samaachaaram? (Che notizie ci
sono?)”. Nel momento in cui Swami fece quella domanda, capimmo che sarebbe stata una sessione
prolungata perché c'erano altre persone nel gruppo, non solo la nostra famiglia. Qualcuno fece una
domanda e Swami inizid un discorso. Eravamo cosi delusi!

Ma all'improvviso Swami si alzd, ando nella stanza davanti e non tornd per alcuni minuti. Poi riapparve
seguito da M.S. Subbulakshmi e dal suo intero gruppo di musicisti accompagnati insieme al marito.
Swami chiese a M.S. Subbulakshmi in tamil: “Eppadi irukke? (Come state?)”. Poi chiese: “Non avevate un
kutchery (concerto) oggi?” Poi indicando me, disse: “Questa ragazza & molto delusa per aver perso il
vostro concerto oggi. E tardi ormai”. M.S. Subbulakshmi rispose: “No, Swami, c'é stato un errore sul
giornale; hanno messo la data di oggi invece di quella di domani. Sono venuta un giorno prima per poter
avere il Vostro darshan”. Aveva tanta devozione e amore per Swami. Poi chiese a Swami il permesso di
cantare in Sua presenza. Swami nomino sette o otto famosi kriti (canzoni carnatiche) che mi piacevano e
M.S. Subbulakshmi li canto tutti! Dopo il concerto, Swami la benedisse, le diede della vibhuti e trascorse
un po' di tempo con tutto il gruppo. Poi Swami mi disse: “Vedi, poiché hai fatto il tuo dovere, anche se
controvoglia, e hai ascoltato tua madre, M.S. Subbulakshmi & venuta di persona e ha cantato tutte le
canzoni che ti piacciono. “Duty santoshanga cheyyali (fai il tuo dovere con gioia, senza pensare al
risultato)”. “Qualunque lavoro tu faccia, fallo come se fosse il lavoro di Swami e io vegliero su tutto”. Ci
insegnava lezioni cosi semplici ma profonde che noi bambini potevamo assimilare facilmente.

10

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Un fine settimana, mentre pulivamo la Sua residenza, Swami disse: “Domani vado a Horsley Hills. Voi
avete tutti le vacanze estive, quindi potete venire”. Ci disse di essere pronti alle 6 del mattino perché il
viaggio era lungo. Eravamo pronti prima che Swami scendesse dalla Sua stanza. C'era una gara per
vedere chi avrebbe seguito direttamente Swami con la propria auto. C'erano quattro o cinque auto in
fila; il Prof. Kasturi, Sri Raja Reddy, la nostra famiglia e altre due o tre famiglie erano nel seguito, circa
venticinque persone in tutto. A Horsley Hills, alloggiammo con Swami in un vecchio bungalow britannico
che apparteneva a un devoto di Swami. Allo stesso modo, negli anni successivi, anche gli studenti
universitari che accompagnavano Swami a Kodaikanal avrebbero avuto il privilegio di soggiornare con
Lui. Rimanemmo |i con Swami per dieci giorni. Le donne del gruppo cucinavano per Swami. C'era un
bellissimo giardino che ci piaceva molto. A volte Swami si sedeva in giardino e teneva un breve discorso
o addirittura materializzava qualcosa. Abbiamo trascorso dei momenti molto belli con Lui.

In quel bungalow c'era acqua potabile, ma quella per altri usi, come per sciacquare i bagni e lavare i
vestiti, era scarsa. Dietro il bungalow c'era una piccola stalla che ospitava due bufali. Un uomo portava
regolarmente i bufali ad un pozzo a circa cinque chilometri di distanza. Attingeva I'acqua dal pozzo e la
versava in bidoni legati ai lati degli animali con delle corde. | bufali trasportavano I'acqua al bungalow
affinché bidoni pieni venissero poi svuotati in una cisterna. Quando il livello dell'acqua nella cisterna
scendeva di nuovo, i bufali venivano guidati fino al pozzo per prenderne altra. Questo accadeva ogni
giorno, a volte piu volte al giorno. Finalmente, dopo dieci giorni meravigliosi, Swami disse a tutti di
prepararsi per partire per Bangalore il giorno seguente. Ci fu detto di farci trovare seduti in macchina
entro le 6:00 del mattino.

Eravamo tutti pronti per partire. Mentre Swami stava per salire in macchina, dove lui e il Professor
Kasturi avrebbero viaggiato, cambio rotta e si diresse verso il retro dell'edificio. Il Professor Kasturi scese
dall'auto e segui Swami in silenzio, curioso di vedere dove stesse andando. Essendo giovane e curiosa,
scesi anch'io dall'auto e iniziai a seguire il Professor Kasturi. Swami ando alla stalla dove erano legati i
bufali e inizio a parlare con loro come se fossero umani. All'inizio, pensammo che Swami stesse parlando
con l'uomo che si prendeva cura dei bufali, ma non c'era nessuno.

Disse: "Paapam, meeriddaroo chaala pani chesaru roju anta duram velli naa bhaktulakanta neelu
techchaaru. Chaala santosham bangaru (Entrambi avete lavorato instancabilmente ogni giorno portando
acqua per i miei devoti. Sono molto felice, miei cari)." Abbiamo potuto vedere le lacrime scorrere
copiosamente dagli occhi dei bufali. Swami disse: “Yeduvaddu (Non piangere), ti rivedro”. | bufali
scossero la testa all'unisono. Swami poi disse: "Chaala santosham (Molto felice)", accarezzo le loro
guance, creo poi vibhuti e la applico sulla loro fronte. Disse: “Nenu velli ostanu poddu ayipotundi (me ne
vado adesso, si sta facendo tardi)”. Poi, fingendo di averci appena visti, Swami esclamo: "Dhunnapotula,
ikkada yenduku unnaru? (Bufali! Cosa ci fate qui?)". Cercammo di nasconderci dietro i cespugli. "Vi
avevo detto di sedervi in macchina", disse Swami contrariato. Il professor Kasturi ebbe grande presenza
di spirito e rispose: "Se ci sediamo in macchina, chi scrivera di questi lila (drammi divini), Swami? Questo
amore incondizionato e infinito che hai per tutte le creature, chi altro lo possiede?”. Swami rispose: “E
per questo che sono venuto". Poi, indicandomi, Swami chiese: "E lei?". Immediata la risposta: "Un
giorno lo raccontera ai suoi figli, Swami!". Il professor Kasturi aveva una risposta azzeccata per ogni
domanda!

Nel corso degli anni, ho narrato questo episodio del bufalo in molti luoghi. Una volta, nella stanza delle
interviste, Swami disse: "Aa dunnapotula katha, baaga cheptave (Racconti la storia del bufalo molto
bene). A tutti piace questa storia, vero? Per me, tutte le creature sono uguali: esiste solo la
comunicazione cuore a cuore".

— l'autrice, una ispirata oratrice

11

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Vahini - il Flusso Eterno: Ramakatha Rasavahini — Capitolo 4

| FIGLI*

Coloro che videro questa trasformazione la considerarono un grande miracolo! Lakshmana, che fino a
guel momento aveva sofferto, comincio a balbettare forte per la gioia, scalciando con i piedi e agitando
le mani con allegria, come fanno i pesci quando vengono ributtati in acqua, scivolando allegramente con
rapidi guizzi. Era alla presenza di Rama, immerso nella beatitudine e consapevole della Grazia che Rama
gli aveva riversato addosso.

La storia di Satrughna era simile. Era malinconico, avverso al cibo e al gioco. Sembrava molto debole e
stanco. Sumitra era preoccupata per questo fatto. Cosi invito il precettore a palazzo e gli chiese il motivo.
Vasishtha sorrise di nuovo. Disse: "Madre! | tuoi figli non sono persone comuni. Sono nati per recitare un
dramma divino! Metti Satrughna nello stesso letto di Bharata! Allora la sua routine quotidiana sara
gioiosa. Sara estremamente felice. Non devi piu preoccuparti». Vasishtha la benedisse e se ne ando.
Sumitra segui immediatamente le sue istruzioni. Da allora, Satrughna trascorse il tempo in compagnia di
Bharata. | bambini erano insieme in una beatitudine senza limiti; i loro progressi erano
incommensurabili! Come lo splendore del sole, crescevano in intelligenza e gloria di ora in ora. Sumitra
non aveva pit nulla da fare per i suoi figli, ma poiché amava i suoi gemelli come la sua stessa vita,
trascorreva parte del suo tempo con Kausalya e parte con Kaikeyi, coccolando i bambini e provvedendo
ai loro bisogni. Si spostava da un palazzo all'altro e assaporava il suo compito di domestica che si
prendeva cura del benessere dei bambini.

«Non sono destinata a essere loro madre», si lamentava a volte in solitudine. Spesso si chiedeva come
fosse potuta nascere questa strana situazione, per cui i suoi figli erano felici con quelle madri e non con
lei.

Alla fine, ando dal precettore e lo prego di placare la sua ansia. Egli le rivelo la vera ragione: «Madre,
Lakshmana & una “parte” di Rama; Satrughna & una “parte” di Bharata». Non appena queste parole
uscirono dalla sua bocca, Sumitra esclamo: “Si, si! Ora capisco! Sono felice di sapere da te la verita”, e
cadde ai piedi di Vasishtha e si ritiro nelle stanze interne.

Disse tra sé: «Quando l'aquila porto via nel suo becco il prezioso dono del payasam offerto dal
Messaggero Divino, fui cosi spaventata all'idea che il re si arrabbiasse per la mia negligenza che informai
Kausalya e Kaikeyi della calamita; lei verso per me una parte dalla sua tazza e I'altra sorella verso un'altra
parte dalla sua tazza. Cosi, solo io tra le regine ho avuto due gemelli, grazie alle doppie porzioni che ho
consumato! Oh, la volonta di Dio & misteriosa. Nessuno puo conoscere la sua potenza e la sua maesta.
Chi puo¢ alterare il Suo decreto?

«Si», si consolo, «li ho portati in grembo per nove mesi; ho sopportato i dolori del parto. Ma le loro vere
madri sono Kausalya e Kaikeyi, non c'e dubbio». Si convinse di questo e affido volentieri i suoi figli a
Kausalya e Kaikeyi, unendosi a loro nel coccolarli e nel crescerli.

Le ancelle e molti parenti della famiglia reale provavano grande gioia nel guardare i bambini che
giocavano. Dopo che se ne erano andati, Kausalya insisteva affinché fossero eseguiti scrupolosamente i
riti per allontanare il malocchio. Era cosi affettuosa e premurosa nei confronti dei bambini che non si
accorgeva del passare del giorno e dell'arrivo della notte, né del passare della notte e dell'alba di un

12

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



nuovo giorno. Non riusciva a perderli di vista nemmeno per un istante. Mentre faceva il bagno o era
impegnata nel culto all'interno del santuario, la sua mente era rivolta a loro e si affrettava a raggiungerli
il pil rapidamente possibile. Sbrigava tutte le sue faccende in fretta per poter dedicare pil tempo alla
loro cura.

Un giorno fece il bagno a Rama e Lakshmana. Applico del fumo profumato ai loro riccioli per asciugarli e
profumarli. Li porto nelle culle d'oro. Canto dolci ninne nanne e li cullo fino a farli addormentare.
Quando vide che dormivano, chiese alle ancelle di vegliare su di loro e ando nella sua stanza a preparare
I'offerta quotidiana di cibo a Dio, per completare i riti di adorazione. Prese il piatto d'oro con il cibo e lo
offri a Dio. Qualche tempo dopo, entro nel santuario per portare fuori il piatto e dare una piccola
quantita dell'offerta ai bambini. Quale fu la sua sorpresa quando trovo in quella stanza, davanti
all'altare, Rama seduto sul pavimento, con I'offerta davanti a sé, che mangiava con gusto il cibo che lei
aveva dedicato a Dio! Non riusciva a credere ai propri occhi! Kausalya si chiese: «Che cosa vedo? Mi
ingannano i miei occhi? E vero? Puo essere vero? Come ha fatto questo bambino che dormiva nella culla
a venire nel santuario? Chi I'ha portato qui?». Corse verso la culla e sbircio dentro, solo per trovare
Rama che dormiva li dentro! Si convinse che si trattava solo di un'illusione. Entro nel santuario per
prendere il recipiente di payasam che aveva posto davanti alle statue. Lo trovo vuoto! Come poteva
essere, si chiese! Vedere il bambino nel santuario poteva essere un inganno della vista, ma il recipiente
vuoto? Come poteva essere un'illusione ottica?

Era quindi divisa tra lo stupore e l'incredulita. Prese il recipiente con i resti dell'offerta e, affrettandosi
verso la culla, rimase a guardare i due bambini. Vide Rama che faceva rotolare qualcosa sulla lingua e
che evidentemente ne apprezzava il sapore. Stava osservando divertita il suo viso, quando
improvvisamente vide l'intero universo ruotare al suo interno. Perse ogni coscienza di sé e di cio che la
circondava. Rimase immobile, con gli occhi sbalorditi, a fissare il panorama unico che le si era rivelato.

Le ancelle erano stupite dal suo comportamento. Gridarono per I'ansia, ma lei non le senti. Una ancella
le prese i piedi e la scosse finché non riprese coscienza. Si riprese in un attimo, con un brivido. Vide le
ancelle intorno a lei e, colpita dallo stupore, si sedette sul letto. Rivolgendosi alle ancelle, chiese: «Avete
notato il bambino?». Risposero: «Si, siamo qui da molto tempo. Non abbiamo distolto lo sguardo da
lui». «Avete notato qualche cambiamento in lui?», chiese Kausalya con impazienza. «Non abbiamo
notato alcun cambiamento. Il bambino dorme profondamente, come potete vedere», fu la loro risposta.
Kausalya era perplessa: la sua visione era stata un'illusione? O era realta? Se era vero, perché le ancelle
non l'avevano notato? Ci penso a lungo e alla fine si consold con I'argomento che, poiché i bambini
erano nati come prodotti della Grazia Divina, era normale aspettarsi da loro manifestazioni divine. Li
accudi e li nutri con profonda sollecitudine materna. Crescevano di giorno in giorno, con splendore
sempre maggiore, come la luna nella meta luminosa del mese. Provava una gioia immensa nel coccolarli
e nel vestirli con abiti e gioielli.

L'infanzia di Rama fu una parte semplice ma sublime della Sua vita. Molto spesso, dimenticando che era
suo figlio, Kausalya cadeva ai Suoi piedi e giungeva le mani davanti a Lui, sapendo che era Divino.
Immediatamente, temeva cio che avrebbe detto la gente se |'avesse vista inchinarsi davanti al proprio
figlio e toccargli i piedi in segno di adorazione. Per nascondere il suo imbarazzo, alzava lo sguardo e
pregava ad alta voce: "Signore! Proteggi mio figlio dal male e dalle ferite". Chiudeva gli occhi in
contemplazione del Bambino Divino e pregava Dio di non vacillare nella sua fede attraverso i capricci
della Sua Maya (il potere di ingannare). Era colpita dall'aureola di luce che circondava il Suo volto. Aveva
paura che gli altri potessero mettere in dubbio la sua sanita mentale se avesse raccontato loro le sue
esperienze. Ma non riusciva nemmeno a tenerle per sé. Era cosi sconvolta che spesso si comportava in
modo strano, come se fosse trasportata dall'emozione del Divino Gioco di suo figlio. A volte era
desiderosa di aprire il suo cuore a Sumitra o Kaikeyi quando erano vicino a lei, ma si controllava, per

13

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



paura che dubitassero dell'autenticita dell'esperienza e la attribuissero all'esagerazione o al suo
desiderio di esaltare il proprio figlio.

Alla fine, un giorno, trovo il coraggio di raccontare all'imperatore Dasaratha l'intera storia di meraviglia
ed emozione. Egli ascoltd attentamente e disse: «Signora! Questa ¢ solo frutto della vostra fantasia. Voi
amate troppo il bambino. Immaginate che sia divino e osservate ogni suo movimento e ogni sua azione
in quella luce, e cosi vi sembra strano e meraviglioso. Tutto qui». Questa risposta non la soddisfo. Cosi
I'imperatore la consolo con alcuni argomenti non convincenti e la rimando nei suoi appartamenti.
Nonostante cio che affermava Dasaratha, la regina, che aveva assistito con i propri occhi agli eventi
miracolosi, non era convinta. Non era convinta dalle sue parole.

Pertanto, si rivolse al precettore Vasishtha e lo consulto sull'autenticita delle sue esperienze. Egli ascoltd
il suo racconto e disse: «Regina! Cio che hai visto & la pura verita. Non sono frutto della tua
immaginazione. Tuo figlio non & un bambino umano comune! E divino. Lo hai avuto come figlio, come
frutto di molte vite meritorie. Il fatto che il Salvatore dell'umanita sia nato come figlio di Kausalya & una
fortuna unica per i cittadini di Ayodhya". Benedisse abbondantemente la regina e se ne ando. Kausalya
comprese la verita delle parole di Vasishtha! Capi che suo figlio era la Divinita stessa. Provava grande
gioia nel guardare il bambino.

Passarono i mesi. | bambini, Rama, Lakshmana, Bharata e Satrughna impararono a gattonare, a sedersi
sul pavimento e a muoversi. Furono prese misure speciali per sorvegliarli in ogni momento, affinché non
cadessero e si facessero male. Furono acquistati molti giocattoli di vario genere e messi a loro
disposizione. Le madri con i bambini, i bambini con le madri e le bambinaie trascorrevano le giornate
senza rendersi conto del tempo che passava, in un continuo ciclo di gioia. | bambini riuscivano a
sollevarsi e a stare in piedi, tenendosi stretti alle dita della madre o della bambinaia. Riuscivano ad
aggrapparsi al muro e ad alzarsi. Potevano muovere qualche passo in avanti. | loro sforzi e i loro successi
rallegravano le madri. Balbettavano con voce dolce come pappagalli alcune parole indistinte e le
facevano scoppiare a ridere. Insegnavano loro a dire “mamma” e “papa” ed erano felici quando
pronunciavano correttamente le parole.

Ogni giorno all'alba spalmavano sul loro corpo un olio medicato profumato. Poi applicavano del sapone
in polvere e li bagnavano con le acque sacre del Sarayu. Quindi asciugavano i riccioli con incenso
profumato, applicavano collirio agli occhi, mettevano dei puntini sulle guance per allontanare il
malocchio e tracciavano segni rituali sulla fronte. Li vestivano con una bella e morbida seta e li aiutavano
a sdraiarsi sulle altalene, dove dormivano profondamente al suono di melodiosi canti della ninna nanna.
Impegnate in questo piacevole compito, le madri sentivano che il paradiso non era lontano nello spazio
e nel tempo, ma era i, tutto intorno a loro.

E che dire dei gioielli per loro! Oh, erano nuovi e piu brillanti. Ogni nuovo giorno: cavigliere, braccialetti
tintinnanti d'oro e pietre preziose, collane di nove gemme! Per paura che la loro durezza potesse ferire il
corpo delicato, erano fissati su nastri e nastrini di morbido velluto.

| giochi e i passatempi dei bambini erano indescrivibili. Quando erano in grado di camminare, venivano
portati dalla citta bambini della stessa eta e insieme giocavano. Ai bambini di citta venivano dati piatti
gustosi da mangiare e giocattoli con cui giocare. Venivano anche caricati di doni. Anche le domestiche
che li portavano a palazzo venivano nutrite sontuosamente. Kausalya, Kaikeyi e Sumitra non si curavano
della propria salute e del proprio benessere mentre crescevano i figli, tanto erano felici con loro.

Dopo questo periodo di nutrimento e crescita all'interno del palazzo, quando raggiunsero I'eta di tre
anni, i bambini venivano portati dalle loro governanti al parco giochi, dove correvano e giocavano a loro
piacimento. Al loro ritorno, le madri li accoglievano e li accudivano con grande amore e attenzione. Un
giorno, Dasaratha, conversando con le sue regine, disse che i bambini non avrebbero imparato molto di
utile se fossero stati sempre con le domestiche. La loro intelligenza e le loro capacita non potevano

14

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



svilupparsi in quel modo. Fu quindi fissato un momento propizio per iniziare la loro istruzione. Furono
chiamati dei precettori per inaugurare gli studi.

Da quel giorno, gli affascinanti ragazzini si stabilirono nella casa del loro insegnante. Rinunciarono ai
costosi abiti regali e indossarono un semplice telo avvolto intorno alla vita e un altro gettato sulle spalle.
Poiché l'istruzione non puo progredire bene se i bambini vivono nell'atmosfera dell'amore e delle cure
dei genitori, dovevano vivere con l'insegnante, assorbendo le lezioni giorno e notte: perché si impara di
piu servendo l'insegnante, osservandolo e seguendo il suo esempio. Dovevano vivere di cio che il
maestro dava loro da mangiare. Brillavano come incarnazioni dell'ideale Brahmachari (i Ricercatori della
Verita). Quando le madri sentivano I'angoscia della separazione e desideravano vederli, andavano a casa
del maestro e si rallegravano vedendo i progressi dei bambini. Anche il maestro era molto felice quando
osservava la costanza e I'entusiasmo dei suoi allievi.

Era sorpreso dalla loro intelligenza e dalla loro potente memoria, ed era pieno di meraviglia e gioia. Tra
tutti e quattro, notd che Rama aveva un interesse eccezionale per gli studi. Capiva le cose cosi
rapidamente che poteva ripetere correttamente qualsiasi lezione dopo averla ascoltata una sola volta. Il
maestro era stupito dalla vivida intelligenza di Rama. Decise che il suo progresso non doveva essere
rallentato dalla necessita di portare gli altri al suo livello. Cosi, raggruppo gli altri tre separatamente e
presto attenzione individuale a Rama che imparava molto velocemente. Anche Lakshmana, Bharata e
Satrughna imparavano le lezioni in modo ammirevole, ma desideravano cosi tanto la compagnia e
I'amicizia di Rama che, non appena Rama era fuori dalla loro vista, perdevano interesse per lo studio e
per i loro doveri verso il loro insegnante.

Di conseguenza, non riuscirono a mettersi al passo con Rama. Erano indietro di una o due lezioni.
Lakshmana oso0 dire al suo insegnante un paio di volte che non avevano bisogno di lezioni o di imparare.
Sarebbero stati felici se solo avessero potuto stare in compagnia di Rama! Rama era la vita stessa di
Lakshmana. L'insegnante osservo questa strana relazione tra i due e ne trasse grande ispirazione.

Ricordod a se stesso l'affermazione del saggio Vasishtha secondo cui essi non erano altro che Nara e
Narayana, le forze divine inseparabili.

Rama raggiunse l'altra sponda e uccise Ravana (l'incarnazione dei tratti rajasici, passionali, impulsivi e
possessivi) e suo fratello Kumbhakarna (l'incarnazione dei tratti tamasici, ottusi, autodistruttivi e
letargici). Rama recupero Sita (Brahma Jnana) lottando e combattendo. E Rama tornd con Lei ad
Ayodhya (la citta inespugnabile, fonte e sorgente di saggezza). Il compimento del viaggio dell'anima &
I'incoronazione, il Maha Pattabhishekam. Questo € il Ramayana che ogni aspirante deve attraversare
durante la sua vita. Il cuore & Ayodhya. Dasaratha & il corpo, i Gunas sono le consorti, i Purusharthas
sono i figli, Sita e la saggezza. Cercate di raggiungere questa Realizzazione purificando i tre strumenti:
corpo, parola e mente.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

15

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



SRI SATHYA SAlI ASHTOTTARASHATA NAMAVALI

3. Om Sri Sai Sathya Dharma Parayanaya Namah

Baba dichiara di essere venuto per stabilire il regno di Sathya, Dharma, Santhi e Prema. Molto spesso ha
detto: "Dove c'é Sathya, ci sara Prema, perché Asathya, o falsita, € la conseguenza della paura, che &
assente dove c'e Amore. Allo stesso modo, dove c'é Dharma, ci sara Santhi; poiché Asanthi, ovvero il
disordine, € la conseguenza dell'ingiustizia o Adharma di ogni tipo". Baba insiste sul Sathya (dite cio che
avete visto o provato, agite come avete detto) e sul Dharma (seguite le regole di condotta stabilite per la
professione che esercitate, lo status che richiedete, il diritto che rivendicate). Il Dharma, che stabilisce le
“cose da fare” e le “cose da non fare” nella vita, & contenuto nei Sastra; cosi Baba ha fatto rivivere lo
studio dei Sastra e li ha riportati alla venerazione del popolo. Parayana significa “interessato a”,
“assorbito da”. Poiché il risveglio della verita e della moralita & lo scopo stesso per cui Egli & venuto, Egli
e ‘assorbito’ nel correggere sia l'individuo che la societa. Baba, mentre era a Shirdi, disse: “Dovete
sempre aderire alla Verita e mantenere tutte le promesse che fate. Allora io sard con voi, ovunque voi
siate e in ogni momento”. Anche adesso, Egli ci esorta ad essere sinceri e morali con la stessa
assicurazione. Egli ha dichiarato: “ll mio nome e Sathya; io sono Sathya; le mie azioni sono Sathya; la mia
gloria e Sathya”. Egli € venuto per amore del Dharma, per chiarirlo, per propagarlo, per stabilirlo nel
cuore di ogni essere umano. A causa del suo amorevole interesse per questi due aspetti, Egli ha assunto
questa forma morale ed & venuto tra i mortali.

SIATE BUONI, FATE DEL BENE, VEDETE IL BENE

Prof. E. Mukundan

Con la grazia di Bhagavan, cerchiamo di capire qual ¢ il rapporto tra il nostro atteggiamento, il nostro
livello raggiunto e il modo in cui vediamo le cose, facciamo le cose e quanto siamo buoni. Livello significa
I'altezza che possiamo raggiungere passo dopo passo e c'é una relazione tra atteggiamento e livello
raggiunto, che sara chiara osservando la storia di questi due ragazzi di 10 anni. Entrambi i ragazzi stavano
camminando lungo la strada. Mentre conversavano tra loro, videro un campo coltivato a uva. Raccolsero
alcuni grappoli maturi e cominciarono a mangiarli. Il primo ragazzo disse: “Quest'uva & dolce come il
miele”. Il secondo ragazzo fece un'osservazione interessante: “Ma amico mio, hai notato quanto sono
grandi i semi?”. Mentre proseguivano, videro un bellissimo roseto. Vedendo il colore dei fiori, il primo
ragazzo esclamo: “Come sono belli questi fiori!”. Il secondo ragazzo commento: “Ma le spine sono anche
appuntite”. Continuarono la loro passeggiata tranquilla per un po'. Quando ebbero sete, andarono a
casa di un loro amico per bere un po' d'acqua. Ma la madre dell'amico offri loro invece mezzo bicchiere
di succo di lime. Il primo ragazzo fu felice di placare la sua sete con mezzo bicchiere di succo. Il secondo
ragazzo intervenne: “Oh, questo € solo mezzo bicchiere di succo di lime”. Avete notato la differenza di
atteggiamento tra questi due ragazzi? Qual e la natura del loro comportamento? Come vengono
influenzati da situazioni e scenari diversi? Perché esiste una stretta relazione tra atteggiamento e livello
raggiunto?

Una volta il dottor Abdul Kalam, interagendo con gli studenti, disse: “ll mio mezzo bicchiere d'acqua &
pieno. Questo & pensiero positivo”. Tutti si chiesero: “Come pud mezzo bicchiere d'acqua essere pieno?”.
16

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Il dottor Kalam rispose: “Mezzo bicchiere d'acqua e mezzo bicchiere d'aria”. Questo e I'atteggiamento
positivo del dottor Kalam che lo ha aiutato a vedere tutto come buono, ad essere buono e a fare del
bene.

Si dice che esistano tre tipi di persone. Il primo gruppo & quello che osserva le cose accadere. Si limita a
guardare cio che accade. Il secondo gruppo e quello che si chiede come accadono queste cose. Il terzo
gruppo & quello che fa accadere le cose. Qual & la differenza tra questi tre tipi di persone? E proprio
I'atteggiamento che hanno dentro di sé. Swami ci ricorda spesso che cio che & dentro e pil importante
di cio che e fuori. Facendo I'esempio di un'auto, Swami dice che il meccanismo interno e piu importante
della bellezza esteriore e delle caratteristiche. Parlando ancora del succo versato in contenitori diversi
come bicchieri di plastica, d'argento e d'acciaio, Swami dice che € importante la qualita del succo e nonil
contenitore in cui & versato. Allo stesso modo, Swami ci ricorda che cio che definisce una persona sono
le sue qualita interiori (il carattere) e non |'aspetto esteriore e le caratteristiche del corpo. Qui il corpo
pud essere paragonato al contenitore.

Si dice che una persona bella ci apre gli occhi, una persona intelligente ci apre la mente e una persona
buona ci apre il cuore. Qui gli occhi possono essere paragonati alla bellezza esteriore, la mente
all'intelligenza e il cuore alle buone qualita. Ecco perché Swami dice che si dovrebbe avere un cuore
puro, attraverso il quale si possono compiere buone azioni e non contaminarlo con cattive qualita.

Swami raccontava una bella storia di un paziente che si reco dal medico con forti dolori. Aveva dolori in
tutto il corpo. Il medico lo visitd accuratamente e non trovo nulla di anomalo. Quindi chiese al paziente
di mostrargli come si toccava le diverse parti del corpo. Il medico noto che aveva un dito fasciato. Quindi
il problema era il dito e non le altre parti del corpo. Il dolore era causato dal dito ferito. Allo stesso
modo, quando abbiamo un atteggiamento negativo, possiamo pensare che gli altri abbiano torto. Cio
che e dentro di noi si manifesta all'esterno. Tutto cio che diciamo e facciamo & il riflesso di cio che &
dentro di noi. Quindi, € molto importante coltivare la positivita. Vedete Swami in tutti.

- Fonte: Sri Sathya Sai Seva Organisations, Zona Sud, India.

— L'autore, il Prof. E. Mukundan, é il Presidente di Zona delle Organizzazioni Sri Sathya Sai Seva (Zona
Sud), India.

Dovresti offrire le tue conoscenze a beneficio delle persone. Dovresti essere un esempio per i tuoi simili.
Coltiva lo spirito di unita di tutta I'umanita. E per insegnare questo messaggio che ha avuto luogo
I'avvento di Sai. Sai & venuto per indicare I'onnipresenza di Dio. L'Avatar e disceso per dichiarare che Dio
e presente ovunque. Ci0 € necessario quanto lo & accendere una lampada anche se si dispone di un
portalampada, olio e stoppino. L'Avatar non viene solo per proclamare le virtu eterne, ma anche per
riversare il Suo amore su tutta I'umanita. Tuttavia, ciascuno ricevera il beneficio in base alla capienza del
proprio recipiente.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

17

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Chinna Katha

PRATICA E PREDICA

Ramakrishna Paramahamsa era un guru ideale. C'¢ un aneddoto interessante che illustra come non
predicasse mai nulla prima di metterlo in pratica. Un giorno, una signora anziana si reco da Ramakrishna
Paramahamsa con il nipote di dieci anni. Si prostro davanti a lui e disse: "Maestro! Sono venuta a
chiedere il tuo consiglio. Questo ragazzo € mio nipote. Ha perso il padre e la madre quando era solo un
bambino di cinque anni. Mi sono presa cura di lui. E molto goloso di dolci. Ne mangia cosi tanti che la
sua salute sta peggiorando di giorno in giorno. | medici gli hanno consigliato di non mangiare dolci, ma
lui non da alcun ascolto ai loro consigli. Tuttavia, ha grande rispetto e ammirazione per te. Sono venuta a
chiederti di impedire al ragazzo di mangiare dolci. Sono sicura che solo tu puoi farlo”.

Ramakrishna disse: “Madre, non ti preoccupare, torna con tuo nipote tra un mese. Nel frattempo,
penserd a un modo per convincere il ragazzo che la salute & molto importante, pil importante persino
della ricchezza". La donna lo ringrazio e si congedo.

Torno con suo nipote esattamente un mese dopo.

Entrambi salutarono il maestro. Ramakrishna fece sedere il ragazzo accanto a sé e disse: "Mio caro
ragazzo! Ricorda, la vera ricchezza di una persona é la salute. Se non ti prendi cura della tua salute, non
potrai diventare un giovane forte e sano. Se sei debole, non potrai fare nulla di grande nella vita.
Quando qualcosa che mangiamo non & adatto alla nostra costituzione, dovremmo smettere di
mangiarlo. Da domani non dovresti mangiare dolci. Dopo un po' di tempo potrai mangiarli con
moderazione. Sei un bravo ragazzo e mi ascolterai, vero?" Il ragazzo annui con la testa e promise che non
avrebbe mangiato dolci.

La vecchia signora mando il ragazzo a fare una commissione solo per poter parlare in privato con il
maestro. “Maestro, posso farle una domanda?” disse la vecchia. “Certamente, madre”, rispose
Ramakrishna. “Maestro, questo consiglio che ha dato oggi a mio nipote, avrebbe potuto darglielo il
mese scorso. Perché mi ha chiesto di tornare dopo un mese? Non capisco.” Ramakrishna rispose con un
sorriso comprensivo: "Madre, io stesso mangio molti dolci. Come posso consigliare al ragazzo di fare
qualcosa che io stesso non faccio? Nessuno ha il diritto di predicare agli altri qualcosa che non pratica lui
stesso.

Per questo ho chiesto un po' di tempo. In questo mese non ho mangiato dolci. Cosi mi sono guadagnato
il diritto di dare consigli a tuo nipote". La vecchia rimase meravigliata dal comportamento retto di
Ramakrishna. Si getto ai suoi piedi e lo saluto.

Non dovremmo mai dare consigli a qualcuno su qualcosa che noi stessi non abbiamo messo in pratica.

18

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



PUZZLE DA RISOLVERE

Il tema del puzzle di questo mese € “La vita & un sogno, realizzalo”. Trova le seguenti parole nascoste nel
puzzle qui sotto. Le parole possono apparire da sinistra a destra, da destra a sinistra, dall'alto verso il
basso, dal basso verso I'alto o in diagonale in entrambe le direzioni.

Parole da trovare: Life, Dream, Realise, Strive, Achieve, Hope, Vision, Goal. (Vita, Sogno, Realizza,
Sforzati, Raggiungi, Speranza, Visione, Obiettivo). Le risposte al puzzle sono riportate nell'ultima pagina
di questo numero.

“La vita & un sogno, realizzatelo”. Che cos'e un sogno? Tutta la vita € un sogno. Durante il giorno state
seduti qui ad ascoltare il discorso di Swami. Questo non & un sogno. Vedete con i vostri occhi, ascoltate
con le vostre orecchie e assorbite con la vostra mente. Tutto questo & apparentemente prova di
percezione diretta (Pratyaksha Pramanam). Ma quanto € reale? Quando vai a dormire la notte, tutta
guesta percezione diretta svanisce. Nei tuoi sogni notturni provi gioia e dolore. Quanto durano? Fino al
tuo risveglio. Poi tutti i sogni diventano irreali. Nello stato di veglia, il mondo dei sogni non esiste. Nello
stato di sogno, il mondo della veglia non esiste. Quindi, cid che abbiamo sono un sogno diurno e un
sogno notturno distinti 'uno dall'altro. Ma voi siete presenti in entrambi gli stati. Quindi, siete
onnipresenti. Quando entrambi gli stati di veglia e di sonno sono vissuti come sogni, la vita stessa
diventa un sogno. “Realizzatelo”. Cio significa che dovete realizzare la vera natura di questi stati.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

19

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



CELEBRAZIONI AL PRASANTHI NILAYAM

Un resoconto

SRI SATHYA SAI SAMOOHIKA UPANAYANA MAHOTSAVAM

Piu di 700 vatus (giovani aspiranti) sono stati iniziati al sacro Gayatri Mantra il 5 giugno 2025. Durante
una grande cerimonia tenutasi nella Sai Kulwant Hall, i giovani aspiranti sono stati guidati dal sacerdote
capo Sri J. Srinivasa Sharma, che ha condotto i rituali della cerimonia secondo le prescrizioni vediche. Il
sacerdote capo ha anche spiegato in dettaglio il significato dei rituali, passo dopo passo, durante una
cerimonia durata due ore. Ha esortato gli aspiranti a recitare il Gayatri Mantra ogni giorno, dicendo che
e di fondamentale importanza.

Ogni aspirante ha ricevuto lo Yajnopavita (filo sacro) da suo padre. Il Gayatri Mantra & stato sussurrato
nelle loro orecchie, segnando la rinascita spirituale di ogni aspirante. Gli aspiranti hanno ripetuto
religiosamente il Gayatri Mantra cantato da Bhagavan con la sua voce, riprodotto dall'impianto di
amplificazione.

CONFERENZA GLOBALE SRI SATHYA SAI MAHILA

Migliaia di delegate Mahila provenienti da 18 paesi, tra cui I'India, si sono riunite a Prasanthi Nilayam la
mattina del 6 giugno 2025 per la prima Conferenza Globale Mabhila, dal tema Sri Sathya Sai Mabhila
Vibhag — Le visionarie della Missione Sai.

La mattinata € iniziata con I'accensione cerimoniale della lampada sacra da parte delle autorita e degli
alti funzionari delle Organizzazioni Sri Sathya Sai Seva e del Consiglio Globale Sri Sathya Sai.

E seguito un discorso di benvenuto molto significativo della signora Neeta Khanna, che ha riflettuto sulla
genesi dello Sri Sathya Sai Mahila Vibhag, avviato da Bhagavan nel 1969. Ha spiegato in modo eloquente
I'intento divino alla base di questa iniziativa, sottolineando come Swami immaginasse |'emancipazione
delle donne non solo in termini mondani, ma anche in termini di leadership spirituale, forza morale e
servizio compassionevole. La sala si & presto riempita di devozione quando e stata intonata una canzone
significativa intitolata “Nari Sakti — Sai Ne Jina Sikhaya”.

Il discorso principale della conferenza e stato tenuto dalla giudice Ananya Bandyopadhyay dell'Alta Corte
di Calcutta. Con un discorso potente e profondamente spirituale, la giudice Bandyopadhyay ha riflettuto
profondamente sul termine “Sai Mahila”, definendola come colei che percorre il sentiero della verita,
della purezza, del sacrificio e della resa totale.

Intervallando il suo discorso con citazioni di Bhagavan, la giudice Bandyopadhyay ha narrato episodi
toccanti della sua carriera professionale. Ha descritto periodi di intense prove e tribolazioni, in cui si &
trovata messa alla prova da circostanze che richiedevano non solo coraggio morale, ma anche forza
spirituale. In quei momenti decisivi, sono stati gli insegnamenti fondamentali di Bhagavan a darle la
forza di perseverare. “Mi sono aggrappata ai piedi di Swami e Lui mi ha aiutata a superare tutto”, ha
affermato.

La dotta oratrice ha detto che, sebbene le sfide esterne possano variare, gli insegnamenti di Swami
hanno fornito la forza d'animo per andare avanti, specialmente alle donne, che sono spesso i pilastri
silenziosi della forza sia in casa che nella societa. Il suo discorso ha risuonato tra il pubblico, suscitando
ripetuti applausi.

20

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



La sessione inaugurale si € conclusa con la premiazione di dodici illustri Sai Mahilas, provenienti da tutta
I'India e da altri paesi. Queste donne, le cui storie di vita riflettono dedizione, leadership e servizio
instancabile, sono state onorate per il loro eccezionale contributo alla Missione Sai.

La sessione serale & iniziata con un commosso ricordo di Madre Easwaramma. | suoi tre sacri desideri -
istruzione, assistenza sanitaria e accesso all'acqua potabile per tutti - sono diventati i pilastri della
grande missione umanitaria di Swami. | presenti hanno riconosciuto con riverenza come la sua
compassione abbia gettato le basi per le iniziative di servizio Sai a livello globale.

La prima relatrice della serata, la signora Aparna Tiwari, ha pronunciato un discorso commovente in
hindi, riflettendo la sua gioia nel servire altruisticamente le comunita rurali. Ha raccontato come il
servizio nei villaggi sia diventato uno specchio attraverso il quale ha potuto vedere Swami negli occhi dei
bisognosi. Le sue parole potenti hanno ricordato a tutti gli ascoltatori che essere figlie di Sai significa
affrontare le tempeste della vita con coraggio incrollabile e un cuore sempre sorridente. Il suo
messaggio era chiaro ed edificante: Karishye Vachanam Tava (Obbediro al Tuo comando).

La seconda oratrice, la signora Satwant Atwal Trivedi, alto funzionario dell'IPS, ADG Home Guards, Polizia
dell'Himachal Pradesh, ha dato una commovente testimonianza del suo miracoloso viaggio verso Swami.
Il suo racconto profondamente personale di come € sopravvissuta a un grave incidente mentre prestava
servizio nella BSF e stato particolarmente toccante. Con fede incrollabile in Swami, ha rifiutato il
consiglio dei medici di impiantare un'asta nella gamba e oggi corre con facilita per 5 chilometri,
testimonianza vivente del potere curativo della Grazia Divina. La serata € proseguita con una cerimonia

di premiazione che ha onorato 12 devote anziane, il cui instancabile servizio decennale & stato un
esempio di umilta e sacrificio.

La serata € culminata con una sublime esibizione strumentale delle donne del Karnataka.
L'offerta, Sayeeswaraya Namaha, ha elevato le vibrazioni spirituali della sala, risuonando di gratitudine,
devozione e amore divino.

La mattina del 7 giugno 2025 e iniziata con discorsi ispiratori di due donne straordinarie, entrambe
distinte nelle loro vocazioni mondane, ma unite nella loro devozione al sentiero di Sai. La prima relatrice,
Maya Shiva Kumar, illustre artista di Bharatanatyam e Bal Vikas Guru, ha messo in evidenza la profonda
risonanza spirituale del portare il Nome di Bhagavan. Le sue parole, ricche di esperienza e umilta, hanno
esortato tutte le donne presenti a riconoscere la sacralita di tale eredita divina. “Portare il Suo Nome
significa portare la Sua Luce”, ha detto, ricordando a tutte che questa benedizione non & un titolo, ma
una fiducia. Ha invitato i presenti a incarnare questa responsabilita raffinando i propri pensieri, le
proprie parole e le proprie azioni.

E seguito un discorso avvincente della relatrice ospite, la signora Usha Srikanth, scienziata presso I'U.R.
Rao Satellite Centre, ISRO, ed ex allieva del Campus di Anantapur, SSSIHL. Condividendo il suo percorso
spirituale, ha tracciato una bellissima metafora, paragonando la mente umana al terreno. Proprio come
la terra deve essere coltivata e nutrita affinché il seme possa germogliare, cosi anche la mente deve
essere coltivata attraverso il percorso Sai del “Vedi il bene, fai il bene, sii buono”. Le sue parole sono
state un gentile ma profondo promemoria del fatto che anche la capacita di ricordare il Nome Divino & di
per sé una grazia, una benedizione concessa dall'infinita compassione di Bhagavan.

Dopo i discorsi, dodici devote illustri provenienti da tutto il mondo sono state premiate per il loro
eccezionale contributo alla Missione Sai. Le loro vite, radiose di servizio disinteressato, sono
testimonianze viventi del potere trasformativo della spiritualita in azione.

Una suggestiva presentazione audiovisiva ha poi messo in evidenza il lavoro multiforme svolto sotto la
bandiera dello Sri Sathya Sai Global Council, mostrando il profondo impatto delle iniziative guidate dalle
donne nei campi spirituale, educativo e del servizio.

21

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



La sessione serale € culminata con un'offerta musicale devozionale intitolata Hridaya Samarpana, una
presentazione piena di sentimento delle devote Mahila del Tamil Nadu.

La sera del 7 giugno 2025, la dottoressa Geetha Kamath, oncologa senior presso il Florida Cancer
Specialists & Research Institute, Stati Uniti, ha tenuto un discorso di grande impatto. Con sincera
devozione, ha accompagnato il pubblico in un viaggio attraverso la sua evoluzione spirituale, iniziata
durante un colloquio familiare con Bhagavan che le ha cambiato la vita. Il suo percorso nel servizio
medico Sai & stato orchestrato divinamente. Quello che era iniziato come un modesto campo di
screening si e presto trasformato in iniziative di cura complete, sia negli Stati Uniti che a Prasanthi
durante le feste sacre. Nel novembre 2024 ha completato 50 anni di servizio medico dedicato, un
traguardo che ha attribuito interamente alla grazia di Bhagavan. Una delle testimonianze pil toccanti
che ha condiviso & stata quella di un paziente in condizioni critiche che & stato miracolosamente
rianimato dopo che lei ha istintivamente posto le mani sul suo petto e ha iniziato a cantare “Om Sri Sai

n

Ram”.
Nelle sue parole: “Sono qui grazie a Lui; Lui mi ha insegnato tutto”.

La relatrice ospite della serata, la signora Pratibha M. Singh, giudice dell'Alta Corte di Delhi, ha offerto
profonde riflessioni tratte da una vita radicata nella tradizione, guidata dalla saggezza e dedicata alla
giustizia.

Ha descritto con amore il grembo materno come il luogo pill potente e sacro dell'apprendimento, quello
che forma la resilienza, la cooperazione e la forza emotiva. Condividendo alcune riflessioni sulla sua
educazione in una famiglia allargata, ha accennato ai silenziosi sacrifici delle donne e agli adattamenti
che esse accettano con grazia.

La giudice Singh ha anche raccontato un momento cruciale della sua vita. E stata una decisione, ha
osservato, che le ha permesso di servire la societd con chiarezza e compassione. E rimasta
particolarmente colpita dagli insegnamenti di Bhagavan sulla nobilta della femminilita, in particolare dal
suo rispetto per la madre, espresso gia negli anni '60, che ha profondamente influenzato le sue scelte di
vita.

La serata ha segnato anche la pubblicazione di due speciali compendi che catturano lo spirito e le storie
delle donne che percorrono il sentiero di Sai. E seguito un potente documentario che celebra la
femminilita, un omaggio alla forza interiore, al sacrificio e alla santita spirituale incarnate dalle donne di
ogni epoca e regione.

E seguita un'offerta musicale delle Mahilas di Dharmakshetra, Maharashtra, che ha esaltato la gloria
della Madre Divina e ha cantato inni allo spirito universale della maternita.

L'8 giugno 2025, la sessione finale della Conferenza ha avuto come tema Sri Sathya Sai Mahila Vibhag -
Le visionarie della Missione Sai. La mattinata & iniziata con una sfilata della banda delle ragazze
dell'Andhra Pradesh. A questa & seguita una spettacolare sfilata di donne in rappresentanza di paesi di
tutto il mondo, mentre in sottofondo veniva suonata la canzone Sarva Roga Nivarini Gayatri. Tenendo in
alto cartelli con i nomi delle loro nazioni, si sono inchinate al Sannidhi, in un gesto collettivo di
gratitudine verso Bhagavan per averle chiamate con grazia nel Suo gregge e guidate in ogni passo del
loro cammino.

Un discorso ispiratore & stato tenuto dalla signora Saritha lyer, professore associato del Dipartimento di
Amministrazione Aziendale dell'Ettumanoorappan College, Kerala, che ha parlato con chiarezza e
convinzione sul tema “Sakti Swarupini - il principio divino femminile nel Sanathana Dharma”. Ha
espresso in modo eloquente che questa energia cosmica latente dimora in ogni donna, permeando tutto
il creato, animato e inanimato. Le sue parole sono state un appello alle donne affinché risvegliassero

questo potere sacro dentro di sé, per realizzare se stesse come energia dinamica di trasformazione e
22

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



verita. Dopo il suo discorso, migliaia di donne hanno prestato giuramento, impegnandosi a seguire il
sentiero del servizio disinteressato, della saggezza, della forza e dell'amore.

Il suo discorso e stato seguito da una cerimonia di giuramento in cui migliaia di donne hanno promesso
ai piedi del loro amato Swami di percorrere la via del servizio disinteressato, della saggezza, della forza e
dell'amore.

Nelle sue sentite osservazioni conclusive, la dottoressa Sasibala, coordinatrice dell'ala nazionale di
servizio della SSSSO, India, ha espresso la sua gratitudine a nome delle oltre 3.000 partecipanti. Ha
ringraziato Bhagavan per le benedizioni che le hanno riunite in uno scopo comune, arricchito da sette
sessioni profondamente commoventi. Ha sottolineato il messaggio eterno di inclusivita ed espansione di
Swami e ha invitato tutte le donne a tradurre la loro trasformazione interiore in un seva significativo e
concreto. Il suo appassionato appello a dedicarsi nuovamente alla missione Sai si & concluso con la
potente preghiera: Karishye Vachanam Tava.

PROGRAMMA DI CHIUSURA DEL CORSO DELLA
FONDAZIONE SRI SATHYA SAlI ADHYATMA VIDYA

Il Centro Sri Sathya Sai per i Valori Umani (SSSCHV), istituito sotto I'egida dello Sri Sathya Sai Central
Trust, ha condotto un programma online completo intitolato Adhyatma Vidya, un corso di base
meticolosamente strutturato che ha lo scopo di consentire ai ricercatori di studiare e assorbire
profondamente il messaggio profondo di Bhagavan Sri Sathya Sai Baba.

Progettato sulla base della Sua sacra letteratura, attinge dai Suoi Vahini e dai Suoi Discorsi in 14 moduli
distribuiti su 20 settimane, offrendo un'esperienza spirituale immersiva. Il quarto gruppo ha visto la
partecipazione entusiastica di 240 aspiranti spirituali provenienti da tutto il mondo, tra cui devoti dagli
Stati Uniti, dal Regno Unito, dal Canada, dal Sudafrica, dall'Australia, dalla Thailandia e dalla Svezia, tutti
uniti da una sincera ricerca di trasformazione personale. Un video ha illustrato il contenuto del corso.
Guidato dalla metodologia collaudata di Swami, Sravanam, Mananam e Nididhyasanam, il corso ha
integrato |'ascolto (attraverso contenuti audiovisivi), la riflessione (attraverso quiz e sessioni interattive)
e l'applicazione pratica di questi insegnamenti nella vita quotidiana. Il corso & composto da 13 moduli
incentrati sul Codice di Condotta in Nove Punti come quadro di riferimento per comprendere gli
insegnamenti di Swami.

Il programma & ospitato su una piattaforma di gestione dell'apprendimento di facile utilizzo accessibile a
tutti. E stato tenuto principalmente da Bhagavan stesso, con intermezzi di praticanti e ricercatori
spirituali provenienti da tutte le istituzioni dello Sri Sathya Sai Central Trust e della Sri Sathya Sai Seva
Organisation.

Il Prof. A. Sudhir Bhaskar, Direttore dello SSSCHV, ha illustrato lo scopo del corso e il suo impatto sui
partecipanti. Il dotto relatore ha affermato che € una grande fortuna per noi, frutto di molte vite, che
I'Avatar sia diventato il nostro Guru. Nel viaggio dall'animalita alla Divinita, Chitta Suddhi (purezza della
mente) € il primo passo seguito da Chitta Ekagrata (concentrazione della mente). Una volta realizzati
questi due passi, Bhagavan ci spinge ad abbandonare i nostri sforzi attraverso I'Atmanivedanam
(abbandono di sé) e quindi a guadagnare I'lswara Kripa (la Grazia Divina). Nel corso del suo discorso, il
Prof. Sudhir Bhaskar ha informato il pubblico che attraverso i Circoli di Studio i partecipanti discutono

23

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



situazioni di vita reale e trovano soluzioni a problemi complessi attraverso gli insegnamenti di Swami. Ha
detto che in questo quarto gruppo ci sono 459 domande a cui rispondere. Tutti i 240 partecipanti hanno
ottenuto piu dell'80% dei voti. Tra questi, 8 hanno risposto correttamente a 458 domande su 459. 6 di
loro hanno ottenuto il 100% dei voti. Negli ultimi 4 anni, il centro ha condotto un programma intitolato
“Valori umani nella politica pubblica e nella governance” per tutti i vari funzionari di servizio dell'India.

Al programma hanno partecipato funzionari IAS e IPS di vari dipartimenti del governo indiano.

| certificati e i ricordi sono stati gentilmente consegnati ai signori da Sri K. Chakravarthi, presidente
dell'SSSGC, e Sri R.J. Rathnakar, amministratore fiduciario dell'SSSCT, mentre Smt. Himavahni Rathnakar

ha consegnato i premi alle signore.

LETTERE D'AMORE DALL AMORE

DAL GENITORE DIVINO

Mio caro, mio amato,

Tu mi chiedi:

Come farai a sapere quando sono vicino a te?
Quando in una notte afosa

Tutto € caldo e immobile

La prima brezza fresca

Sfiora le tue guance

Ti sto accarezzando

PENSA A ME.

Quando i morsi della fame sono soddisfatti

E la solitudine e trafitta dalla felicita

PENSA A ME.

Quando la tua bocca € secca

E riesci a malapena a parlare

Al primo sorso d'acqua fresca

Ti sto lenendo

PENSA A ME.

Quando la nuvola della morte scompare
Prima dell'apertura degli occhi sorridenti di un bambino

PENSA A ME.

24

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Quando spruzzo il tuo viso con la pioggia
E lavo la terra, le foglie secche e marroni
Il primo profumo della pioggia pulita

Ti sto purificando

PENSA A ME.

Quando il dolore si dissolve

E le paure scompaiono

PENSA A ME.

Quando gli occhi fermi sono terrorizzati
Dalle crudelta della vita

Al primo sguardo del sole silenzioso che tramonta
Ti sto confortando

PENSA A ME.

Allora mi chiederai:

Come saprai quando sei vicino a Me?
Quando il sole cocente

Avra bruciato te e la terra

La sabbia e la polvere ti riempira gli occhi
Non ci sara un filo d'ombra

ETU MI AMI.

Quando la solitudine € accompagnata dalla fame
E nessuno puo essere saziato

ETU MI AMI.

Quando le tue labbra sono screpolate

La tua lingua sembra argilla

La tua gola si chiude

Non c'é acqua

Nemmeno un miraggio in vista

ETU MI AMI.

Quando stringi un bambino morente
Con gli occhi imploranti

ETU MI AMI.

25

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Quando agito I'oceano fino a formare una mezzaluna
Tu annaspi nelle sue profondita come una foglia
ETU MI AMI.

Quando il dolore diventa insopportabile

Tu sorridi

ETU MI AMI.

Quando ti tolgo

Il tuo bene pil prezioso

Alla prima perdita della vista

L'oscurita ti avvolge

ETU MI AMI.

Perché tutto cio che vedi, senti, odori, gusti o tocchi appartiene a Me. Quindi, come puoi darmi cid che
gia sono se non il tuo Amore? E quello te I'ho dato prima che il tempo avesse inizio come tuo unico
possesso. Quando me lo restituisci, allora sapro che sei veramente mio e dissolvero il tuo dolore e la tua
felicita in Me. Che... essendo lo, ti mettero nella Beatitudine per sempre. Perché ti amo e penso a te
costantemente.

Dal tuo amorevole
Padre.

— Fonte: Prema Dhaara: Vol. 1

PELLEGRINAGGIO DEI DEVOTI LA GIOIA DELLA SADHANA COLLETTIVA

Un resoconto

ODISHA BAL VIKAS

Circa 3.500 bambini Bal Vikas, i loro genitori e i loro Guru sono venuti in pellegrinaggio a Puttaparthi
dall'Odisha il 24 e 25 maggio 2025. La mattina del 24 maggio 2025 e iniziata con Sri Sathya Sai
Namarchana, mentre i devoti offrivano chicchi di riso ad ogni canto davanti alla fotografia di Bhagavan.

Sri. R.J. Rathnakar, amministratore fiduciario dello Sri Sathya Sai Central Trust, ha parlato ai bambini Bal
Vikas e ai loro guru dei vari aspetti della vita. Le sue parole sono state una guida preziosa e una fonte di
ispirazione sia per le giovani menti che per i loro mentori.

Nella sessione serale, questi bambini hanno presentato un'affascinante rappresentazione teatrale
intitolata “Avatar Sankalpa”, che ha offerto uno sguardo sulla determinazione dell'Avatar a sostenere e
ripristinare la giustizia nella societa. La rappresentazione ha riflesso vividamente la devozione e la
comprensione dei bambini nei confronti della missione di Swami.

26

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Il Parthi Yatra di due giorni si € concluso con una presentazione di musica devozionale “Parthisha
Vandanam” la mattina del 25 maggio 2025.

ERODE E SALEM

Circa 900 devoti provenienti dai distretti di Erode e Salem hanno partecipato a un Parthi Yatra di due
giorni il 27 e 28 maggio 2025.

La mattina del 27 maggio 2025 & iniziata con un discorso di Sri Annamalai, presidente distrettuale di
Erode, ex allievo di Bal Vikas ed ex studente dello Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL). Egli
ha fornito una panoramica delle attivita di servizio di grande impatto svolte nel distretto attraverso una
presentazione audiovisiva. La sessione mattutina €& iniziata con il canto dei Veda, invocando vibrazioni di
buon auspicio . Dopo il discorso del presidente distrettuale, il Prof. Chelladurai, coordinatore culturale
distrettuale, ha rivolto alcune parole ai presenti, condividendo le sue intuizioni ed esperienze. L'ultimo
programma della sessione mattutina & stata una presentazione di musica devozionale Sai Madhuram da
parte delle devote Mabhila attraverso una variegata raccolta di canzoni

La sera del 27 maggio, i bambini Bal Vikas di Erode e Salem hanno offerto una rappresentazione
teatrale Sri Sathya Sai Siva-Sakti Swarupam. Lo spettacolo ha trasportato il pubblico agli inizi della vita di
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, presentando bellissimi episodi dei suoi giorni di scuola e delle sue
interazioni con i devoti di quei tempi. Lo spettacolo ha svelato la profonda verita di Swami come
incarnazione di Siva e Sakti attraverso scene e dialoghi toccanti.

La mattina del 28 maggio 2025 ¢ iniziata con un discorso di una ex allieva del Bal Vikas e della SSSIHL, la
signora Saisree, coordinatrice congiunta dei giovani del distretto di Erode. La relatrice ha elogiato i
giovani del distretto di Erode che si sono impegnati attivamente in attivita di servizio e nella diffusione
del messaggio di Bhagavan. Le lezioni di Bal Vikas, il Narayana Seva e la distribuzione di vestiti sono stati
condotti in oltre 30 villaggi nelle regioni collinari e nella periferia di Erode. | giovani si sono anche
impegnati a visitare le case di riposo e a lavare gli anziani, a pulire i templi, ha detto la signora Saisree.
Oltre 1.500 alberelli sono stati piantati in tutto il distretto nell'ambito del progetto Sri Sathya Sai Prema
Tharu. | giovani (uomini) del distretto hanno anche partecipato alla Sri Sathya Sai Unity Cup, un torneo di
cricket a livello statale. Alcune giovani Mabhila si sono anche impegnate nel nobile seva di cucire abiti
bianchi per i giovani che non potevano permetterseli per partecipare al Prasanthi Seva.

Dopo il discorso della signora Saisree, i devoti hanno intonato lo Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali.
| giovani Sai hanno poi offerto un programma di musica devozionale, il Sai Nadamrutam.

| bambini Bal Vikas dei distretti di Erode e Salem hanno offerto una vivace rappresentazione di Sai
Katha, un dramma danzato, la sera del 28 maggio 2025. Il dramma danzato & stato un tributo
appropriato alla vita gloriosa e al messaggio di Bhagavan espresso attraverso danze tematiche. | bambini
hanno interpretato magnificamente i leelas dell'infanzia di Bhagavan, trasportando il pubblico in quei
momenti preziosi della vita di Bhagavan.

DHANYOSMI

Gli studenti del College of Nursing and Allied Health Sciences, SSSIHMS, Whitefield hanno offerto la loro
umile presentazione di ringraziamento Dhanyosmi la sera del 29 maggio 2025. Hanno espresso la loro
piu profonda gratitudine per la rara e sacra opportunita di proseguire la loro istruzione all'interno del
Suo divino gregge, un privilegio che non solo li arricchisce di conoscenze e competenze, ma, cosa ancora
piu importante, infonde in loro i valori del servizio disinteressato, della compassione e della dedizione.
Essere scelti come strumenti della Sua Divina Missione, servire i pazienti con amore e cura, € una
benedizione incommensurabile. Gli studenti hanno condiviso storie commoventi di pazienti che sono
entrati in ospedale oppressi dal dolore, ma ne sono usciti con il cuore sollevato e lo spirito rinnovato. In

27

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



ogni reparto, con ogni paziente, sentono la Sua mano guida e il Suo sguardo amorevole. Il tempo
trascorso in ospedale ha trasformato le loro vite, insegnando loro che la vera guarigione non avviene
solo attraverso la medicina, ma attraverso I'amore, I'empatia e la preghiera. Hanno concluso la loro
offerta con una preghiera collettiva per rimanere sempre degni del Suo amore e continuare a servire con
umilta, eccellenza e devozione incrollabile.

Gli studenti hanno interpretato una coreografia elegante ispirata al Bharatanatyam, intrecciata con
elementi di movimenti classici e creativi. Hanno mostrato i momenti salienti dei primi anni di Bhagavan:
la Sua compassione, i miracoli, la giocosita infantile e la dichiarazione divina del Suo Avatar.

NIZAMABAD

Piu di 1.000 devoti sono venuti in pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam il 14 e 15 giugno 2025. La mattina
del 14 giugno 2025, questi devoti si sono impegnati nel canto dello Sri Sathya Sai Ashtottarashata
Namavali (108 nomi di Bhagavan) offrendo chicchi di riso santificato alla fotografia di Bhagavan nella Sai
Kulwant Hall.

La sera, i giovani Sai di questo distretto hanno presentato un bouquet musicale di nove canti devozionali.
La loro interpretazione sentita, Shatavarsha Swaramadhuri, non solo ha riempito la sala di melodie
divine, ma & stata anche un'espressione toccante del loro amore e della loro gratitudine per la grazia
infinita di Bhagavan nelle loro vite

La mattina del 15 giugno 2025, i giovani Mabhila di questo distretto hanno cantato Sri Sathya Sai Nava
Ratnamala nella Sai Kulwant Hall.

La sessione serale € iniziata con un discorso del Dr. K.N. Srinivas, Presidente Distrettuale
dell'Organizzazione Sri Sathya Sai Seva del distretto di Nizamabad, che ha illustrato le varie iniziative
intraprese dall'Organizzazione in tutto il distretto, in particolare durante I'anno del centenario
dell'avvento di Bhagavan. Il suo discorso & stato seguito da una breve presentazione audiovisiva che ha
mostrato le iniziative di servizio. Un dramma tematico intitolato “Sarva Dharma Priya Deva” ha dato vita
all'amore onnicomprensivo di Bhagavan che trascende i confini della religione, della casta e del credo
attraverso una serie di episodi commoventi ed esperienze ispiratrici tratte dalla vita dei devoti. Ha
rappresentato in modo sintetico il messaggio d'amore di Bhagavan per tutte le religioni.

WEST GODAVARI

| devoti del distretto di West Godavari hanno intrapreso un pellegrinaggio a Prasanthi Nilayam il 22 e 23
giugno 2025. La sera del 22 giugno 2025, il presidente del distretto, Sri K. Ravindra Prasad, ha rivolto un
discorso ai presenti illustrando le iniziative di servizio intraprese in tutto il distretto. Ha reso omaggio ai
devoti del passato che hanno servito Swami con devozione. Il loro servizio disinteressato continua ad
essere un faro di ispirazione per la generazione attuale, dimostrando che la vera devozione & amore in
azione.

A seguire, i bambini Bal Vikas del distretto hanno presentato un dramma danzato intitolato Korika
(Desiderio). Questo dramma vivace e stimolante ruotava attorno a una narrazione unica: il dio Ganesha
appare davanti a un devoto dei giorni nostri, coinvolgendolo in un dialogo spirituale sulla natura del
desiderio.

Attraverso danze coreografate in modo splendido e coinvolgenti Chinna Kathas (brevi storie morali), il
dramma ha descritto come i desideri generano altri desideri, creando un ciclo senza fine che intrappola
la mente umana. Il Signore Ganesha, colui che rimuove gli ostacoli, predica che Swami ha fondato la Sri
Sathya Sai Seva Organisation affinché gli esseri umani si impegnino in attivita di servizio e partecipino ai
diversi programmi dell'Organizzazione. Di conseguenza, la mente di queste persone si sintonizza con
Swami senza che loro ne siano consapevoli.

28

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



La mattina del 23 giugno 2025, i devoti del distretto di West Godavari hanno cantato lo Sri Sathya Sai
Ashtottarashata Namavali mentre offrivano chicchi di riso alla fotografia di Bhagavan con la massima
devozione. Nella sessione serale, i giovani Sai del distretto di West Godavari hanno espresso la loro
gratitudine a Bhagavan attraverso una melodiosa sessione di canti devozionali.

Nati come esseri umani, molti tendono a dimenticare le loro vere qualita umane. Non & la nascita o la
forma che determina la natura di una persona, ma le sue qualita. Il loto, ad esempio, cresce nel fango,
ma trova il suo posto sulla testa del Signore in un tempio. Ha guadagnato questo onore grazie alle sue
qualita. Allo stesso modo, dovremmo sviluppare le nostre qualita umane senza tener conto della nostra
nascita o delle circostanze.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

SEGUITE LA VOSTRA COSCIENZA

Incarnazioni dell'Amore!

La forma piu essenziale di Dio & la Verita. E piu sottile di una particella subatomica. Ecco perché si dice:
“La verita e piu fondamentale dell'atomo”.

Lasciate che la coscienza regni

Non ha senso adorare Dio come Sathyaswarupa, l'incarnazione della Verita, e non aderire alla verita
nella vita quotidiana. Il Dharma (la rettitudine) nasce dalla Verita. Questa rettitudine emana dal cuore.
La rettitudine promuove l|'autosoddisfazione. E un'espressione del Sé interiore. Abbiate fede nei
suggerimenti di questo Sé interiore. Nessuno dovrebbe agire contro i dettami della propria coscienza.
Agire contro la coscienza € male. Agire secondo la coscienza e rettitudine. La vera adorazione consiste
quindi nel fare cio che é giusto secondo i dettami della vostra coscienza. Il divorzio tra pensiero e parola
e empio. Dovrebbe esserci completa concordanza tra pensiero, parola e azione.

Dio @ Amore

Dio € uno solo. Le vostre forme di adorazione, i rituali e le credenze sono puramente personali e non
hanno nulla a che vedere con I'universale. Divinita significa cio che e intero, onnicomprensivo. L'unico
Divino & presente in tutti gli esseri. Ogni essere € pieno di Verita e Amore. Non c'é nessuno senza amore.
L'amore puo trovare sfogo in modi diversi, ma & essenzialmente uno. Quell'Amore & Dio. Non andare
contro quell'’Amore.

Sebbene Dio possa essere adorato in varie forme, € essenziale riconoscere |'unita che le racchiude tutte.
L'adorazione pud assumere qualsiasi forma, ma I'adorazione stessa e una e la stessa. | fiori sono molti,
I'adorazione & una. Allo stesso modo, le forme del Divino possono essere varie, ma il Principio Divino &
uno solo, Atma. Oggi c'é solo una cosa importante di cui dovete prendere nota: abbandonate l'illusione
che il Divino si trovi in qualche luogo remoto. Abbiate fede: “lo sono Dio”. Quando avete fede di essere
divini, € improbabile che vi smarriate. Perseguirete la retta via. Credete che Dio € in ogni essere

29

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



umano. Isavasyam Idam Sarvam (l'intero universo & permeato da Dio). Vasudevasarvamidam (il mondo
intero € permeato da Dio Vasudeva). Eko Vasi Sarva Bhutantaratma (I'Uno e presente come anima in
tutti gli esseri). Tutto questo € dichiarato dai Veda e dalle Upanishad, ma noi continuiamo a seguire la
strada sbagliata senza comprenderne il vero significato e ci limitiamo a studiare. La semplice erudizione
non rende un uomo un Pandit (un uomo di conoscenza). Pandita Samadarshina (un Pandit & colui che ha
una mente equanime). | pandit dovrebbero essere giudicati in base a cio che praticano e non in base ai
loro ornamenti esteriori o a cio che predicano o scrivono.

Pratica prima di predicare

Si puo scrivere o leggere qualsiasi libro, ma bisogna credere fermamente che esiste solo la Divinita e poi
adorarla in qualsiasi forma. Invece di dire cento cose agli altri, & meglio praticarne una da soli. La pratica
e pit importante della predicazione. L'ateismo & in aumento a causa della semplice predicazione senza
pratica. Le persone si comportano in modo contrario a cio che é scritto nei libri e a cido che propagano.
Questo e un atto di autoinganno. Dovremmo liberarci da tali tratti. Consideratevi figli di Dio. Dovreste
crederci fermamente. Dovreste sviluppare buone qualita. Non c'e davvero alcuna differenza tra voi e gli
Avatar, tranne che per il numero di aspetti del Divino presenti in ciascuno di voi. Questi aspetti possono
essere migliorati con una condotta corretta e sviluppando I'amore divino. Dovete sviluppare
I'equanimita. Dovete sviluppare I'amore sacro. Solo allora si svilupperanno gli aspetti divini.

— Sri Sathya Sai Answers: Un'iniziativa delle Organizzazioni Sri Sathya Sai Seva, India.

— Tratto dal discorso di Bhagavan tenuto nell'Auditorium Poornachandra il 23 novembre 1988.

PUZZLE SU CUI RIFLETTERE (Risposte)

N E/P LQME TNACLO/?
WG/OTC\KT R| L|H |z |QfL]ol|r
é

F
Q |
[
IACHIEVE\AAAR/ANESI

o

G |lo | J||v

>
i
-
(op)]
=
=
o
=

<
(ey]

}\

L|Y|C|H|H|F| 1|K|E/I|IKRVE |

30

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi Luglio 2025

RIVOLGETE LA VOSTRA MENTE E LA VOSTRA COSCIENZA VERSO DIO

Jnana (conoscenza) e considerata il requisito primario per ['uomo. Ma cid che & veramente primario € la
condotta retta. La condotta di una persona determina le sue qualita e le qualita, a loro volta,
determinano il suo comportamento. Tutti sono figli di Dio e hanno uguale diritto all'amore del Signore.
Perché, allora, ci sono differenze tra gli uomini? Perché non c'é uguaglianza? Questo & dovuto alle
differenze nella struttura mentale delle persone. Se la mente & impura, le azioni di una persona saranno
inevitabilmente impure. La mente € la causa delle azioni buone e cattive. Quando la mente e la
coscienza sono distorte dall'egoismo, anche il comportamento umano & distorto. Quando queste sono
rivolte verso il divino, le azioni buone seguono naturalmente.

— Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

31

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



