
NOVEMBER 2025 
Sonderausgabe 



Sanathana Sarathi November 2025 

Inhalt 

Leitartikel: In seinem zeitlosen Licht 

Füllt euer Herz mit edlen Gefühlen, Sri Sathya Sai Baba, 23. 11. 1998 

Die göttliche Verkündigung, Sri Sathya Sai Baba, 20.10.1990 

Gott ist der einzige Wagenlenker, Sri Sathya Sai Baba, 2. 10. 1987 

Im Glanz der göttlichen Gegenwart, K. Chakravarthi 

Puttaparthi: Das Janma Bhumi und Karma Bhumi des Avatars, R.J. Rathnakar 

Chinna Katha, Sprechende Philosophen 

SSSIHMS - Das erste Krankenhaus der Welt, das kostenlose robotergestützte Herzchirurgie durchführt 

Die Visitenkarte der Gnade, Dr. J. Geeta Reddy 

Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, ein göttlicher Lehrer, S.S. Naganand 

Unser Leben Swami zu widmen ist das beste Geschenk, das wir ihm machen können, Dr. V. Mohan 

Reflexionen über die Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, Prof. Dharam Pal Dhall 

Von IAS zu SAI: Die Reise der inneren Verwandlung, Dr. Srirangarajan 

Seva ist Liebe in Aktion, Dr. Geetha J. Kamath 

Inneren Frieden entwickeln, Dr. Ramesh M. Wadhwani 

Die Herrlichkeit seiner Mission 

Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali, 7. Om Sri Sai Sadhu Vardhanaya Namah 

„Spiele das Spiel, sei glücklich“, Dana Gillespie 

Meine Reise zu Sai, Philipp von Dietlein 

Reise mit Sai: Reflexionen und göttliche Lektionen, Prof. E. Mukundan 

Wenn du dich Bhagawan hingibst, kümmert er sich um dich, Amar Karki 

Swami über die Bedeutung von selbstlosem Dienen (seva) 

Eine Hommage an seine Verehrerin - Der heilige Elefant Sai Gita 

Swami über die Bedeutung von Hingabe (bhakti) 

Eine Reise der göttlichen Gnade und des Dienens, Dr. Shivendra Kumar 

Bhagavad Gita für die Zukunft „Wie leben wir sie?“, Kota Siva Kumar 

„Liebe meine Ungewissheit“, N.S. Ramnath 

Die wahren Superstars, B. Harishkrishan 

Avatar Verkündungstag 

Große Dasara-Feierlichkeiten 

Das Geburtstagsgeschenk, das ich mir wünsche 

 2
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

 3
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

EDITORIAL 

IN SEINEM ZEITLOSEN LICHT 

Während die Welt voller Ehrfurcht und Dankbarkeit zusammenkommt, um den 100. Jahrestag der 
Geburt von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba zu feiern, wird dieser heilige November zu mehr als nur 
einem Monat – er ist ein Moment der Ewigkeit. Jeder Devotee, jedes Zuhause, jedes Herz spürt seine 
unsichtbare Gegenwart, die erneut Liebe, Sinn und Glauben entfacht. 

Diese Sonderausgabe des Sanathana Sarathi zum hundertsten Geburtstag möchte diese Pracht 
widerspiegeln. Auf diesen Seiten finden sich Reflexionen, die das gesamte Spektrum seiner Mission 
umfassen – von der Herrlichkeit selbstlosen Dienens und der Reinheit der Weiblichkeit bis hin zur 
transformierenden Kraft von Bhajans, Bildung und einem auf Werten basierenden Leben. Tiefsinnige 
Artikel untersuchen seine Führung für Jugendliche und Familien, die Relevanz von Spiritualität im 
modernen Leben, die Harmonie von Wissenschaft und Hingabe und die zeitlose Inspiration derer, die 
mit ihm gewandelt sind und weiterhin in seinem Namen dienen. 

Jeder Beitrag in dieser Ausgabe, sei es eine Erinnerung, eine Recherche oder eine Reflexion, bildet eine 
strahlende Perle auf der Girlande der Hundertjahrfeier. Zusammen erinnern sie uns daran, dass seine 
Botschaft nicht an Zeit oder Sprache gebunden ist – sie lebt überall dort, wo Liebe zu Taten wird und 
Glaube zu Charakter erblüht. 

Tatsächlich ist das hundertjährige Jubiläum nicht nur ein Fest, sondern auch ein Aufruf – ein Aufruf, die 
Göttlichkeit in uns wiederzuentdecken und als wahres Spiegelbild seiner Ideale zu leben. Von den 
Klassenzimmern der Sri Sathya Sai-Institutionen bis zu den Dienstwegen der Sai Organisationen, von 
den Häusern, die durch sein Foto geheiligt sind, bis zu den Herzen, die durch seine Worte bewegt 
werden, weckt seine Gegenwart weiterhin die edelsten Instinkte der Menschheit. Jedes Seva, jedes 
Lied, jedes stille Gebet, das in seinem Namen gesprochen wird, wird zu einem Funken in dem 
großartigen Leuchtfeuer seiner Mission auf Erden. 

Mögen sich unsere Herzen bei jedem Umblättern einer Seite in Ehrfurcht vor dem göttlichen Lehrer 
verneigen, der die Menschheit weiterhin von innen heraus leitet. Möge dieses hundertjährige Jubiläum 
nicht nur eine Erinnerung an die Vergangenheit sein, sondern eine Erneuerung unserer Verpflichtung, 
nach seinem Wort zu leben und seine Liebe in Gedanken, Worten und Taten auszustrahlen. 

Während sich Hunderttausende von Devotees in Prasanthi Nilayam versammeln, sind ihre Herzen voller 
Dankbarkeit und Sehnsucht nach einem weiteren Darshan. Jeder Bhajan, jedes Seva, jede Blume und 
jedes Licht, das bei diesen Feierlichkeiten dargebracht wird, wird zu einem stillen Gebet der Liebe. 
Wahrlich, dieses hundertjährige Jubiläum ist seine göttliche Liebe, die sich durch unzählige Hände und 
strahlende Herzen widerspiegelt. 

Mögen wir immer Werkzeuge in seinem zeitlosen Licht sein – allen dienen, alle lieben und immer seine 
liebenden Kinder sein! 

Das Redaktionsteam 

 4
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Der Avatar spricht 

FÜLLT EUER HERZ MIT EDLEN GEFÜHLEN 

Bharat ist das Mutterland vieler edler Seelen, die sich auf allen Kontinenten der Welt einen großen 
Namen und Ruhm erworben haben. 

Dies ist das Land tapferer Menschen, die die Fremdherrscher besiegten und Unabhängigkeit erlangten. 

Dies ist das Land, das sich in Musik, Literatur und anderen schönen Künsten hervortat. 

Da ihr in diesem herausragenden Land Bharat geboren seid, ist es, o Jungen und Mädchen, eure heilige 
Pflicht, sein reiches kulturelles Erbe zu schützen. 

(Telugu Gedicht) 

Das Göttliche strahlt stärker als die Sonne, 

es ist reiner als der reinste Schnee, 

subtiler als der Himmel und Raum, 

und es wohnt allen Lebewesen inne. 

Das Göttliche durchdringt den Mikrokosmos und Makrokosmos. 

Gott ist ungebunden, obwohl er in allen anwesend ist. 

Ihr seid in Gott (Brahman) und Gott ist in euch. 

Tatsächlich seid ihr und Gott eins. 

Was sonst kann übermittelt werden? 

Verkörperungen der Liebe! 

Bharat ist die Geburtsstätte der Spiritualität, Rechtschaffenheit, Mildtätigkeit, Gewaltlosigkeit und des 
Friedens. Das Festhalten an diesen Qualitäten, wie es in Bharat zu sehen, ist nirgendwo sonst zu finden. 
Bharat ist die Geburtsstätte der sieben Weisen und des ersten Poeten, Vālmīki. Dies ist das heilige Land, 
das von der Verkörperung des Dharma selbst, Rama, beherrscht wurde. Dies ist das Land, wo der 
Himmlische Gesang, die Bhagavadgita, von Krishna gesungen wurde. Es ist das Land, wo die Einheit von 
individueller und kosmischer Seele verkündet wurde. Es gibt kein anderes Land wie Bharat, das Land 
der Heiligkeit, der Rechtschaffenheit und des Friedens. Wahrheit durchdringt die Atmosphäre von 
Bharat, Mitgefühl durchdringt den Staub von Bharat. Liebe erfüllt den Ganges von Bharat. Duldsamkeit 
wohnt im Herzen der Menschen in diesem Land. Solch edle, göttliche und einzigartige Eigenschaften 
sind nur in Bharat manifest. 

 5
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Die göttliche magnetische Kraft 

Gott ist allmächtig und allgegenwärtig. All dies ist wahrhaft Brahman…sarvam khalvidam Brahma. Eine 
Erforschung der Wissenschaft und Spiritualität offenbart, dass beide dieselbe Wahrheit bestätigen. 
Gottes Existenz wird von der Wissenschaft in Gestalt von elektrischen Wellen, magnetischen Wellen, 
Laser-, Radio-, Wärme- und Lichtwellen visualisiert, die alle alldurchdringend sind. Dies ist der direkte 
Beweis für Gottes Existenz. Das Göttliche ist in der Nahrung gegenwärtig, die ihr zu euch nehmt, in dem 
Wasser, das ihr trinkt, und in der Luft, die ihr einatmet. Es gibt in dieser Welt keine Stelle ohne 
Magnetismus. Was ist ein Magnet? Ein Magnet ist nicht nur etwas, das Eisenspäne an sich zieht; alles in 
dieser Welt ist mit Anziehungskraft erfüllt. Die Mutter ist für das Kind ein Magnet und umgekehrt. 
Ebenso werden Ehemann und Ehefrau voneinander angezogen. Gras ist der Magnet für die Kuh. Die 
Blume ist der Magnet für die Biene. Wenn wir dieser Gedankenspur folgen wird offenbar, dass alles von 
dem Prinzip der Anziehungskraft beherrscht wird. Vedanta verkündete: Der, der erfreut, ist Rama 
(Ramayatīti rāmah). Die magnetische Kraft fungiert als die Verbindung zwischen dem, was manifest, 
und dem, was nicht manifest ist. Die Philosophen nennen es die göttliche Anziehungskraft, wohingegen 
die Wissenschaftler es als biokosmische oder Superkraft bezeichnen. Also erfahren die Wissenschaftler 
wie auch die Vedantins dieselbe göttliche Kraft in verschiedenen Namen und Formen. 

Es ist töricht, das Göttliche als nicht existent zu betrachten. Jene, die nicht fähig sind, diese 
transzendentale Kraft zu verstehen, verleugnen Gottes Existenz. Gebt nicht vor, das zu kennen, was ihr 
in Wirklichkeit nicht kennt. Niemand besitzt das Recht, Gottes Existenz zu leugnen. Meinungen 
unterscheiden sich von Person zu Person. Jeder hat seinen eigenen Glauben. 

Zu jenen, die ja sagen, wird Er ja sagen. 

Zu jenen, die nein sagen, wird Er nein sagen. 

Nur eure Zunge sagt nein und ja. 

Für Sai ist alles ja, ja, ja. 

Es gibt nur einen Helden, nämlich das Göttliche 

Der eine Atman wohnt in allen Wesen. Es gibt nur Eines, dem verschiedene Namen und Formen 
zugeschrieben wurden. Nur Eines existiert. Die Null erhält Wert, wenn eine Eins vor ihr steht. Die Welt, 
das Leben, die Sonne, der Mond, der Himmel und alles andere sind Null. Es gibt nur einen Helden, 
nämlich das Göttliche. Der Mensch (der von Natur aus göttlich ist) wird zur Null, wenn er Gott vergisst. 

Verkörperungen der Liebe! 

Gott ist nicht von euch getrennt. Ihr seid Gott. Erforscht und versteht diese Wahrheit. Wenn ihr das 
ganze Leben mit Forschung und Experimenten zubringt, wann werdet ihr praktizieren? Die Einzelnen 
mögen unterschiedliche Namen, Formen und Einstellungen haben, aber der Atman bleibt unverändert. 
Wasser hat in den verschiedenen Sprachen unterschiedliche Namen. In Telugu wird es „Niru“ genannt, 
in Hindi „Pani“, in Tamil „Tanni“, in Sanskrit „Vari“. Die Namen sind unterschiedlich, aber das Wasser 
bleibt unverändert. Ebenso hat Gott verschiedene Namen und Formen, aber das atmische Prinzip bleibt 
dasselbe. Dieser Atman ist allen gemeinsam, es wird als das Gewissen bezeichnet, das aus dem 
Bewusstsein hervorgegangen ist. Ob es sich um einen Theisten, einen Atheisten, einen theistischen 
Atheisten oder einen atheistischen Theisten handelt, alle müssen diese Tatsache eingestehen. Ob 
jemand ein Genießer (bhogi) ist, ein Kranker (rogi), ein Yogi, ein Entsagender (virāgi) oder ein 
Gebundener (anurāgi), das atmische Prinzip ist in allen dasselbe.  

Der Körper kann mit einem farbigen Ballon verglichen werden. Die Ballons unterscheiden sich in Größe 
und Farbe, aber die Luft in ihnen ist ein und dieselbe. Die gleiche Luft ist innerhalb wie außerhalb des 

 6
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Ballons. Die Luft im Ballon kann mit dem Gewissen verglichen werden und die alles durchdringende 
Luft mit dem Bewusstsein. Wenn immer mehr Luft in den Ballon geblasen wird, platzt der Ballon und 
die Luft im Inneren (das Gewissen) vermischt sich mit der Luft außerhalb (dem Bewusstsein). Der 
Unterschied zwischen Gewissen und Bewusstsein besteht nur in der Quantität, nicht in der Qualität. 

Das Göttliche ist die Anziehungskraft der Liebe 

Die Anziehungskraft ist das Göttliche. Ein kleines Beispiel: Tausende haben sich heute hier versammelt. 
Wer hat euch eingeladen? Keine Einladungskarten sind verschickt worden. Wie seid ihr dann 
hierhergekommen? Eure Liebe zu Swami ist die Hauptursache. Niemand hat euch gewaltsam 
hierhergebracht. Ihr alle wisst es: Leute werden in Lastwagen zu politischen Veranstaltungen gebracht. 
Trotz wiederholter Aufforderungen nicht hierher zu kommen, kommt ihr weiterhin. Die Anziehungskraft 
der Liebe ist das Göttliche. Das ist der göttliche Magnet.  

Liebe ist meine Form. 

Wahrheit ist mein Atem. 

Glückseligkeit ist meine Nahrung. 

Mein Leben ist meine Botschaft. Ausweitung ist mein Leben. 

Kein Grund für Liebe, keine Jahreszeit für Liebe. 

Keine Geburt, kein Tod. 

Liebe lebt vom Geben 

Die göttliche Kraft unterliegt weder Geburt noch Tod. Ich bin nicht begeistert, wenn ich gelobt, noch 
niedergeschlagen, wenn ich beschuldigt werde. Ich behandle diese Dualitäten des Lebens mit 
Gleichmut. Ich bin in Freude wie Leid glücklich. In mir ist nur Liebe. Meine Liebe lebt von Geben, Geben 
und Geben. Sie empfängt nie. Das ist der Unterschied zwischen meiner Liebe und der weltlichen Liebe, 
die nur an Bekommen glaubt. Deshalb weitet meine Liebe sich immer weiter aus. Ein kleiner Samen 
wird zu einem gigantischen Baum mit vielen Ästen und Früchten. Sie alle haben ihren Ursprung im 
Samen. Ebenso ist die Schöpfung aus Liebe hervorgegangen. Liebe ist Gott, lebt in Liebe. Entwickelt 
Liebe. Liebt jeden aus ganzem Herzen. Nur wenn Liebe manifestiert wird, werdet ihr 
Selbstverwirklichung erlangen. 

Entwickelt zuallererst Selbstvertrauen. Selbstvertrauen ist das Fundament. Selbstzufriedenheit ist die 
Mauer. Selbstaufopferung ist das Dach. Selbstverwirklichung ist das Gebäude des Lebens. Alles ist im 
Selbst enthalten. Selbst bedeutet Atman, der göttliche Geist. Erlangt mit diesem atmischen Prinzip 
spirituelles Wissen. Die Kraft der Spiritualität ist grenzenlos. Die Kraft der Liebe übersteigt die Kraft der 
Atombombe bei weitem. Sie transformiert sogar diejenigen, die hassen. Entwickelt diese heilige Liebe. 
Nur dann wird unter den Bharatiyas Harmonie herrschen. 

Beginnt den Tag mit Liebe, 

füllt den Tag mit Liebe, 

verbringt den Tag mit Liebe, 

beendet den Tag mit Liebe. 

Das ist der Weg zu Gott. 

 7
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Versteht das göttliche Prinzip 

Der Mensch verschwendet sein Leben mit engstirnigen Empfindungen. Er ist nur an sich selbst und 
seiner Familie interessiert. Das ist Einengung der Liebe. Betrachtet die gesamte Welt als eine Familie. 
Das ist Ausweitung der Liebe. Die verschiedenen Länder sind wie verschiedene Räume im Gebäude der 
Welt. Betrachtet alle, die in diesen Räumen leben, als eure Brüder und Schwestern. Wenn ihr eine 
solche Beziehung mit euren Mitmenschen entwickelt, werdet ihr niemanden hassen. 

Studenten! Jungen und Mädchen! 

Jeder sollte gesund und glücklich sein. Das ist mein wahrer Geburtstag. Viele Menschen haben mir 
„happy birthday“ gewünscht. Wünscht das jenen, die nicht glücklich sind. Wo besteht die 
Notwendigkeit, mir das zu wünschen, wenn ich doch immer glücklich bin? 

In der Nahrung, die wir zu uns nehmen, befinden sich göttliche Kräfte. Jeder Student muss eine 
ausgewogene Diät zu sich nehmen. Orangensaft, Tomatensaft, Zitronensaft und Apfelsaft sind sehr gut 
für die Gesundheit, da sie einen guten Säureanteil haben. Blattgemüse enthält Vitamine und Eisen und 
besitzt deshalb einen hohen Nährwert. Der Körper sollte gesund sein. Mit einem gesunden Körper 
könnt ihr jede Aufgabe bewältigen. 

Meine Geburtstagsbotschaft 

Ihr braucht nirgendwo nach Gott zu suchen. Gott ist in jedem Zentimeter und jedem Haar eures 
Körpers gegenwärtig. Aus diesem Grund zerbiss Hanuman, als Sita ihm ihre Perlenhalskette als Zeichen 
der Anerkennung anbot, die Perlen der Halskette und warf sie weg, weil sie nicht mit Ramas Namen 
resonierten. Als Sita nachfragte, warum er so gehandelt habe, erwiderte Hanuman: „Du hältst dich an 
den Wert der Perlen, wohingegen ich auf den Klang des heiligen Gottesnamen höre. Schmuck ohne 
Ramas Namen ist für mich bloß Stein. Jedes Haar meines Körpers ist mit Ramas Namen erfüllt.“ Deshalb 
durchdringt das Göttliche jede Zelle und jedes Haar der Bharatiyas. Das ist der Grund, warum viele 
Ausländer wie Max Mueller wünschten, in diesem heiligen Land geboren zu werden und zu sterben. Da 
ihr in diesem heiligen Land des Yoga und der Entsagung (tyāga) geboren seid, ist es beklagenswert, 
wenn ihr nicht an diesen heiligen Werten festhaltet. Führt das Leben eines wahren Bharatiya. Seid 
anderen ein Vorbild und macht jeden glücklich. Das ist meine Geburtstagsbotschaft.  

Dies ist der Geburtstag dieses Körpers. Wahrhaft gesprochen habe ich keinen Geburtstag. Weil ihr alle 
hier versammelt seid, feiere ich diesen Tag als meinen Geburtstag. Dieser Geburtstag ist für mich nicht 
wichtig. Der Tag, an dem ihr alle glücklich seid, ist mein wahrer Geburtstag. Ich wünsche mir nichts. Ich 
werde dann glücklich sein, wenn ihr selbstlose Liebe (prema), Opfergeist (tyāga) und Yoga (Spiritualität) 
entwickelt und die Göttlichkeit daraus erfahrt. Ich wünsche, dass ihr alle ein ideales Leben in Frieden 
und Sicherheit führt. Füllt an diesem segensreichen Tag euer Herz mit edlen Empfindungen und 
wiederholt Gottes Namen. 

Auszüge aus Bhagavans Geburtstagsansprache in der Sai Kulwanthalle in Prashanti Nilayam am 23. 
November 1998. 

 8
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Der Avatar spricht  

DIE GÖTTLICHE VERKÜNDIGUNG 

Verkörperungen der göttlichen Liebe! 

Es war der 20. Oktober 1940, ein Montag. An jenem Tag verkündete ich folgendes: 

Wisst, dass ich in Wirklichkeit Sai bin. 

Werft eure weltlichen Beziehungen ab. 

Gebt eure Bemühungen auf, mich zurückzuhalten. 

Die weltlichen Anhaftungen können mich nicht länger binden. 

Niemand, wie großartig er auch sein mag, kann mich aufhalten. 

Als ich diese Ankündigung machte, sprachen sich die Familien von Thammiraju, Hanumantha Rao, 
Bhojaraju und Seshamaraju einstimmig dagegen aus, dass ich mein Zuhause verlasse. 

Dies geschah in Uravakonda. Wenn in einem das Bewusstsein des menschlichen Körpers und der 
Anwesenheit des Göttlichen existieren, braucht es ein gewisses Maß an Losgelöstheit und Entsagung, 
um diesen geistigen Zustand zu manifestieren.  

Besuch im Virupaksha Tempel 

Als ich in Uravakonda war, kam der Bürgermeister von Ballari, Ramaraju, um Swami, der damals familiär 
Raju genannt wurde, zu sehen. Als er Swami erblickte, sagte er zu Sheshamaraju: „Wir werden diesen 
Jungen nach Ballari bringen und in den Ferien bei uns behalten.“ Er fügte hinzu: „Sheshamaraju! Du 
hältst diesen Burschen für einen gewöhnlichen Jungen. Das ist nicht der Fall. Das Leuchten in seinem 
Gesicht und seine Reinheit haben mein Herz berührt. In ihm ist ein göttliches Licht. Lass dich nicht 
täuschen. Du kannst auch mit ihm kommen und bei uns wohnen.“ 

Von dort brachte der Bürgermeister uns nach Hampi. Haltet, was ich jetzt erzählen werde, nicht für 
Angeberei oder Phantasie oder Übertreibung. Die gesamte Gruppe ging in den Virupaksha Tempel. 
Hätte ich gesagt, ich würde nicht mit in den Tempel kommen, wären andere vielleicht ärgerlich oder 
beleidigt gewesen. Ich behauptete, ich hätte Bauchschmerzen und wolle nicht in den Tempel gehen. 
Die ganze Gruppe inklusive Thammiraju ging hinein; Ramaraju dachte nur an Gott und an nichts 
anderes. Er bat mich wiederholt, mit ihm zu kommen. Ich war damals ein sehr kleiner Junge. Er hielt 
meine beiden Hände und bat: „Bitte, bitte, komm.“ Aber als er meinen festen Entschluss sah, drängte er 
mich nicht weiter.  

Sathyanarayana Raju als Virupaksha 

Im Tempel wurde der Gottheit Arathi dargebracht, aber Virupaksha war nicht da! Nur Raju war im 
Allerheiligsten! Sheshamaraju wurde wütend. Er dachte, nachdem Raju sich geweigert hatte in den 
Tempel zu gehen, sei er irgendwie hereingekommen und stände jetzt im Allerheiligsten. Das hielt er für 
ein großes Sakrileg. Er konnte seine Wut nicht im Zaum halten. Aber Ramaraju dachte nicht auf diese 
Weise. Er empfand, Raju ist Virupaksha und Virupaksha ist Raju. 

Sheshamaraju kam aus dem Tempel heraus und sah mich unter einem Baum sitzen. Er war immer sehr 
misstrauisch. Er schickte jemanden nach innen um herauszufinden ob Raju dort sei, während er selbst 

 9
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

draußen blieb, um Raju unter dem Baum zu überwachen. Raju war innen im Tempel wie auch unterm 
Baum! Sheshamaraju fühlte sich innerlich sehr glücklich, aber er sprach nicht mit mir darüber, sondern 
betrachtete es als eine einzigartige Erfahrung für sich selbst. 

Dann brachten sie mich nach Ballari. Während wir ein paar Tage dort blieben, stellte der Bürgermeister 
mich verschiedenen Beamten vor und sprach in höchsten Tönen über mich. Damals wurde ich nicht als 
„Swami“ angesprochen, sondern nur als „Raju“. Manche der Beamten hatten den Eindruck, der 
Bürgermeister überschätze einen kleinen Jungen wie mich und machten sich sogar über ihn lustig. Ehe 
er mich nach Ballari brachte, hatte der Bürgermeister mir ein Paar Hemd und Hose anfertigen lassen. 
Selbst jetzt bin ich so klein, ihr könnt euch ausmalen, wieviel kleiner ich damals war. Damals, das heißt 
vor so fünfzig Jahren, war es für junge Burschen Mode, eine Kragennadel zu haben. Sie war ein 
Statussymbol und ein Zeichen für Wohlstand. Der Bürgermeister überlegte, was er mir außer Kleidung 
noch geben könne. Er ging zu einem Goldschmied und ließ in einer Stunde eine goldene Kragennadel 
für mich anfertigen. Er steckte sie an mein Hemd mit den Worten: „Raju, du solltest an mich denken, 
wann immer du diese Nadel trägst.“   

Freiheit von Illusion (Maya) 

Wir kehrten mit dem Bus nach Uravakonda zurück. Zwei Tage später begann die Schule wieder. Als ich 
zur Schule ging, fiel unterwegs die Kragennadel vom Hemd (und war unauffindbar). Der Verlust der 
Kragennadel befreite mich von der Anhaftung (an weltliche Dinge). Da sang ich ein Lied: 

Es war an einem Montag, am 20. Oktober 

Baba kehrte von Hampi zurück und ging zur Schule. 

Die Kragennadel ging verloren und war unauffindbar. 

Dieser Tag war der Tag der Transformation. 

Der Verlust der Kragennadel war die Ursache einer großen Veränderung. 

Die Verbindung mit weltlichen Bindungen verschwand. 

Auch die Pilgerreise nach Hampi hatte ihren Zweck erfüllt. 

Freiheit von Illusion wurde erreicht. 

An dem Tag verließ ich mein Zuhause. Bindung an weltliche Dinge ist eine Art Illusion (māyā). Wenn 
man diese Dinge aufgibt, ist Freiheit von Illusion erreicht. 

Am selben Tag ging ich zum Bungalow des Steuerinspektors Anjaneyulu. Er war einer von denen, die, 
wenn sie Swami sahen, eine Art spirituellen Drang erfuhren. Sein Haus lag auf dem Weg zu meinem 
Haus. Er pflegte Snacks (Pakoda oder Kaffee) zuzubereiten und wartete gemeinsam mit seiner Frau auf 
meine Ankunft. Sie schickten ihre Kinder nach innen ins Haus, damit sie sich keinen Eindruck über ihre 
Eltern bildeten. Sobald ich das Haus betrat, hielten beide meine Füße. Ich sagte oft zu ihnen: „Sir, Sie 
sind ein Älterer. Sie sollten meine Füße nicht berühren.“ Er pflegte zu antworten: „Raju, was den Körper 
betrifft, mögen wir als Ältere erscheinen. Aber in Bezug auf Weisheit, sind wir sehr klein. Du bist 
wahrhaft Gott Krishna selbst.“ Sie pflegten mich auf diese Weise zu beschreiben. Sie taten das sehr 
diskret, damit andere sie nicht verspotteten. 

In der Uravakonda Schule war ein Schulleiter namens Lakshmipati. Er pflegte mich, sobald ich die 
Schule erreichte, in sein Büro zu rufen. Nicht jeder empfindet auf diese Weise. Nur jene, die durch ihre 
guten Taten in früheren Leben gesegnet wurden, haben solche Gefühle. Sobald ich sein Büro betrat, 
schloss er die Tür und forderte mich auf, auf seinem Stuhl zu sitzen. Er setzte sich auf den Boden und 
begann, meine Füße zu massieren. Ich sagte voller Unschuld zu ihm: „Sir, Sie sollten das nicht tun.“ 

 10
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Lakshmipati pflegte zu erwidern: „Du weißt nicht um diese Dinge, ich aber schon. In dir ist eine große 
Kraft (shakti).“ 

Prasanthi Nilayam ist jetzt eine Mini-Welt 

Der 20. Oktober ist der Tag, der eine große Transformation in Uravakonda bewirkte. In allen Schülern 
dort fand ein bemerkenswerter Wandel statt. Ich werde euch ein kleines Beispiel geben, um zu 
veranschaulichen, wie groß ihre Zuneigung und Liebe zu mir war. Am Tag nach meiner Abreise trat ein 
anderer Junge in der Schule auf die Plattform, um das Gebet zu sprechen. Er begann mit dem Gebet, 
brach aber in Tränen aus. Er dachte an Swami und konnte nicht fortfahren. Als er zu weinen begann, 
begann jeder in der Halle zu weinen. Das Gebet verwandelte sich in ein Klagelied. Der Leiter sagte: „Das 
Gebet ist nicht notwendig. Das Weinen selbst ist das Gebet. Lasst uns in unsere Räume zurückkehren.“ 

Verkörperungen der göttlichen Liebe! 

Glaubt nicht, dies sei Prahlerei. Betrachtet es als Wahrheit und glaubt daran. Der Name Prasanthi 
Nilayam hat sich in alle Teile der Welt verbreitet. Die gesamte Welt existiert als eine Miniaturwelt in 
Prashanti Nilayam. Menschen aus allen Ländern versammeln sich hier. Prasanthi Nilayam ist jetzt eine 
Mini-Welt. Diese höchste Kraft, so viele aus allen Teilen der Welt anzuziehen, gehört nur dem 
Göttlichen. Der Duft, der von einer Blume ausgeht, verbreitet sich überall. Lädt die Blume die Biene 
ein? Nein. Aber die Biene eilt aus eigenem Antrieb zur Blume, um den nektargleichen Honig darin zu 
kosten. Begibt sich eine Biene jemals zu einer Plastikblume? 

Gebt Unterschieden keinen Raum 

Alle Sathya Sai Organisationen sollten von Liebe erfüllt sein. Spaltenden Kräften sollte kein Raum 
gegeben werden. Unterschiede von Kaste und Bekenntnis sollten völlig vermieden werden. Der 
Charakter allein sollte Kennzeichen der eigenen Gemeinschaft sein. Liebe sollte ein 
Glaubensbestandteil werden. Moral bestimmt das Wesen der Gemeinschaft. 

Bhagvan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan „Manasa bhajare Guru charanam…“ 

Diese Ansprache wurde am 20. Oktober 2025, anlässlich des Jahrestages der Verkündigung der 
Avatarschaft, in der Sai Kulwanthalle übertragen. Auszüge aus Bhagavans historischer Ansprache in 
Prashanti Nilayam am 20. Oktober 1990, dem Goldenen Jubiläum von Bhagavans Verkündigung 
seiner Avatarschaft in Uravakonda. 

Der Avatar spricht 

GOTT IST DER EINZIGE WAGENLENKER 

Verkörperungen des göttlichen Atmans! 

Es ist unmöglich, zu irgendeiner Zeit und in irgendeinem Land zwei Leute zu finden, die absolut gleich 
sind, was ihre Fähigkeiten, Körpermerkmale, Gedanken oder ihren Intellekt angeht. Die Kraft der 
Schöpfung ist so außergewöhnlich und erstaunlich, dass nirgendwo in der Welt zwei Leute die gleiche 
körperliche Gestalt haben. Gibt es Menschen, die dasselbe Maß an Wohlstand und Zufriedenheit 
haben? Haben sie dasselbe Maß an Weisheit und Wissen? Es hat immer einen kleinen oder gewissen 
Unterschied gegeben. In Anerkennung dieser Unterschiede ist man damit beschäftigt, diese 
Verschiedenheit hervorzuheben und zu verkünden. Obwohl der Mensch die Fähigkeit besitzt, die 

 11
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Einheit in der Vielfalt zu sehen, besinnt er sich nicht auf diese Einheit, er erfährt sie nicht, denkt nicht 
darüber nach, analysiert und erforscht sie nicht, und fördert die Vielfalt und Verschiedenheit im Leben. 

Laut der Katha-Upanischad hat jeder Mensch einen physischen Körper, der mit einem Gefährt 
vergleichbar ist, und den Atman, der mit dem Wagenlenker vergleichbar ist. Hat irgendein Mensch zwei 
Körper? Kann ein Wagen zwei Fahrer haben? Zur selben Zeit kann es nur einen Fahrer geben. Zu 
verschiedenen Zeiten mag es zwei oder drei Fahrer geben, nicht aber zur gleichen Zeit. Aber das 
Atmanprinzip ist anders. Wie viele Male man auch geboren wird, wie viele Generationen auch 
vorbeiziehen mögen, der Lenker im Herzen ist ein und derselbe, und das ist der Atman. Das ist das 
Herz. Ein Mensch mit zwei Herzen kann nicht leben. Ein Körper und ein Herz. Das ist bei allen 
Menschen dasselbe. Wo Sonnenlicht ist, dort ist Schatten. Das Sonnenlicht ist eines, aber die Schatten 
sind möglicherweise verschieden. Wie? Wenn die Sonnenstrahlen auf einen Baum fallen, kann es unter 
ihm viele Arten von Schattenspiel geben, aber es gibt nur eine Sonne. 

Die Wissenschaft sollte mit Weitherzigkeit wachsen 

Aufgrund der Täuschung des Körpers sehen wir die Einheit als Vielfalt, was die Unwissenheit wachsen 
lässt. Aber das Licht des Atman ist eines. Wir sind stolz darauf, dass die Wissenschaft schnell 
Fortschritte gemacht hat. Wahrhaft gesprochen, hätte die Weisheit wirklich zugenommen, dann sollte 
überhaupt keine Ignoranz mehr existieren. Aber mit dem Wachstum der Wissenschaft hat die 
Unwissenheit noch mehr zugenommen. Also ist das nicht die korrekte Art des Wissens. Wenn ihr eine 
Taschenlampe einschaltet, kann Dunkelheit herrschen? Wenn ihr eine Taschenlampe benutzt und es 
dunkel bleibt bedeutet es, dass in ihr keine Batterien sind oder keine Glühbirne ist. Wenn Glühbirne 
und Batterien in ihr sind, kann es nicht dunkel sein. Also wächst die Wissenschaft heute nur auf der 
Basis von Selbstsucht und Eigeninteresse, aber dieses Wachstum geschieht nicht mit Weitherzigkeit, 
einem heiligen Gefühl und für das Wohlergehen der Welt. Ein Land will das Nachbarland zerstören, und 
das Land will dieses Land zerstören. Sind das gute Gedanken? Sollte die Wissenschaft das erreichen? Ist 
dies das Wissen, das die Wissenschaft verleiht? Es ist völlige Ignoranz. 

Auch ein Wurm kann Schaden anrichten. Gutes zu tun ist selbst für den Herrscher des Landes 
schwierig. Schaden zuzufügen ist nichts Großartiges; Gutes zu tun ist edel. Wenn in eurem Geist, euren 
Worten, eurem Verhalten und Benehmen keine Güte ist – wenn ihr in all diesen drei Bereichen keine 
Güte habt, wie kann Sai euch dann alle Freude schenken? Ihr verhaltet euch nicht gut und habt keine 
guten Gedanken. Wenn Gott über euch erfreut sein und euch alle Segnungen geben soll, wie kann er 
das tun? Das ist völlige Unwissenheit. Wenn ihr Wohltaten von Gott erhalten wollt, müsst ihr einen 
guten Geist entwickeln. Ihr solltet immer gute Worte sprechen und euch gut verhalten. Wenn ihr all 
diese Aspekte kombiniert und vereint, wird sich das Göttliche dort manifestieren. Jene sind edel, deren 
Gedanken, Worte und Taten in vollkommener Harmonie sind; jene, denen diese Einheit fehlt, sind böse. 

Heutzutage leiden die meisten Menschen aufgrund ihrer geistigen Verfassung. Es gibt in dieser Welt 
eine Reihe guter Menschen, aber andere sind nicht bereit, solche guten Menschen anzuerkennen. 
Gäbe es keine guten Menschen in der Welt, dann würde die Welt nicht leuchten, wie sie es heute tut. 
Wie könnte die Welt wie Tageslicht leuchten, wenn es keine guten Menschen gäbe? Von allen 
Lebensformen ist das menschliche Leben das kostbarste. Wenn sich die Menschen schlimmer als Tiere 
verhalten, wie können wir sie dann Menschen nennen? 

Habt nicht Teilzeithingabe 

Der Mensch verlangt unablässig nach Geld (dhaneshana), Frau (dareshana) und Nachwuchs 
(putreshana). Verlangen nach Gott ist nirgendwo zu finden. Es ist nur Teilzeithingabe. Man denkt nur 
gelegentlich und sehr selten daran, so wie man Pickles in geringer Menge für den Geschmack zu sich 
nimmt. So wie man empfindet, so geschieht es. Die Früchte (Ergebnisse) hängen von euren Handlungen 
ab. Wie jemand dich wahrnimmt oder von dir denkt, genauso bist du! Annamacharya hatte erklärt, 
dass Gott einem entsprechend dem eigenen Denken erscheint. Im Ozean befindet sich viel Wasser. Die 

 12
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Wassermenge, die ihr mit euch nehmen könnt, hängt von dem Gefäß ab, dass ihr bei euch tragt. Wenn 
ihr ein kleines Gefäß bringt und sagt: „Hier ist so viel Wasser, ich möchte mehr haben“, könnt ihr dann 
mehr Wasser bekommen? So sehen Hingabe und Ergebung heute aus. 

Transformiert euch in gute Menschen  

Der Mensch verhält sich vor manchen auf eine Weise, aber vor anderen völlig anders. Ihr versucht, die 
Welt zu täuschen. Das ist nicht korrekt. Aufgrund dieser Art des Verhaltens nimmt der Atheismus zu. 
Allein die Gläubigen sind für den Anstieg des Atheismus verantwortlich. Die Hauptursache besteht 
darin, dass sie nicht meinen Worten gemäß handeln. Euer Verhalten ist nicht in Übereinstimmung mit 
der Hingabe und Ergebung, die ihr zu haben behauptet. Opfert wenigstens von heute an all eure 
schlechten Gedanken und Handlungen als Opfergabe in das Feuer. Und ihr solltet beschließen, ein 
gutes Leben auf der Basis von guten Gedanken, gutem Verhalten, Benehmen und guten Gefühlen zu 
führen. Ich will nicht eure Wertschätzung der göttlichen Ansprache. Ihr solltet sagen können, dass ihr 
euch in gute Menschen verwandelt habt. Ein solcher Wandel muss in euch geschehen. Das ist das 
Kennzeichen wahrer Hingabe. Wenn ihr behauptet, es habe unaufhörlich geregnet, aber es ist 
nirgendwo nass, wie könnt ihr dann behaupten, es hätte unablässig geregnet? Wenn ihr euch zu 
großen Devotees erklärt, müsst ihr wenigstens ein wenig in die Tat umsetzen. Welchen Nutzen hat es 
ansonsten? Das ist überhaupt kein Kennzeichen von Hingabe. Verhaltet euch in Übereinstimmung mit 
dem, was ihr sagt. 

Die Menschen hören nicht auf gute Worte, die aus ganzem Herzen gesprochen werden. Sie sind jedoch 
ganz Ohr, wenn schlechte Worte gesprochen werden. Wie können solche Leute meine Göttlichkeit 
erfassen? Welchen Sinn hat all eure Bildung? (Telugu Gedicht) 

Wenn gute Worte gesprochen werden, lasst ihr sie zu einem Ohr rein und zum anderen wieder raus. 
Wenn jedoch schlechte Worte gesprochen werden, hört ihr mit beiden Ohren voller Aufmerksamkeit 
zu. Ist das überhaupt menschliches Verhalten? Nein. Ihr solltet immer gute Dinge hören. Ihr sagt 
äußerlich „Sairam“, verhaltet euch aber innerlich wie ein Betrüger. Das Wort „Sairam“ sollte aus dem 
Kern eures Herzens kommen. Dieses ganze Verhalten ist nur dazu gedacht, die Welt zu täuschen. Ob in 
der Sathya Sai Organisation oder woanders, eure Hingabe und Ergebung sollten immer gleich sein. Ihr 
solltet den Glauben entwickeln, dass es nur einen Wagen und einen Wagenlenker gibt. So wie es bei 
Automobilen verschiedene Modelle und Marken gibt, ebenso gibt es verschiedene Arten menschlicher 
Körper. Jeder ist wie ein Auto oder Gefährt mit verschiedenem Namen. Es gibt nur einen Fahrer - für die 
menschlichen Körper, die mit Autos verglichen werden können, ist es der Atman. Gott ist der einzige 
Wagenlenker. Dann wird nur Einheit herrschen, keine Verschiedenheit. Der Eine ist als Seele in allen 
Wesen anwesend. Es gibt nur Einen, der in allen Wesen gegenwärtig ist. 

Praktiziert wenigstens ein oder zwei Dinge, die Swami gesagt hat 

Erkennt von heute an diese Wahrheit und reformiert euch wenigstens zu einem gewissen Grad. 
Entwickelt das Gefühl der Brüderlichkeit. Es mag Meinungsverschiedenheiten geben, aber versucht, 
euch zu versöhnen und anzupassen. Wichtig ist, wenn ihr das Ego in euch zerstört, wird Anpassung 
möglich. Ihr solltet euch als jemand betrachten, der Unwissenheit und Ego dem heiligen Feuer geopfert 
hat. Entwickelt ein Herz voller Liebe. Verwandelt das steinharte Herz in ein reines und weiches Herz. 

Ihr solltet euch deshalb nicht mit dem Gefühl zufriedengeben, dass ihr an den Dasarafeierlichkeiten 
teilgenommen und Swamis Ansprachen zugehört habt und nach Hause zurückgekehrt seid. Praktiziert 
wenigstens ein oder zwei der Dinge, die Swami gesagt hat, und heiligt euer Leben. 

Bhagvan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan „Subramaniam, Subramaniam.“ 

Diese Ansprache wurde am 2. Oktober 2025, dem Abschlusstag des Veda Purusha Saptaha Jnāna 
Yagna, in der Sai Kulwanthalle übertragen.  

Auszüge aus Bhagavans Ansprache am 2. Oktober 1987.  
 13

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

IM GLANZ DER GÖTTLICHEN GEGENWART 

K. Chakravarthi 

Und wenn du dich von deinem Freund trennst, trauerst du nicht; 
Denn das, was du an ihm am meisten liebst, wird in seiner Abwesenheit vielleicht deutlicher, 
so wie der Berg für den Bergsteiger von der Ebene aus deutlicher zu sehen ist. – Khalil Gibran 

Während ich fast neun Jahrzehnte in diesem körperlichen Dasein vollende, ist jedes Jahr von den 
Spuren der Zeit gezeichnet, aber fast die Hälfte davon ist in ein Licht getaucht, das nicht verblasst – das 
Licht eines Lebens in der direkten Gegenwart von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. 

Seit 1975 in seiner Gegenwart zu leben, bedeutet, in einem ewigen Frühling zu wandeln. Es bedeutete 
nicht nur physische Nähe, sondern auch, die Luft des Göttlichen zu atmen, das Unendliche in 
menschlicher Gestalt zu sehen, das Ewige lächeln, sprechen und gehen zu sehen und doch blieb es 
jenseits des Verstandes. 

Durch meine Tätigkeit im indischen Verwaltungsdienst habe ich in meinen Jahren in der Regierung die 
Bedeutung von Pflicht, Disziplin und Entschlossenheit gelernt. Aber als Swami mich aufforderte, ihm zu 
dienen, entdeckte ich, dass all diese Fähigkeiten nur eine Vorbereitung auf eine höhere Berufung waren 
–  nämlich Zeuge der Entfaltung seiner göttlichen Mission zu sein und daran mitzuwirken. 

Die Bedeutung der Gegenwart 

Was bedeutet es, in der Gegenwart Gottes zu sein? Diese Frage lässt sich mit dem Verstand nicht leicht 
beantworten. Es ist nicht so, als wäre man in der Gegenwart eines Königs, eines Gelehrten oder sogar 
eines Heiligen. Diese Persönlichkeiten mögen zwar strahlend sein, bleiben aber dennoch menschlich. 
Mit Gott zu leben bedeutet jedoch, in einer ewigen Morgendämmerung zu leben – wo jeder Moment 
neu ist, jeder Blick eine Offenbarung und jedes Wort eine heilige Schrift. 

Mit dem Göttlichen in Kontakt zu sein, ist das höchste Gut im Leben, und alles andere muss diesem 
untergeordnet oder zu einem Mittel dazu gemacht werden. – Sri Aurobindo 

In seiner Gegenwart wird das Gewöhnliche außergewöhnlich. Eine einfache Geste – die Art, wie er an 
einem Glas nippte, eine Blume pflückte oder vor der Beantwortung einer Frage inne hielt – enthielt 
ganze Universen an Bedeutung. Man begann zu erkennen, dass die wahre Lehre nicht nur in den 
Worten lag, sondern in der Art und Weise, wie er sich in der Welt bewegte. 

Sein Zeitgenosse zu sein, ist ein Privileg, das die Geschichte nur selten gewährt. Wir lesen von den 
Jüngern Krishnas, von den Gefährten Buddhas, von denen, die mit Christus wandelten. Für sie war das 
Göttliche ein lebendiger Herzschlag neben ihnen, eine Stimme, die sie ohne die Vermittlung der Zeit 
hören konnten. Und doch denken wir oft, dass solche Zeiten vorbei sind. Für mich und für so viele 
meiner Mit-Devotees kehrte dieses Zeitalter zurück. Wir waren Zeitgenossen des inkarnierten Gottes. 
Wir konnten beobachten, wie er einen Blick auf die untergehende Sonne warf, und wussten, dass sogar 
die Sonne sich ihm zuwandte, um ihr Licht zu erhalten. 

Ihn aus nächster Nähe zu sehen, bedeutete, die subtile Grammatik des Geistes zu erlernen. Man 
beginnt zu erkennen, wie er die kleinsten Ereignisse mit der Präzision eines Meisterdirigenten 
orchestriert. Ein Devotee kam vielleicht mit einem stillen Gebet, und Swami gab die Antwort laut 
jemand ganz anderem. Ein Projekt stand vielleicht vor unüberwindbaren Hindernissen, und mit einem 

 14
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

einzigen Satz löste er sie auf – nicht nur durch seine Autorität, sondern durch die Kraft der Wahrheit 
selbst. 

In der Gegenwart Gottes sind alle Kinder, denn nur das Kinderherz kann in das Königreich eintreten. 

– (Frei nach Rabindranath Tagore) 

Im Laufe der Jahre lernte ich, dass es sowohl ein Segen als auch eine Prüfung war, ihm physisch nahe zu 
sein. Man konnte nah sein und doch das Wesentliche verpassen oder weit entfernt sein und doch tief 
von seiner Liebe trinken. Nähe erforderte Wachsamkeit – um sich vor der Illusion der Vertrautheit zu 
schützen, um sich in jedem Moment daran zu erinnern, dass dies kein weiser Ältester war, nicht nur ein 
mitfühlender Heiliger, sondern die Quelle des Seins selbst. 

Die Herausforderung der Nähe bestand darin, dass er alle Masken wegnahm. In der Privatsphäre eines 
Interviews oder in der Stille eines Korridors sagte er manchmal einen Satz, der die tiefsten Geheimnisse 
offenbarte, die tief im Inneren verborgen waren. Vor ihm konnte man sich nicht verstecken, denn er 
sah nicht dein Gesicht – er sah dich. 

Wenn die Gegenwart zur Ewigkeit wird 

Eine der bezauberndsten Erfahrungen mit ihm ist, wenn Zuhören zu Sehen wird. In seiner Gegenwart 
lösten sich Zeit und Raum auf. Ihm zuzuhören bedeutete, die Epen nicht als Geschichte, sondern als 
Geschehnisse zu erleben. Sri Ramas Bogen schnalzte, Krishnas Flöte sang, und wir, die glücklichen 
Zuhörer, waren nicht nur Zuschauer, sondern Teilnehmer an diesem ewigen Spiel des Göttlichen. 

Wenn Swami über das Leben von Sri Rama und Sri Krishna sprach, war das nicht nur eine 
Nacherzählung der Schriften. Seine Worte trugen den Duft gelebter Wahrheit in sich, so kraftvoll, dass 
sich der Schleier der Zeit zu lüften schien. Wir waren nicht länger Zuhörer, die in Prasanthi Nilayam 
saßen; wir waren Reisende, die in das Treta- und Dwapara-Yuga versetzt wurden und erlebten, wie sich 
die Größe der Epen vor unseren Augen entfalteten. 

Wenn Swami beispielsweise über Rama sprach, betonte er oft das Wort Dharma. In seiner Stimme war 
Rama nicht nur ein Prinz von Ayodhya, sondern das ewige Leuchtfeuer der Gerechtigkeit. Als Baba das 
Exil beschrieb, konnte man fast das Rascheln der Blätter im Wald hören und Sitas zarte Schritte sehen, 
die ihrem Herrn folgten. Seine Erzählung war von solcher Zärtlichkeit geprägt, dass Lakshmanas 
unerschütterliche Loyalität in unseren Herzen lebendig wurde. 

In diesen Momenten war der Saal nicht nur ein Versammlungsort – er wurde zum Wald von 
Chitrakoota, zum Ufer des Godavari oder zum Schlachtfeld, auf dem Ravana sein Schicksal ereilte. Jedes 
Detail wurde von Liebe erhellt, jede Figur mit Leben erfüllt. Babas Worte malten Bilder, die klarer 
waren, als das Auge jemals sehen konnte. 

Wenn sich das Gespräch Krishna zuwandte, schien die Luft selbst leichter zu werden. Babas Augen 
funkelten, und sein Lächeln spiegelte die Verschmitztheit des Kuhhirtenjungen von Brindavan wider. 
Der beschwingte Ton seiner Erzählung trug den Klang der Flöte in sich – sanft, süß, unwiderstehlich. 

Während Swami sprach, standen wir dort im Mondlicht zwischen den Gopikas, und unsere Herzen 
wurden von dieser göttlichen Melodie angezogen. Als er von dem Hochheben des Govardhana-Hügels 
erzählte, war das Bild so lebendig, dass man sich unter diesem kolossalen Regenschirm geborgen 
fühlte, sicher in der Gegenwart des verspielten und doch allmächtigen Krishna. Und als Baba den 
Wagenlenker von Arjuna beschrieb, offenbarten seine Worte nicht nur einen Krieger, sondern den 
zeitlosen Lehrer, der der gesamten Menschheit das Lied der Bhagavadgita überbrachte. 

Was diese Momente so transformativ machte, war nicht nur seine Beredsamkeit, sondern die Art und 
Weise, wie er jedem Wort Leben einhauchte. Für ihn waren Rama und Krishna keine fernen Gestalten, 
die auf die Seiten der Schriften beschränkt waren, sie waren lebendige Präsenzen, führende Kräfte, 

 15
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Verkörperungen der Liebe und des Dharma. Seine Vorträge endeten nicht mit Applaus; sie blieben im 
Herzen und veränderten die Art und Weise, wie die Zuhörer dachten, sprachen und lebten. 

So entdeckten wir durch Swamis Worte, dass Rama und Krishna keine fernen Ideale waren, sondern 
allgegenwärtige Realitäten, die darauf warteten, in unseren Herzen lebendig zu werden. Seine Vorträge 
waren der lebende Beweis dafür, dass, wenn das Göttliche spricht, das Wort selbst zur Vision wird und 
der Zuhörer zum Seher. 

Die Arbeit des Trusts – Ein göttlicher Entwurf 

Ihm in verschiedenen Funktionen zu dienen, war anders als alle Verwaltungsaufgaben, die ich zuvor 
wahrgenommen hatte. Hier wurden Entscheidungen nicht von Quartalsberichten oder politischem 
Druck geleitet, sondern von dem göttlichen Entwurf in seinem Geist. Krankenhäuser wurden 
angekündigt, ohne dass man sich Gedanken über die Finanzierung machte – doch die Mittel flossen, 
ohne dass man darum bitten musste. Riesige Wasserprojekte wurden an einem einzigen Nachmittag 
konzipiert – und innerhalb weniger Monate konnten ausgedörrte Dörfer süßes Wasser trinken. 

Ihm bei der Arbeit zuzusehen, bedeutete, Sri Aurobindos Worte lebendig werden zu sehen: 

Wenn das Göttliche das menschliche Instrument in die Hand nimmt, wird die Arbeit mit einer Perfektion 
und einer Kraft ausgeführt, die alle menschlichen Maßstäbe übersteigt. 

Selbst bei großen Projekten achtete Swami auf jedes Detail. Er erkundigte sich nach der Platzierung 
eines Blumentopfs, den Umgang mit der Bettwäsche in einem Gästezimmer, der Positionierung eines 
Patientenbettes in der Krankenstation oder dem genauen Geschmack des Wassers aus einem neuen 
Bohrbrunnen. In jedem Fall ging die physische Fürsorge mit einer unsichtbaren spirituellen Gnade 
einher. 

Erinnerungen an familiäre Gnade 

Swamis freundliche Art beschränkte sich nicht nur auf den Bereich der Arbeit. Seine Liebe floss ebenso 
natürlich in den engen Kreis meines Familienlebens ein. In unserem Zuhause wurde seine Gegenwart zu 
einer lebendigen Kraft, die uns bei jedem Schritt leitete, heilte und erbaute. 

Meine Frau fand in ihm nicht nur einen göttlichen Meister, sondern auch den zärtlichsten Vater. Ein 
einziges Wort von Swami löste ihre Sorgen auf, er wurde ihr Vertrauter, Freund, Philosoph und Führer. 

Unsere Kinder wuchsen buchstäblich unter seinem Blick auf. Was eine gewöhnliche Kindheit hätte sein 
können, verwandelte sich in eine Reise, die von seinen Werten geprägt war. Ich erinnere mich an eine 
Gelegenheit, als Swami mich entgegen meiner konventionellen Weisheit dazu drängte, meinem Sohn 
zu erlauben, ein Fach nach seinem Geschmack zu wählen. Mein jüngerer Sohn hatte eine Vision von 
Swamis früherer Inkarnation in Shirdi, und als wir ihm davon erzählten, drückte er ihn an seine Brust. 
Mein Sohn antwortete und beschrieb, wie klein seine derzeitige Statur im Vergleich zu seiner früheren 
Gestalt war. Mit einem verschmitzten Lächeln fragte er sie nach ihren Studien oder korrigierte sanft ihr 
Verhalten. Das waren keine beiläufigen Fragen, sondern subtile Lektionen in Demut, Disziplin und 
Hingabe. Bis heute erinnern sie sich an diese Momente als Grundlage ihres moralischen Kompasses. 

Das vielleicht größte Geschenk, das er unserer Familie gemacht hat, war, unser Leben seinem Willen zu 
unterwerfen. Wenn ich heute zurückblicke, sehe ich, dass unsere Familiengeschichte untrennbar mit 
seiner Geschichte verbunden ist. Jeder Meilenstein, jede Herausforderung, jede Freude trägt seine 
Handschrift. Wenn mein öffentliches Leben durch seinen Ruf neu gestaltet wurde, so wurde mein 
Privatleben durch seine ständige, direkte Hand geheiligt. 

 16
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Hundert Jahre seit dem Erscheinen des Avatars 

Jetzt, da die Welt den hundertsten Geburtstag Bhagawans feiert, wandern meine Gedanken durch 
Jahrzehnte von Darshans, Gesprächen und stillen Blicken, die den Lauf des Lebens verändert haben. 

Der Glaube ist der Vogel, der das Licht spürt und singt, wenn es in der Morgendämmerung noch dunkel 
ist.	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 – Rabindranath Tagore 

Wir spürten dieses Licht schon vor der Morgendämmerung. Diejenigen von uns, die mit ihm lebten, 
sahen, dass das wahre Wunder nicht in den Heilungen, den Materialisationen oder den Spektakeln der 
Gnade lag – es lag in der stillen Verwandlung des Herzens. Ein Mensch, der mit Wut belastet kam, ging 
leichter; einer, der von Zweifeln zerfressen war, ging mit einem seltsamen neuen Frieden. 

Hundert Jahre mögen für menschliche Verhältnisse eine lange Zeitspanne sein, aber im Leben eines 
Avatars sind sie nur ein Blütenblatt in einer ewigen Blüte. Swamis hundertjähriges Jubiläum ist kein 
Ende, sondern eine Erinnerung daran, dass seine Gegenwart nicht an den Körper gebunden ist. So wie 
der Duft einer Blume noch lange nach ihrem Verblühen nachwirkt, wird seine Liebe für diejenigen 
bestehen bleiben, die ihr Herz darauf einstimmen, sie zu empfangen. 

Khalil Gibran schrieb einmal: „Dein Leben wird nicht so sehr von dem bestimmt, was das Leben dir 
bringt, sondern von der Einstellung, mit der du dem Leben begegnest.“ In Swamis Gegenwart verschiebt 
sich die eigene Einstellung unweigerlich von Selbstbezogenheit zu Gottbezogenheit. 

Sanathana Sarathi 

Als Bhagawan Baba im Februar 1958 den Sanathana Sarathi gründete, gründete er nicht nur eine 
Zeitschrift. Er setzte einen spirituellen Wagen in Bewegung – einen ewigen Wagenlenker, der seine 
göttliche Botschaft der Liebe, des Dienens und des Dharma in die ganze Welt tragen sollte. So wie 
Krishna Arjuna auf dem Schlachtfeld von Kurukshetra führte, wurde der Sanathana Sarathi zum 
Instrument, mit dem Swami Suchende auf dem Schlachtfeld des Lebens führte. 

Bhagawan selbst erklärte, dass das Magazin sein „Sprachrohr” sein würde, ein heiliges Vehikel, um 
jedes Zuhause, jedes Herz zu erreichen. Von Anfang an enthielt jede Ausgabe nicht nur Worte auf einer 
Seite, sondern eine direkte Übertragung seiner Liebe und Weisheit. Das Magazin trägt den Duft von 
Prasanthi Nilayam selbst. Für Devotees, die nicht physisch in seiner Gegenwart sein können, bringt das 
Magazin seine Worte zu ihnen nach Hause. 

Im Laufe der Jahrzehnte hat sich Sanathana Sarathi von einer kleinen Publikation in Prasanthi Nilayam 
zu einer Zeitschrift mit einer weltweiten Leserschaft entwickelt. Es wird in viele Sprachen übersetzt, um 
sicherzustellen, dass Swamis Botschaft Menschen über Kulturen und Kontinente hinweg erreicht. 

Solange seine Seiten weiterfließen, werden sich die Devotees immer unter der liebevollen Führung 
ihres Ewigen Wagenlenkers wiederfinden, der sie sicher über das Schlachtfeld des Lebens zum Ziel des 
Friedens, der Freude und der Befreiung führt. 

Der abschließende Gedanke 

Sein Zeitgenosse zu sein, ist ein Geheimnis, das ich immer noch nicht ergründen kann. Warum wurden 
wir auserwählt, in seiner Zeit auf der Erde zu wandeln? Warum durften wir das Unendliche in einem 
orangefarbenen Gewand sehen, den Zeitlosen in den Worten unserer eigenen Sprache sprechen 
hören? 

Vielleicht liegt die Antwort in einer anderen Zeile von Tagore: 

Wer sich für das Unendliche entscheidet, ist vom Unendlichen auserwählt worden. 

 17
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Wenn wir auserwählt wurden, dann muss unser Leben unsere Dankbarkeit sein. Wir müssen so leben, 
wie er es gelehrt hat, so dienen, wie er gedient hat, und so lieben, wie er geliebt hat. Denn dadurch 
halten wir seine Gegenwart am Leben – nicht nur in Prasanthi Nilayam, sondern in jedem Haus, jeder 
Straße und jedem Herzen. 

Während ich diese Gedanken zu seinem hundertsten Geburtstag niederschreibe, fühle ich mich wieder 
wie der junge Mann, der 1975 zum ersten Mal zu ihm kam, ohne zu wissen, welcher Weg vor ihm lag. 
Jahrzehnte später weiß ich, dass die Fragen niemals enden werden und die Antworten immer tiefer 
sein werden, als ich sie fassen kann. 

Aber ich weiß auch: Mit ihm zu leben bedeutet, mit der Wahrheit selbst zu leben. Und in dieser 
Wahrheit gibt es kein Abschiednehmen. 

Die Bedeutung des Menschen liegt nicht in dem, was er erreicht, sondern in dem, was er zu erreichen 
begehrt. – Khalil Gibran 

Ich sehne mich immer noch nach seinem Lächeln, seiner Stimme, seinem Blick. Und ich weiß, dass ich 
in meiner Sehnsucht bereits nahe bei ihm bin. Denn in der Gegenwart Gottes ist Entfernung eine 
Illusion, und Zeit ist nur ein vorübergehender Schatten auf dem ewigen Licht. 

Mögen wir alle in diesem heiligen Jahr tiefer in dieses Licht eintreten. 

Sri. K. Chakravarthi I.A.S. (im Ruhestand) ist Treuhänder des Sri Sathya Sai Central Trust, Kanzler des 
Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning und Vorsitzender des Sri Sathya Sai Global Council. Er war 
der erste Registrar der SSSIHL und auch Secretary des SSSCT. Er war ehemaliger Collector und 
Bezirksmagistrat des Distrikts Anantapuram. Er hatte verschiedene Ämter in der Regierung von 
Andhra Pradesh inne, darunter das des Finanzstaatssekretärs (Projekte), des Beauftragten für 
Katastrophenhilfe und des Beauftragten für Gewerbesteuern. 

Der Mensch mag das Universum beherrschen, aber was kann er von sich behaupten zu wissen, wenn er 
sich selbst nicht beherrscht? Wenn er kein Bewusstsein seiner selbst hat, hat er keine Kenntnis vom 
Wissenden. Sanathana Sarathi hat es sich zur Aufgabe gemacht, diese Wahrheit zu bekräftigen, sie in 
den Herzen der Menschen zu verankern und darauf zu bestehen, dass jeder diese Wahrheit praktiziert.  

Sri Sathya Sai 

 18
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

PUTTAPARTHI:  

DAS JANMA BHUMI UND KARMA BHUMI DES AVATARS 

R.J. Rathnakar 

Wir feiern den hundertsten Geburtstag von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, der sichtbaren 
Manifestation Gottes und dem Poornavatar, mit Freude, Begeisterung und Hingabe auf der ganzen 
Welt. 

Dieses hundertjährige Jubiläum ist einzigartig und beispiellos in der Geschichte der Menschheit, denn 
es ist: 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das die Herzen aller mit Liebe erfüllt hat. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das der Spiritualität einen Sinn gegeben hat. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das alle dazu gebracht hat, die Veden zu rezitieren und dabei 
Unterschiede in Bezug auf Kaste, Religion und Rasse zu überwinden. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das Kindern eine wertebasierte Erziehung vermittelt hat. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das den Kranken und Leidenden Heilung gebracht hat. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das den Durst Tausender Dörfer und Millionen von Menschen gestillt hat. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das Dienen mit Spiritualität verband und den Dienst am Dorf in einen 
Dienst an Gott (Rama) verwandelte. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das Hoffnung für die Zukunft der Menschheit keimen ließ. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das den Weg wies und diejenigen rettete, die auf ihrer Lebensreise vom 
Weg abgekommen waren. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das spirituell Suchenden und Befreiung Suchenden Mantras gab. 

Ein hundertjähriges Jubiläum, das die Menschlichkeit in den Menschen erweckte und den Weg zur 
Erlösung zeigte. 

Die Grundlage des Glaubens 

Die indische Kultur basiert in erster Linie auf drei Aspekten: der Philosophie des Karma, der Lehre von 
der Wiedergeburt und dem Glauben an göttliche Inkarnationen (Avatare). Es ist eine tiefgründige 
Wahrheit, dass Gott in jedem Zeitalter zum Wohle der Devotees inkarniert. Eine solche göttliche Form 
zu erkennen und ihren Fußstapfen zu folgen, ist ein großer Segen, der über viele Leben hinweg verdient 
wurde. 

Wir haben von Avataren wie Matsya, Kurma, Varaha, Narasimha, Vamana, Parashurama, Rama, Krishna, 
Buddha und Kalki gehört und lesen über sie in den Puranas. Nur Weise wie Vasishtha und Visvamitra, 
Sabari und einige wenige edle Vanaras konnten Sri Ramas göttliche Natur erfassen. Ebenso konnten nur 
die Gopikas und die Pandavas die Göttlichkeit Sri Krishnas erkennen. Aber es ist unser großes Glück, 
dass in diesem Kaliyuga Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, die einzigartigste, unvergleichliche göttliche 
Inkarnation, es Millionen von Menschen weltweit ermöglicht hat, direkt durch seinen Darshan 
(Anblick), Sparshan (Berührung) und Sambhashan (Gespräch) Erlösung zu finden. Bhagawan selbst 

 19
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

sagte: „Euer Glück ist größer als das derjenigen, die zur Zeit von Rama und Krishna geboren wurden. 
Warum? Weil ihr Swami mit der Erkenntnis verehrt, dass er Gott selbst ist!“ 

Die spirituelle Hauptstadt: Puttaparthi 

Es ist ganz natürlich, dass eine Blume ihren Duft in alle Richtungen verbreitet. Von diesem Duft 
angezogen, fliegen Bienen von fernen Ufern herbei, um den Nektar zu trinken. In ähnlicher Weise 
strömen seit den 1940er Jahren Gruppen von Devotees aus verschiedenen Regionen hierher, 
angezogen und beeinflusst vom Duft der göttlichen Liebe Bhagawan Sri Sathya Sai Babas, der sich in 
Puttaparthi wie eine göttliche Blume mit hunderttausend Blütenblättern manifestierte. 

Hierbei ist es wichtig zu beachten, dass Swami für seine Inkarnation keine Großstadt mit allen 
modernen Einrichtungen gewählt hat. Er wählte Puttaparthi, ein abgelegenes Dorf, versteckt irgendwo 
in den Hügeln und kargen Landschaften von Andhra Pradesh. 

Swami sagte einmal im Gespräch mit Studenten: „Puttaparthi ist das heilige Land, in dem in früheren 
Zeiten viele Weise und Yogis Buße taten.“ Er rezitierte ein Gedicht, das die Heiligkeit und Erhabenheit 
von Puttaparthi beschreibt: 

„Puttaparthi ist das Zentrum dieses Planeten Erde, wo das atmische Wissen erblüht ist. 

Hier entstand eine Universität, um der Menschheit die ewige Weisheit zu vermitteln. 

Von hier aus werden die Weisen Frieden und Glück in alle Länder tragen. 

Tausende, Hunderttausende und Millionen disziplinierter Devotees versammeln sich hier. 

Von hier aus hat Lord Sai beschlossen, Satya, Dharma, Shanti und Prema in der ganzen Welt zu 
verbreiten. 

Sathya Sai, die Personifizierung der reinen Liebe, hat sich hier inkarniert, um der Menschheit 
Glückseligkeit zu schenken!“ 

Damals gab es in Puttaparthi mehr Ameisenhaufen als Häuser und mehr Schlangen als Menschen. Es 
gab kaum vierzig oder fünfzig Häuser. Die Wahl eines solchen Weilers, der selbst zu Fuß schwer zu 
erreichen ist, und seine Verwandlung in die spirituelle Hauptstadt der Welt ist ein Beweis für die 
Herrlichkeit und Größe des Sri Sathya Sai Avatar. 

In den frühen Tagen baten die Devotees: „Swami, es ist schwierig für uns, in dieses abgelegene Dorf zu 
reisen. Bitte komm nach Bangalore oder Mysore. Wir werden dort einen großen Ashram bauen.“ Swami 
antwortete: „Eine Pflanze muss dort wachsen, wo sie gekeimt ist, um zu einem mächtigen Baum zu 
werden. Wenn ihr sie nach einiger Zeit ausreißt und an anderer Stelle pflanzt, wie kann sie dann 
gedeihen? Dieser ‚Sai Baba‘-Baum muss dort wachsen, wo er geboren wurde.“ 

Er erklärte: „Dieses Puttaparthi ist mein Janmabhumi (Geburtsort). Janani Janmabhumischa Svargadapi 
Gariyasi (Mutter und Mutterland sind größer als der Himmel). Es sieht jetzt wie ein kleines Dorf aus, 
aber schaut euch an, wie es sich in Zukunft entwickeln wird.“ Er machte sein Janmabhumi Puttaparthi 
zu seinem Karmabhumi (Land des Handelns) und begann seine Avatar-Mission zum Wohle der 
gesamten Menschheit. 

Die universelle Botschaft 

Swami stellte bei vielen Gelegenheiten klar: „Ich bin nicht der Körper, ich bin der Innere Bewohner.“ 
Deshalb führt Swami auch nach seinem Mahasamadhi seine göttliche Mission ungehindert als „der 
innewohnende Gott“, der in allen Wesen strahlt, weiter. Die Tatsache, dass allein im letzten Jahr 250 
Tage lang verschiedene kulturelle, spirituelle und gemeinnützige Programme in Prasanthi Nilayam 
stattfanden, zeigt, wie schnell sich die Sai-Herrlichkeit ausbreitet. 

 20
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Viele neue Devotees, die den Ruf ihres inneren Göttlichen empfangen haben, strömen nach Prasanthi 
Nilayam, um im Ganges der Sai-Liebe zu baden und ihr Leben zu heiligen. Sie bieten sich als demütige 
Werkzeuge für die göttliche Mission an. Solange Sonne und Mond existieren, wird der göttliche Name 
Sai über die Kontinente hinweg durch die Zeitalter hallen. Sein göttliches Leben, seine Botschaft und 
seine Ideale werden die Menschheit für alle Zeiten inspirieren. 

Im Alter von vierzehn Jahren erklärte Swami: „Meine Devotees rufen mich“, und begann seine Avatar-
Mission mit der Botschaft „Manasa Bhajare Guru Charanam“ (Verehre die Füße des Gurus in deinem 
Geist) . Als ein Junge, der in einem winzigen Dorf geboren wurde und die Schule mitten in der achten 
Klasse verlassen hatte, die Geheimnisse der Veden und des Vedanta und tiefgründige spirituelle 
Philosophie erklärte, hörten sogar Gelehrte wie Schulkinder zu, hingerissen vor Freude. Swami erklärte 
nachdrücklich: „Wenn euch jemand mit großer Ernsthaftigkeit fragt, wo der Herr zu finden ist, versucht 
nicht, der Frage auszuweichen. Gebt ihnen die Antwort, die euch aus eurem Herzen auf die Zunge 
kommt. Weist ihm den Weg. Er ist hier in Prasanthi Nilayam.“  

Eine solch nachdrückliche Verkündung der Wahrheit war nur Sri Sathya Sai, dem Poornavatar, möglich. 

Swami riss die Engstirnigkeit nieder, die sich in der Menschheit eingenistet hatte, und ebnete mit seiner 
göttlichen Lehre den Weg für Vasudhaiva Kutumbakam (Die Welt ist eine Familie): 

Es gibt nur eine Kaste – die Kaste der Menschheit. 

Es gibt nur eine Religion – die Religion der Liebe. 

Es gibt nur eine Sprache – die Sprache des Herzens. 

Es gibt nur einen Gott – Er ist allgegenwärtig. 

Menschen aus verschiedenen Ländern und mit unterschiedlichen Sprachen kamen aus allen Teilen der 
Welt zu Swami und fanden Trost. In welcher Sprache sprach Swami zu ihnen? Es war die Sprache des 
Herzens. Das ist die Sprache der Seele (Atman). Wie kann die Höchste Seele, die als das alles 
durchdringende innere Selbst aller Wesen leuchtet, Unterschiede in Bezug auf Kaste, Religion, Rasse 
oder Sprache machen? Deshalb vereinigten sich Menschen aller Religionen in Swamis Gegenwart. Sie 
erlebten Einheit in Vielfalt. Im Lichte von Swamis Botschaft erkannten sie das höchste Ziel des Lebens. 

Von der Philosophie zur Praxis: Das Land der Tat 

Swamis Aufforderung, dem „Weg der Liebe und des Dienens” zu folgen, war nicht nur eine spirituelle 
Metapher, sondern ein göttlicher Aktionsplan. Das ist es, was Puttaparthi wirklich zum „Karmabhumi” 
(Land der Tat) macht. Die Liste der beispiellosen Errungenschaften, die ich über die Sai-Mission 
erwähnt habe, ist nicht nur Poesie, sondern eine wörtliche Zusammenfassung dieser in die Praxis 
umgesetzten Philosophie. 

So wurde beispielsweise die „Heilung der Kranken und Leidenden” nicht allein dem Gebet überlassen. 
Sie manifestierte sich im Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences, einem Netzwerk von 
hochspezialisierten Krankenhäusern, die eine medizinische Versorgung auf Weltklasseniveau bieten, 
und zwar völlig kostenlos. Dies ist das Prinzip von „Jana Seva ist Janardhana Seva“ (Dienst am 
Menschen ist Dienst an Gott), das in Stahl und Beton umgesetzt wurde und mit selbstloser Liebe als 
Treibstoff funktioniert. 

In ähnlicher Weise wurde der Aufruf, „den Durst von Tausenden zu stillen”, zum Sri Sathya Sai Water 
Supply Project, einem monumentalen Ingenieurswerk, das Millionen von Menschen in Hunderten von 
von Dürre heimgesuchten Dörfern mit sauberem, sicherem Trinkwasser versorgte. Dies ist göttliche 
Liebe, die durch Rohre fließt, um jahrzehntelanges Leiden zu beenden. 

 21
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Diese gigantischen Hilfsprojekte – zusammen mit der „werteorientierten Bildung” der Sai-Universität – 
sind der eindrucksvollste Beweis dafür, dass seine Botschaft in die Tat umgesetzt wurde. Sie zeigen, wie 
ein Leben, das der Liebe in Aktion gewidmet ist, buchstäblich die Wüste zum Blühen bringen und eine 
Nation heilen kann. 

Der Weg nach vorn 

Swami ermahnte die Menschheit mit den Worten: „Liebe und Dienen sind wie zwei Flügel; so wie ein 
Vogel beide Flügel braucht, um zu fliegen, müssen wir diesem Weg folgen, um unser Ziel schnell zu 
erreichen.” Der Mensch ist ein soziales Wesen; er kann ohne Gesellschaft nicht überleben. Deshalb 
muss er Dankbarkeit zeigen, indem er der Gesellschaft angemessene Dienste leistet. Auf diese Weise 
verband Swami Spiritualität mit Dienen. 

Er stellte klar, dass die Welt wie ein Spiegelsaal ist, diejenigen, die uns mit unterschiedlichen Namen 
und Formen erscheinen, sind unsere eigenen Spiegelbilder. Anderen zu dienen entspricht daher sich 
selbst zu dienen. So entwickelte er in uns eine innere Vision und zeigte uns den Weg zur 
Selbsterkenntnis. 

Der moderne Mensch ist darauf bedacht, sein Ziel zu erreichen, während er in die entgegengesetzte 
Richtung geht. Wie kann man Frieden und Glückseligkeit erlangen, wenn man sich in die äußere Reise 
vertieft? Der Mensch konzentriert sich auf weltliche „Meilensteine“ wie Geld, Positionen und Status, 
während er auf die Juwelen des Friedens und der Glückseligkeit hofft, die in ihm selbst liegen. Er ist 
Enttäuschungen und Unruhe ausgesetzt, weil er versucht, seinen Durst mit Trugbildern zu stillen. 

Deshalb ermahnte uns Swami, unseren Blick nach innen zu richten, und schenkte uns das Verständnis, 
dass Tugenden wie Liebe, Mitgefühl, Opferbereitschaft, Geduld und Empathie die wahren 
„Meilensteine” sind, denen wir auf der inneren Reise begegnen. Er stellte klar, dass Spiritualität die 
innere Reise bedeutet. Für eine solche innere Reise lehrte er den Weg der Liebe und des Dienens durch 
sein eigenes Beispiel. 

Uns erneut der göttlichen Mission zu widmen, ist das einzige Opfer, das wir Swami anlässlich seiner 
Hundertjahrfeier darbringen können. 

Mit der göttlichen Gnade und dem Segen unseres geliebten Bhagawan wollen wir alle in den 
kommenden Jahren Schritte unternehmen, um dem großen Bauwerk von Sais göttlicher Mission – das 
auf dem sicheren Fundament seiner reinen, beständigen und selbstlosen Liebe errichtet ist – weitere 
„Dimensionen” und „Annehmlichkeiten” hinzuzufügen, um der Menschheit noch besser zu dienen und 
Swamis Liebe und Gnade würdig zu werden. Swami ist immer bereit, uns für jeden einzelnen Schritt, 
den wir tun, zehn Schritte vorwärts zu führen und uns zu unserem Ziel zu leiten. 

Ich bete darum, dass Swami an diesem glückverheißenden Tag der Feierlichkeiten zu seinem 
hundertsten Geburtstag die gesamte Menschheit mit seiner grenzenlosen Gnade und seinen besten 
Segnungen überschüttet... 

Samasta Lokah Sukhino Bhavantu! 

(Mögen alle Welten glücklich sein)! 

Der Autor ist geschäftsführender Treuhänder des Sri Sathya Sai Central Trust. 

 22
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Chinna Katha 

SPRECHENDE PHILOSOPHEN 

Es gab einmal ein kleines Königreich, in dem seltsamerweise alle Menschen sehr glücklich und sehr 
gesund waren. Mit der Zeit wurden sowohl die Herrscher als auch die Beherrschten stolz auf dieses 
seltene Glück und behaupteten, es sei eine Belohnung für ihre persönliche Rechtschaffenheit. Da alle 
gesund waren, gab es keinen Arzt im Königreich. 

Eines Tages kam ein Arzt in die Hauptstadt und war froh, dass es im ganzen Königreich keinen anderen 
Arzt gab, der ihm in seinem Beruf Konkurrenz machen könnte. Aber wann immer er mit den Menschen 
ins Gespräch kam und sich nach ihrer Gesundheit erkundigte, sagten sie: „Oh! Wir sind Brahmajnanis, 
keine Krankheit kann uns etwas anhaben. Wir sind die wenigen Glücklichen, die von Gott auserwählt 
und mit Gesundheit und Glück gesegnet wurden. Warum bleibst du noch hier? Geh lieber woanders 
hin, um deinen Lebensunterhalt zu verdienen.“ Der Arzt wollte die Stadt jedoch nicht verlassen und 
hoffte auch, dass diese Überheblichkeit der Menschen nicht lange anhalten würde. Eines Tages 
erkrankte der König plötzlich. Der Arzt wurde in die königliche Gegenwart gerufen. Er war erfreut, dass 
Gott ihm die Gelegenheit gegeben hatte, sein Talent unter Beweis zu stellen. Er behandelte den König 
mit Ehrfurcht und großer Aufmerksamkeit. Der König erholte sich langsam, aber stetig. Dennoch sagte 
er: „Herr, ich danke Euch wirklich für Eure Behandlung, aber könnt Ihr mich nicht schneller heilen? Ich 
bin es nicht gewohnt, tagelang so zu liegen.“ 

Der Arzt wollte dem König und dem Volk eine Lektion erteilen. Er sagte: „Oh König, es gibt eine schnelle 
Heilung, aber ich fürchte, ich werde nicht alles bekommen, was ich für die Zubereitung der Medizin 
benötige.“ Der König sagte: „Ihr braucht weder an den Fähigkeiten meiner Minister noch an denen 
meines Volkes zu zweifeln. Sie werden bereit sein, alles zu beschaffen, was Ihr benötigt. Sie sind alle 
Brahmajnanis. Sie werden keine Mühen und keine Opfer scheuen, um ihren geliebten König zu heilen. 
Also sagt mir, was Ihr braucht.“ Der Arzt sagte: „Mein Herr! Ich freue mich, dass Ihr so zuversichtlich 
seid. Ich benötige ein Viertelpfund Fleisch vom Körper eines Brahmajnani – das ist alles.“ 

„Oh! Wie einfach“, rief der König aus. Der König schickte sofort eine Nachricht an seinen Minister und 
befahl ihm, sofort ein Viertelpfund Fleisch von einem beliebigen Brahmajnani in der Stadt zu 
beschaffen. Der Minister kehrte sehr spät am Abend zurück, sehr traurig und niedergeschlagen. Der 
König fragte eifrig: „Warum so spät? Komm, wo ist das Fleisch?“ Der Minister flehte: „Oh König, es tut 
mir leid, ich konnte nicht beschaffen, was Ihr wolltet. Als ich den Menschen mitteilte, was Ihr benötigt, 
sagten alle: ‚Oh, ich bin kein Brahmajnani. Glaubst du, dass man Brahmajnanis in Städten wie dieser 
finden kann? Wie können wir mit Sicherheit sagen, dass wir alle Brahmajnanis sind?‘“ 

Der König war überrascht, als er dies hörte, und sah den Arzt mitleidigerregend an. Der Arzt sagte: „Oh 
König! Seid nicht traurig. So ist das Leben. Man kann behaupten, alles Mögliche zu sein, aber diesem 
hohen Ideal tatsächlich gerecht zu werden, ist äußerst schwierig. Ihr seid jetzt wieder gesund. Euch 
fehlt nichts. Ich brauche kein Menschenfleisch. Ich habe dieses kleine Drama nur inszeniert, um Euch 
die Wahrheit zu zeigen. Verzeiht mir.“ 

Jeder Mensch ist „drei in einem“, d. h. wie er sich selbst sieht, wie andere ihn sehen und schließlich, 
wie er wirklich ist. 

 23
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

SSSIHMS – DAS ERSTE KRANKENHAUS DER WELT, DAS KOSTENLOSE 
ROBOTERGESTÜTZTE HERZCHIRURGIE DURCHFÜHRT 

Am 15. Oktober 2025 wurde das Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences (SSSIHMS) das erste 
Krankenhaus der Welt, das kostenlose robotergestützte Herzchirurgie anbietet, und setzt damit seine 
heilige Mission „Liebe alle, allen dienen” fort. Der Eingriff – ein robotergestützter Verschluss eines 
Vorhofseptumdefekts (ASD) – wurde mit dem SSI Mantra durchgeführt, einem hochmodernen, in 
Indien hergestellten robotergestützten Chirurgiesystem, das von SS Innovations unter der visionären 
Leitung von Dr. Sudhir Srivastava entwickelt wurde. 

Das SSI Mantra im Wert von 80 Millionen Rupien ist Indiens erster im eigenen Land entwickelter 
Operationsroboter. Mit seiner hochauflösenden 3D-Sicht, seinem modularen Design und seiner 
Erschwinglichkeit stellt diese Technologie einen Paradigmenwechsel dar, indem es eine fortschrittliche 
Gesundheitsversorgung für alle zugänglich macht, insbesondere für unterversorgte 
Bevölkerungsgruppen. 

Dr. Srivastava, ein international renommierter Roboter-Herzchirurg und langjähriger Devotee von 
Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, leitete die historische Operation. In einer bewegenden Würdigung 
berichtete er, wie sich Swamis Worte – „Ich werde dich rufen, wenn ich dich brauche“ – genau an 
diesem Tag bewahrheitet haben. 

Die Bedeutung dieser Roboterplattform wird noch dadurch verstärkt, dass sie für die Telechirurgie und 
Teleproctoring zugelassen ist, sodass erfahrene Chirurgen aus aller Welt in Echtzeit operieren oder als 
Mentoren fungieren können. Dieser Durchbruch eröffnet Möglichkeiten für globale Zusammenarbeit 
und eine wirklich grenzenlose Gesundheitsversorgung, was perfekt mit Sai Babas Vision von Einheit und 
Dienst über Kasten, Glaubensbekenntnisse, Religionen oder Nationalitäten hinweg übereinstimmt. 

Anwesend bei diesem monumentalen Ereignis waren internationale medizinische Experten aus 
Russland und Indien sowie die engagierten Mitarbeiter des SSSIHMS. Sri R.J. Rathnakar, 
geschäftsführender Treuhänder des SSSCT, drückte seine tiefe Dankbarkeit aus und bezeichnete das 
Robotersystem als ein herzliches Opfer zu Füßen des göttlichen Lotos, ein Werkzeug, das Tausende von 
Menschen heilen wird, die sich keine hochwertige medizinische Versorgung leisten können. 

Diese Initiative ebnet auch den Weg für die Ausweitung der Roboterchirurgie auf Bereiche wie 
Urologie, Gynäkologie und Neurochirurgie, wobei für die Zukunft länderübergreifende Kooperationen 
geplant sind. Wie Dr. Anil Kumar Mulpur, stellvertretender Direktor des SSSIHMS, treffend sagte: 
„Entfernungen spielen keine Rolle mehr.“ 

Dies ist nicht nur ein medizinischer Meilenstein – es ist eine spirituelle Evolution. Bei SSSIHMS verneigt 
sich die Wissenschaft vor der Spiritualität, und Technologie wird zu einem Instrument der göttlichen 
Liebe. Von der ersten Operation am offenen Herzen im Jahr 1991 bis zur ersten robotergestützten 
Operation im Jahr 2025 geht die Reise weiter – mit Mitgefühl als Grundlage und Exzellenz als Maßstab. 

 24
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

DIE VISITENKARTE DER GNADE 

Dr. J. Geeta Reddy 

1980, während meiner Arbeit in Saudi-Arabien, wurde ein kurzer Urlaub in Hyderabad zu einer 
lebensverändernden Berufung durch Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. Mein Mann, Dr. Ramachandra 
Reddy, ein versierter FFARCS-Anästhesist, und ich waren beide Mediziner, ausgebildet und tätig in 
führenden Krankenhäusern in Australien, England und Saudi-Arabien. Mein Mann erkrankte; trotz 
intensiver Behandlungen in Delhi, London und Saudi-Arabien dauerte die Krankheit an. Unsere 
leitenden Kollegen, von denen viele keine Inder waren, fragten uns mit sanfter Beharrlichkeit, warum 
wir noch nicht den „heiligen Mann” aus Indien – Sri Sathya Sai Baba – aufgesucht hätten. Ihr Glaube an 
ihn weckte uns auf, sie waren wahrhaftigere Schüler als wir, was den spirituellen Schatz unseres 
eigenen Landes betraf. Wir beschlossen, hinzugehen. Das war unsere Einladungskarte. 

Erster Darshan: Zuversicht und Vibhuti 

Es war Sommer. Puttaparthi war menschenleer und ruhig, es waren nur wenige Menschen unterwegs. 
Wir erfuhren, dass Swami in Whitefield war, und machten uns auf den Weg dorthin. Beim Darshan am 
nächsten Morgen wurden wir getrennt – Männer auf der einen Seite, Frauen auf der anderen. Swami 
ging direkt auf meinen Mann zu, berührte die schwache Stelle und sagte zu ihm auf Telugu: „Adairya 
padaku, baaga aipotaavu“ (Verliere nicht die Hoffnung, es wird dir wieder gut gehen). Dann kam er 
direkt auf mich zu, ein neues Gesicht in einer neuen Versammlung, und sagte: „Ich habe deinen Mann 
gesehen. Mach dir keine Sorgen, es wird ihm wieder gut gehen.“ Woher wusste er, wessen Frau ich 
war? Dieser Satz drang wie eine kühle Brise nach der Wüstensonne in mein Herz. 

Als er zum Ausgang ging, kam mir ein Gedanke: Menschen mit Krankheiten erhalten manchmal Vibhuti 
von ihm. Mir hatte er nichts gegeben. In diesem Moment ging er zu einem nahe gelegenen Fenster, wo 
ein Korb voller Vibhuti-Päckchen stand, nahm ein großes Bündel, drehte sich um und kam direkt auf 
mich zu. Er legte sie in meine Hände, bis diese überquollen, und lächelte dann: „Saripoindaa?“ (Ist das 
genug?). Dieses Gesicht, das Mitgefühl, Mütterlichkeit und eine innige Zuversicht widerspiegelte, kann 
ich nicht vergessen. Schließlich sagte er: „Kehrt nach Saudi-Arabien zurück und setzt eure Arbeit fort.“ 
Wir gingen. Das war 1980. Mein Mann erholte sich allmählich. Heute ist er für sein Alter ein gesunder 
Mann, sein Leiden liegt lange hinter ihm. Ich danke still den Beratern in Saudi-Arabien und England, 
deren Rat uns zu diesem Segen geführt hat. 

Heimkehr, Dienst und öffentliches Leben 

Ende 1982 oder Anfang 1983 kehrten wir nach Indien zurück. Meine Mutter, eine starke und großzügige 
Frau im öffentlichen Leben, drängte uns, uns außerhalb des Staatsdienstes für die Gesellschaft zu 
engagieren. Sie versprach, uns beim Bau eines Krankenhauses zu helfen, das wir für die Menschen 
betreiben könnten. Wir stürzten uns in diese Mission. Dann begann ein neues Kapitel: Ich wurde 
gebeten, im Rahmen der Frauenförderung bei den Wahlen zu kandidieren. 1989 erhielt ich einen Sitz 
und gewann. Mein Leben wandte sich von der ausschließlich medizinischen Praxis hin zum 
beginnenden Dienst an der Gesellschaft. Vielleicht wollte Swami, dass wir zuerst stabile 
Persönlichkeiten werden, Wurzeln der Verantwortung schlagen und dann wieder in seine Gegenwart 
kommen. 

 25
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Eine Vision vor einem Besuch 

Eines Nachts im Jahr 1992, vor Swamis Besuch in der Residenz unseres damaligen Ministerpräsidenten, 
dem verstorbenen Sri Chenna Reddy, hatte ich um 4 Uhr morgens eine außergewöhnliche Erfahrung, 
eine Vision oder einen Traum. Eine Stimme, meine eigene, fragte: „Man sagt, Du bist Gott; bist Du 
Gott?“ Sofort erschien ein grenzenloser blauer Himmel, bedeckt mit einem riesigen, funkelnden 
goldenen Stern, der wie der erste Atemzug der Schöpfung glitzerte. Dann ertönte ein großes Om – 
strahlend, golden, den Himmel erfüllend. Schließlich erschien Swamis Gesicht, blau, lächelnd, 
geschmückt mit einer Pfauenfeder. Als ich später mit wissenschaftlich ausgerichteten Freunden 
darüber sprach, meinten einige, das funkelnde Feld symbolisiere den Urknall, das Om sei die 
Urschwingung und die göttliche Gestalt sei der Herr, der sich auf eine Weise offenbarte, die ich 
erkennen konnte. Für mich bedeutete es: Der Purana Purusha ist gegenwärtig, lächelnd, nahe. 

An diesem Morgen ging ich zum Darshan in die Residenz von Chenna Reddy. Meine Mutter war einige 
Monate zuvor verstorben. Als Einzelkind fühlte ich eine Leere in mir. Swami rief mich zu sich, und wie 
ein Kind brach ich zusammen: „Amma poyinaru, Swami” (Meine Mutter ist nicht mehr da). Er legte mir 
die Hand auf den Kopf und sagte: „Andaru povalsinde kadaa?” (Jeder, der kommt, muss auch gehen, 
nicht wahr?). Dann materialisierte er Vibhuti, legte etwas davon in meinen Mund und sagte: „Nenu 
unnaanu kadaa, Mi Sai Maata nenu” (Ich bin hier, deine Sai-Mutter). Dieser Satz füllte die Leere. Er gab 
mir Mut für die Politik und die Stürme des Lebens. Der Herr war zur Mutter geworden, die mir Kraft 
gab. 

Allwissenheit im Krankenhaus 

Bald darauf, während einer offiziellen Reise nach Anantapur, beschloss ich, Puttaparthi zu besuchen 
und mir das neue Krankenhaus anzusehen. Ich litt unter schwerem Asthma und hatte in der Nacht 
zuvor einen schweren Anfall gehabt. Dennoch folgte ich Swamis Anweisung, Oberst Joga Rao zu treffen 
und ins Krankenhaus zu gehen. Als wir ankamen, stand Swamis rotes Auto bereits dort, obwohl er nicht 
gesagt hatte, dass er kommen würde. Er hatte einen Golfwagen organisiert, da er wusste, ohne dass ich 
es ihm gesagt hatte, dass ich keine langen Strecken gehen konnte. Er führte uns durch alle Abteilungen, 
segnete Patienten und tröstete Familien. Eine Mutter, die Hände gefaltet, die Augen geschlossen, 
flüsterte unter Tränen „Sai Ram, Sai Ram” für ihren kleinen Sohn, der auf seine Operation wartete. 
Swami berührte ihre Schulter und sagte sanft: „Emi yochana cheyaku, baagai pothadu” (Mach dir keine 
Sorgen, es wird alles gut). Nur ein Avatar kann „Help Ever, Hurt Never” (Immer helfen, niemals 
verletzen) so still und vollkommen verkörpern. 

Von Shirdi nach Parthi – Ein Faden 

Eine Woche vor diesem Krankenhausbesuch waren wir mit unserer achtjährigen Tochter, die sehr hohes 
Fieber hatte, nach Shirdi gefahren. Ich legte sie zu Babas Füßen nieder, betete mit der Angst einer 
Mutter und kehrte zurück. Kurz darauf sagte Swami in Puttaparthi, ohne dass ich ihm etwas gesagt 
hatte: „Du machst dir große Sorgen um deine Tochter; es wird ihr gut gehen.” Seine Worte verbanden 
die beiden Gestalten in meinem Herzen miteinander. Shirdi Sai und Sathya Sai sind eins – allwissend, 
allgegenwärtig, allmächtig. An diesem Donnerstag in Shirdi wurde ich unerwartet gebeten, Babas 
Padukas (göttliche Sandalen) zu tragen, die sich bereits während der Pradakshina (Umrundung) in 
einem Pallaki (Wagen) befanden. Ein weiteres Zeichen der Gnade. 

Kodaikanal und die Shirdi-Gefährten 

In Kodaikanal, etwa 1996–97, bemerkte Swami einmal nach dem Mittagessen, dass diejenigen, die mit 
ihm in Shirdi gewesen waren, wieder gekommen seien, darunter auch Lakshmi Bai. Die Frauen 
flüsterten sich gegenseitig zu: „Wer ist Lakshmi Bai?“ und wir lächelten über unsere eigene Neugier. 
Bald darauf ereignete sich an einem Donnerstagmorgen zu Hause etwas Wunderbares. Frisch gebadet, 
mit noch nassen Haaren, eilte ich zu meiner Puja, als ein würdevoller älterer Herr in Weiß – mit langer 

 26
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Kurta, Hose über den Knöcheln und weißlichem Bart – in unser Wohnzimmer geführt wurde. Er sprach 
mich direkt an: „Em, Geeta Reddy, bagunnava?“ und deutete auf ein Foto von Swami, das dort stand. 
Ich faltete meine Hände, verbeugte mich und rannte verwirrt zu meiner Puja. Plötzlich wurde mir klar: 
War das Shirdi Baba selbst? Wir eilten auf die Terrasse, drei Straßen treffen sich in der Nähe unseres 
Hauses, aber er war nirgends zu sehen. Meine Haushälterin sagte, er habe sogar Hilfe gebraucht, um 
sich hinzusetzen, und sei dennoch gegangen, ohne gesehen zu werden. Später bestätigte Swami in 
einem Interview: „Ich war es. Ich werde dir noch viele weitere Erfahrungen in unterschiedlicher Form 
schenken.“ In der Sai-Literatur kann er sogar als hungriger schwarzer Hund erscheinen, der nach Futter 
sucht – die Prüfung des Herzens ist Mitgefühl. Der Herr begegnet uns in jeder Form, die unsere Liebe 
weckt. 

„Sing ein Lied“ 

Eines Abends in Whitefield, während eines Konzerts von Begum Parveen Sultana, saß Swami zwischen 
den Jungen, schaute zur Seite der Frauen hinüber und sagte zu mir: Oka paata paadu – sing ein Lied. 
Ich konnte nicht singen und verschwand schweigend. Am nächsten Tag war ich wieder da. Nach einer 
politischen Kundgebung in Siddipet, einer ländlichen Gegend, kam ein kleiner Mann in einem Dhoti zu 
meinem Autofenster und wiederholte genau dieselben Worte: Oka paata paadu. Führer singen nicht 
bei Kundgebungen; ich lächelte innerlich. Swami hatte gesagt, er könne in jeder Form kommen. Was 
zählt, ist die innere Erkenntnis und das Spiel der Gnade. 

Die Aufmerksamkeit einer Mutter für kleine Dinge 

An meinem Geburtstagmorgen in Kodaikanal rief Smt. Ratan Lal um 6 Uhr morgens an: „Kommt, Swami 
möchte euch beide sehen.“ Wir traten leise ein; Swami suchte mit dem Rücken zu uns Saris aus. Ohne 
sich umzudrehen, sagte er: „Em, Geetamma, nuvvu green vesukovu kada?“ (Du trägst kein Grün, oder?) 
Niemand, auch nicht zu Hause, kannte diese kleine Vorliebe. Er sagte: „Welche Farbe soll ich dir dann 
geben?“ Ich antwortete: „Swami, wenn du mir Grün gibst, werde ich Grün tragen.“ Er lächelte und 
schenkte mir einen wunderschönen grünen Benares-Sari. Von diesem Tag an begann ich, Grün zu 
tragen. Das ist seine Art – mit Sanftmut zu lehren und zu verändern, indem er die kleinsten Fäden 
unseres Lebens wahrnimmt. 

Von Nicht-Vegetarierin zu Vegetarierin 

Jahrelang scherzte ich, dass Vegetarismus etwas für mein „nächstes Leben“ sei. Doch eines Tages, nach 
meiner Rückkehr aus Kodaikanal, verlor ich einfach jegliches Verlangen nach nicht-vegetarischem 
Essen. Seit 1997 bin ich Vegetarierin und beabsichtige, diese Welt als Vegetarierin zu verlassen, durch 
seine Gnade. In spielerischer Korrektur bat er mich einmal, Dr. Reddy zu fragen, ob er auf der Hochzeit 
einer Krankenschwester gegessen habe, wo man auf nicht-vegetarischem Essen bestanden hatte; 
Swami kannte die Details, obwohl wir nichts gesagt hatten. Eine sanfte Ermahnung; das Lachen einer 
Mutter; Lektionen, voller Liebe. 

Durch Trauer und Freude, Heilung und Arbeit, Medizin und Seelsorge war Swamis Gegenwart Mutter, 
Meister und Maßstab. Er rief uns zuerst, wenn die Logik keine Antworten hatte. Er beantwortete 
Fragen, die wir nicht aussprachen. Er heilte den Körper und stabilisierte das Herz. Er verband Shirdi mit 
Parthi in einem Faden der Liebe und bestätigte, dass er in jeder Form zu uns kommen kann. Er lehrte 
uns, dass das wahre Wunder die Transformation ist: Immer helfen, niemals verletzen; alle lieben, allen 
dienen. Das sind keine Maximen, um Wände zu schmücken, sondern Blut für das Herz. Die 
Einladungskarte, die uns zu ihm führte, wurde zu einem lebenslangen Bund, mit Mut, Mitgefühl und 
Hingabe zu leben. Und in all dem war er beständig: das Lächeln, das beruhigt, die Hand auf dem Kopf, 
das Wort, das ein mutterloses Kind mutig macht. Mein Leben verlagerte sich von der Klinik zum 
Wahlkreis, von der Fertigkeit zum Dienen, nicht nach Plan, sondern nach seinem göttlichen Willen. So 
ist Sein Weg: Er ruft, wir antworten, und der Weg wird leicht. 

 27
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Darshan und ein unerwarteter Segen 

Eine große Gruppe aus meinem Wahlkreis, etwa fünfundsiebzig bis hundert Personen, beschloss, nach 
Puttaparthi zu reisen. Sie stiegen in einen Bus und kamen ohne Vorankündigung bei Swami an. Beim 
Darshan am nächsten Morgen ging Swami an den üblichen Sitzplätzen vorbei, wandte sich der Bank zu, 
auf der die Besucher saßen, und sprach sie direkt in Telugu an. Er materialisierte Vibhuti, sprach mit 
einigen von ihnen und lud dann die ganze Gruppe zu einem Gespräch ein, wobei er mir bedeutete, 
dazu zu kommen. 

In dem kleinen Interviewraum, in dem alle irgendwie Platz fanden, begannen die Menschen, um 
individuelle Segnungen zu bitten – Gesundheit, die Heirat ihrer Kinder, Arbeitsplätze. Swami unterbrach 
die Bitten und bat sie, sich zusammenzuschließen und um eine Sache zu bitten. Da ich die 
unterschiedlichen Bedürfnisse der Gruppe ahnte, bat ich um Hilfe bei einer schweren Trinkwasserkrise: 
Das Gebiet war zur Trockenregion erklärt worden, Bohrbrunnen mussten Hunderte von Metern tief 
gegraben werden, und die Frauen mussten kilometerweit laufen, um Trinkwasser zu holen. Die Gruppe 
bat geschlossen auf Telugu um Trinkwasser. Bewegt von der Dringlichkeit und der Notlage auf dem 
Land, forderte Swami sie auf, die Unterlagen vorzubereiten und alles auf den Weg zu bringen. Als ihm 
mitgeteilt wurde, dass die ursprüngliche Budgetschätzung von vielen Millionen Rupien möglicherweise 
gestiegen sei, antwortete er sofort: „Ich werde es geben“ und versprach sofortige Unterstützung. 

Schnelle Umsetzung und freudige Einweihung 

Swami zog den erfahrenen Ingenieur Sri A. Kondal Rao in die Bemühungen ein, um die technischen 
Details zu beschleunigen, und kurz darauf, während des Sommers in Whitefield, rief er mich zu sich und 
wies mich an, sofort nach Hause zu reisen, um am nächsten Tag an der Einweihung teilzunehmen. Die 
Vorbereitungen wurden zügig getroffen: Zelte, Logistik und öffentliche Vorbereitungen für eine große 
Veranstaltung, da Swami der Region lebensspendendes Wasser schenkte. Die Versorgung sollte von 
Manjeera aus erfolgen, von Karnataka in Richtung Zahirabad und weiter, über eine Strecke von etwa 
sechzig Kilometern oder mehr, um die Städte und Dörfer in Gajwel zu erreichen, denen es an 
Trinkwasser mangelte. 

An diesem Tag kam Sri Chakravarthi mit fünftausend Laddus im Zug als Prasadam für die Menschen an 
– ein Detail, an das keiner der lokalen Organisatoren gedacht hatte. Swami genehmigte nicht nur die 
Mittel, sondern segnete die Begünstigten auch mit seiner Gnade und sorgte dafür, dass aus einem rein 
infrastrukturellen Entwicklungsprojekt ein Fest der Gnade und Dankbarkeit wurde. Die Einweihung war 
nicht nur ein Segen für die unmittelbare Umgebung, sondern zeigte auch einen Weg für umfassendere 
Hilfe auf. 

Kodaikanal: Dienen als Bildung 

Swamis Reisen nach Kodaikanal waren lebendige Klassenzimmer. Oft nahm er Jungen mit und gönnte 
ihnen einen Ausflug, der gleichzeitig der Charakterbildung und der Entwicklung von Mitgefühl diente. 
Dort wurden in seiner Gegenwart Feste von weiblichen und männlichen Devotees gefeiert. Seine 
väterliche Fürsorge für die Jungen war unermüdlich. Manchmal fuhr er still mit dem Auto los, dessen 
Kofferraum an kälteren Tagen mit Decken gefüllt war, umrundete die Stadt und deckte schlafende arme 
Menschen sanft mit Wärme zu, bevor er nach Sai Sruthi zurückkehrte. 

Es wurde reichlich Essen zubereitet und an diejenigen verteilt, die nichts gegessen hatten, wobei 
Freiwillige die bedürftigsten Gebiete in und um Kodaikanal aufsuchten. Swami kaufte Zuckerwatte für 
die Jungen, lobte ihre Bemühungen und sorgte gleichzeitig dafür, dass die Armen zu essen bekamen, 
und zeigte damit, dass selbst ein Feiertag zu Seva wird, wenn er von Liebe geleitet ist. 

 28
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Heilende Gnade ohne Fragen 

Jahre zuvor, 1997 in Whitefield, nach Kodaikanal, rief Swami unsere Familie zu einem Interview. Er 
materialisierte ein silbernes Gefäß voller Vibhuti. Er gab uns das Vibhuti und wies uns an, es drei 
Monate lang einzunehmen und dann zurückzukommen. Ohne dass wir über meine Gesundheit 
gesprochen hatten, normalisierte sich der Zustand meiner Schilddrüsen innerhalb dieses Zeitraums und 
ist seitdem normal geblieben. Diese Heilung, die unaufgefordert und unerwartet kam, stärkte mein 
Vertrauen: Er weiß, ohne dass man es ihm sagt, und heilt, wenn es notwendig ist, ohne Bitten und 
Diagnosen. 

Namasmarana im Kaliyuga 

Aus diesen Episoden – öffentlichen Werken und privaten Wundern – ergibt sich ein einziger roter 
Faden: die Erinnerung an das Göttliche als lebendige Begleitung. „Namasmarana“, sagte Swami, ist der 
einfache, wirksame Weg für dieses Zeitalter: Behalte den Namen auf den Lippen, und der Herr bleibt – 
in dir, um dich herum, über dir, unter dir. Körperliche Abwesenheit ist nicht gleichbedeutend mit 
spiritueller Distanz. Indem sie an seinen Lehren und seinem Beispiel festhalten, finden die Devotees 
den Mut zu dienen, die Demut, Ergebnisse zu akzeptieren, und die Kraft, das Begonnene zu Ende zu 
bringen. 

Ein Gebet, um gemeinsam zu gehen 

Die Reise hat das Innenleben neu gestaltet – durch Wasser, das in ausgedörrte Dörfer fließt, Decken, 
die die Nacht in Kodaikanal wärmen, Laddus, die Feste versüßen, und Vibhuti, das unsichtbare Leiden 
heilt. Das daraus folgende Gebet bleibt unverändert: „Halte die Hand und gehe durch dieses Leben; sei 
Mutter, Vater, Freund und Führer.“ In dieser Gemeinschaft wird Dienen zur Freude, Pflicht zur Hingabe 
und jeder gewöhnliche Tag zu einer Gelegenheit, „alle zu lieben, allen zu dienen“. 

Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre. 

Dr. J. Geeta Reddy ist die ehemalige Ministerin von United Andhra Pradesh. Sie ist eine glühende 
Devotee von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. 

Sais Name wird ekstatische Freude wecken, die die ganze Welt, ja jeden Zentimeter davon, erfüllen 
wird. Die Menschen singen jetzt: „Alles ist Sai – voll, diese Welt ist Baba – voll.“ Diese Fülle wird ohne 
Zweifel verwirklicht werden. Sei mutig, sei voller Glückseligkeit, strebe die Verwirklichung der vier Ziele 
des Menschen an – „Gerechtigkeit“, „Wohlstand“, „rechtschaffenes Verlangen“ und „Befreiung von 
Knechtschaft“. Wenn du dich entschließt, auf diesem Weg voranzuschreiten, wird dir der Herr von 
Parthi (Sai Ram) selbst als der Gott zur Verfügung stehen, der dich erheben und befreien wird. Deshalb, 
Bangaru, suche und finde das Prinzip, das dich motiviert. Ich werde dich niemals aufgeben. Ich werde 
dich nicht vergessen. Nein, niemals. 

Sri Sathya Sai 

 29
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

BHAGAWAN SRI SATHYA SAI BABA 

EIN GÖTTLICHER LEHRER 

S.S. Naganand 

Unter den vielen Avataren, die die Welt gesehen hat, ist ein Avatar, der Liebe und Einheit unter den 
Menschen verbreitet, eine Seltenheit. Jesus Christus wird als Sohn Gottes angesehen, der von Gott 
gesandt wurde, um seine Botschaft der Liebe zu verbreiten. Die Zeit, in der Jesus Christus lebte, war 
völlig anders als das 21. Jahrhundert. Obwohl die Welt zu Zeiten Jesu Christi voller Konflikte war, war 
das Ausmaß der Probleme nicht so erschreckend wie in diesem Jahrhundert. Nationen befinden sich 
seit langer Zeit im Krieg miteinander, Krieg um Wasser, Nahrung, Territorium, Macht, Religion und so 
weiter, die Liste scheint endlos zu sein. 

Das Konzept der Avatare 

In solchen Zeiten, so versichern die hinduistischen Schriften, steigt Gott auf die Erde herab, um den 
Menschen zu helfen und sie zu erheben. Wir glauben, dass Gott gemäß diesem Versprechen mehr als 
einmal auf die Erde herabkam ist. In der Ära namens Tretayuga wurde Bhagawan Sri Ram geboren. Die 
nächste Ära wird Dwaparayuga genannt, und in dieser Ära wurde Bhagawan Sri Krishna geboren. Jeder 
von ihnen spielte eine andere Rolle bei der Herstellung des Friedens auf der Erde und der Harmonie 
unter den Menschen. Sie mussten sich mit verschiedenen Problemen befassen, die für diese Zeiten 
relevant waren. Die nächste Ära wird Kaliyuga genannt, die heutige Zeit. Es wird angenommen, dass im 
Kaliyuga die Rechtschaffenheit oder Dharma nicht befolgt wird. Die Menschen sind egozentrisch und 
leben ein Leben nach ihren Launen und Vorstellungen. Sie erkennen die Rechte anderer nicht an und 
schenken den Leiden und Nöten ihrer Mitmenschen keine Beachtung. Und das, obwohl die indischen 
Schriften den spirituellen Weg ausführlich behandelt und ein Leben der Aufopferung und ein Gefühl 
der Einheit propagiert haben, indem sie das Konzept des Advaita verbreiteten, dass es nur einen Gott 
gibt und dass Gott in jedem Lebewesen allgegenwärtig ist. Diese esoterischen Botschaften sind in der 
Antike verloren gegangen. Obwohl das indische philosophische Denken diese Ideen ausführlich 
diskutiert und in vielen Werken erklärt hat, wie in den vier Veden, der Bhagavadgita, den Upanishaden, 
den Brahmasutras und den Kommentaren großer spiritueller Wesen wie Adi Shankaracarya, 
Madhvacarya und Ramanujacarya, sind die universellen Ideen unter den Intellektuellen theoretisch 
geblieben. Deshalb hat Gott wahrscheinlich beschlossen, einen weiteren Avatar in Form von Bhagawan 
Sri Sathya Sai Baba zu senden. Vor dem Erscheinen von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba in Indien im Jahr 
1926 gab es Sri Shirdi Sai Baba. 

Das Erscheinen von Bhagawan 

Das Erscheinen von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba markiert einen Meilenstein in der Art und Weise, wie 
der Menschheit geholfen werden soll. Baba wurde in einem kleinen Dorf namens Puttaparthi in einer 
sehr rückständigen und abgelegenen Gegend des Bundesstaates Andhra Pradesh geboren. In diesem 
Dorf gab es praktisch keine modernen Annehmlichkeiten. Es gab weder eine Schule noch ein 
Krankenhaus, und es war ein trostloses Dorf. 

In sehr jungen Jahren, am 20. Oktober 1940, als er 14 Jahre alt war, gab Baba eine Erklärung ab. Er 
stellte klar, dass er keiner bestimmten Familie, Kaste oder Religion angehörte, und verkündete, dass er 
gekommen sei, um die Menschheit zu erlösen. Er erklärte, dass Puttaparthi zu seinen Lebzeiten zu 
einem spirituellen Zentrum werden würde, in dem sich Devotees aus aller Welt versammeln würden. Er 

 30
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

verkündete sogar, dass Puttaparthi zur spirituellen Hauptstadt der Welt werden würde. Solch 
unglaubliche Behauptungen eines jungen Mannes verblüfften alle. Viele dachten, dieser Junge sei von 
einem bösen Geist besessen. Es wurden Versuche unternommen, den Geist auszutreiben, ohne die 
göttliche Natur Babas zu erkennen. Mit der Zeit wurde klar, dass dies kein gewöhnlicher junger Mann 
war, sondern ein Weltlehrer. In seinem jungen Alter zeigte er seine göttlichen Eigenschaften, indem er 
kleine Wunder vollbrachte, die bewiesen, dass er göttliche Kräfte besaß. 

Die wichtigste Botschaft, die Baba vermittelte, erfolgte durch seine Lieder und Kompositionen der 
Andacht, die als Bhajans bekannt sind. Oft komponierte er sie spontan und sang sie mit seiner 
wohlklingenden Stimme in perfektem Rhythmus. Diese Lieder wurden zu seinem Markenzeichen. Die 
Lieder bezogen sich auf viele verschiedene Gottheiten im hinduistischen Pantheon. Sie predigten auch 
die Harmonie zwischen den Religionen, indem sie auf die großen religiösen Persönlichkeiten anderer 
Religionen Bezug nahmen und sie lobten. Sie erklärten, dass alle Religionen eins sind und es keinen 
Unterschied zwischen den einzelnen Religionen gibt. Er sagte oft, wenn man Christ ist, solle man ein 
besserer Christ werden, wenn man Muslim ist, solle man versuchen, ein besserer Muslim zu werden, 
und wenn man Hindu ist, solle man die Prinzipien des Hinduismus ernstnehmen und ihnen folgen. Mit 
anderen Worten: Die Religion ist nicht wichtig, sondern das Verhalten jedes einzelnen Menschen ist 
wichtig für das Wohlergehen der Gesellschaft. 

Der Mensch ist wahrhaft göttlich 

Mit diesen Zielen vor Augen muss man sich fragen, was die göttliche Mission von Bhagawan Baba war. 
Einfach ausgedrückt bestand die Mission darin, die Menschheit auf den richtigen Weg zu Gott zu 
führen. Als Shirdi-Avatar predigte Baba zwei Grundprinzipien, nämlich Glauben und Ausdauer. Der 
Glaube ist auf der Reise zu Gott notwendig. Ausdauer ist unvermeidlich, um auf dem Weg 
voranzuschreiten. Nur mit diesen beiden Eigenschaften ist es möglich, sich Gott zu nähern. Als Parthi-
Avatar wandte Bhagawan verschiedene Methoden an, um dieselbe Botschaft zu predigen, nämlich die 
Einheit Gottes und die Brüderlichkeit der Menschen, dass die Menschheit eins ist, aber es viele 
Religionen gibt. Swami sagte oft, dass Gott allgegenwärtig ist und immer in jedem Menschen wohnt. 
Um dies zu veranschaulichen, verwendete Baba in seinen Ansprachen einen Ausdruck, der die Essenz 
seiner Lehre zum Ausdruck brachte. Er sprach alle als „Verkörperungen der Liebe” oder als 
„Verkörperungen des göttlichen Geistes” an. Auf diese Weise erinnerte er die Devotees ständig daran, 
dass sie keine Menschen sind, sondern höhere Wesen, weil Gott in ihnen wohnt. Er erinnerte sie oft 
daran, dass der menschliche Körper wie ein Mantel ist und derjenige, der sich darin befindet, „Dehi” 
genannt wird, also derjenige, der im Körper (deha) wohnt. Damit predigte Swami, dass es keinen 
Unterschied zwischen den Menschen gibt.  

Ist diese Stufe erreicht, besteht die nächste Phase darin, Liebe und Mitgefühl für die Mitmenschen zu 
entwickeln. Swami erinnerte seine Devotees oft daran, dass es wichtig ist, zu erkennen, dass das 
göttliche Wesen in jedem Menschen dasselbe ist und dass es keinen Unterschied zwischen den 
Menschen gibt. Unterschiede aufgrund von Religion, Hautfarbe, Herkunftsland, Kaste usw. sind 
künstlich und nicht von Gott gewollt. Sie sind vom Menschen geschaffene Abweichungen. Um dies zu 
überwinden, muss man das Prinzip der universellen Liebe kultivieren. Liebe alle Menschen. Zu diesem 
Zweck prägte Swami viele einfache Sätze wie „Liebe alle, diene allen, Dienst an der Menschheit ist 
Dienst an Gott, hilf immer, verletze niemals“ usw. 

Swami predigte dies nicht nur, sondern lebte es auch in seinem eigenen Leben vor. Diejenigen von uns, 
die das große Glück und den Segen hatten, in der unmittelbaren Gegenwart von Swami zu sein, werden 
erkennen, dass Swami immer eine Verkörperung der Liebe war. Für ihn zählte nur, dass man ein 
Mitmensch war. Es spielte keine Rolle, ob man ein kleiner Junge, ein Erwachsener, ein sehr reicher 
Mensch, eine Person in hoher Position oder ein sehr armer, bescheidener Mensch war. Er sah keine 
dieser Eigenschaften, sondern betrachtete nur das Menschsein des Menschen. 

 31
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Bildungseinrichtungen und Krankenhäuser 

Es gibt viele Episoden, die zeigen, dass Swami sich um die Ärmsten der Armen gekümmert und ihnen 
direkt geholfen hat. Zu diesem Zweck gründete Swami Schulen, Universitäten und Krankenhäuser und 
führte umfangreiche öffentliche Hilfsprojekte im Bereich der Wasserversorgung durch. All dies geschah 
nicht, um seine Größe zu demonstrieren, sondern war im Wesentlichen ein Akt des Mitgefühls. Als 
Swamis Mutter, Smt. Easwaramma, ihn auf die Notwendigkeit medizinischer Hilfe im Dorf Puttaparthi 
aufmerksam machte, wurde Swami aktiv und gründete in den 50er Jahren ein kleines 
Allgemeinkrankenhaus. Als sie Swami gegenüber erwähnte, dass es in Puttaparthi keine Schulen gibt, 
gründete Swami Schulen und später eine ganze Universität. Das kleine Allgemeinkrankenhaus 
entwickelte sich zu einem riesigen Krankenhaus. Darüber hinaus gründete Swami zwei Super Speciality 
Hospitals in Puttaparthi und Whitefield, Bengaluru. Beide Krankenhäuser sind seit 1991 bzw. 2001 
ununterbrochen in Betrieb. Diese Einrichtungen bieten jedem Patienten, unabhängig von Religion, 
Sprache oder anderen Faktoren, medizinische Versorgung auf höchstem Niveau. Die Krankenhäuser 
bieten eine völlig kostenlose Behandlung an. Diese Einrichtung ist einzigartig, da es kaum eine andere 
NGO gibt, die eine solche völlig kostenlose Einrichtung gegründet hat. Das Ziel dieser Einrichtungen ist 
es, durch Taten zu überzeugen. Die Lehre von Bhagawan lautet: Immer helfen, niemals verletzen. Das 
Ziel dieser Einrichtungen ist es, der Welt zu zeigen, dass selbstloses Dienen möglich ist und dass es die 
Pflicht derer ist, die helfen können, ihr Bestes zu geben. 

Sri Sathya Sai Seva Organisation 

Eine weitere wichtige Botschaft dieser Einrichtungen ist es, der Welt zu zeigen, dass es einen Bedarf für 
solche Einrichtungen gibt und dass liebevolles Dienen das Wesen dieser Einrichtungen ist. Um dies zu 
ermöglichen, hat Swami seinen Devotees erlaubt, sich als Freiwillige in einer von Swami gegründeten 
Organisation namens Sri Sathya Sai Seva Organisation zu engagieren. Diese Organisation steht allen 
offen und es werden keine Beiträge erhoben. Es gibt keine Wahlen. Es gibt keine Politik. Es gibt nur ein 
Ziel, und das ist, den Mitgliedern der Organisation zu helfen, sich zu besseren Menschen zu entwickeln. 
Die göttliche Mission besteht darin, eine große Anzahl von Menschen einzubeziehen, die vielleicht 
nicht zur gebildeten Elite der Gesellschaft gehören, sondern gewöhnliche Bürger sind, um ihnen 
bewusst zu machen, dass wir uns selbst helfen, wenn wir anderen helfen, dass wir Gott in dem 
Menschen vor uns sehen, der Hilfe braucht, und dass wir gesegnet sind, helfen zu dürfen. 

Das größte Wunder von Swamis Mission ist, wie sie sich über die ganze Welt verbreitet hat. Swami hat 
Ostafrika nur einmal besucht, aber seine Devotees sind heute über die ganze Welt verstreut. Viele von 
ihnen hatten in der heutigen Zeit nicht einmal das große Glück, in der unmittelbaren Gegenwart von 
Bhagawan zu sein. Diejenigen, die dieses Privileg hatten, sind heute eher selten geworden. Aber die 
Botschaft und das Leben von Swami wachsen weiter und beeinflussen Menschen aus allen 
Gesellschaftsschichten. Die Veränderung, die Swami im Leben von Millionen von Menschen bewirkt 
hat, ist als sein größtes Wunder anzusehen.  

Kleine Gesten von Bhagawan haben zu großen Institutionen geführt. Die Sri Sathya Sai Seva 
Organisation ist eine Einrichtung für Freiwillige, die zur Selbsttransformation durch verschiedene 
Aktivitäten der Organisation in Indien und im Ausland gegründet wurde. Sie wird Sri Sathya Sai Global 
Council genannt. Ihr Ziel ist es, die universelle Botschaft Bhagawans zu verbreiten und der Menschheit 
zu helfen, Frieden in der Welt zu schaffen. Dies muss mit Harmonie zu Hause beginnen. Bhagawan hat 
in seinen verschiedenen Vorträgen deutlich gemacht, dass, wenn wir mit Liebe in unserem Herzen auf 
die Gesellschaft um uns herum zugehen, dies einen Welleneffekt hervorruft, der wiederum Konflikte 
und Probleme in der Gesellschaft verringert. Eine solche Veränderung wird zu einer friedlichen Nation 
und letztendlich zu einer Welt ohne Konflikte führen. 

 32
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Göttliche Mission und Lehren 

Die von Bhagawan gegründeten Einrichtungen sind ein lebendiges Zeugnis seiner göttlichen Mission 
und Lehren. Unzählige Begünstigte dieser Einrichtungen erinnern sich an Bhagawan wegen seines 
humanitären Dienstes. Die Art und Weise, wie diese Einrichtungen die Menschen behandeln, die 
dorthin kommen, ist einzigartig. Oft hören wir die Bemerkung, dass die von Bhagawan gegründeten 
Krankenhäuser nicht wie Krankenhäuser wirken, sondern eher wie spirituelle Zentren zur Erhebung der 
Seele. Die Menschen, die diese Einrichtungen leiten, sind von einem Geist des Dienens durchdrungen.  

Die göttliche Mission und die Lehren Bhagawans haben Millionen von Menschen auf der ganzen Welt 
geholfen, ihr Leben neu auszurichten und ein sinnvolles, liebevolles, glückliches und zufriedenes Leben 
zu führen. Die Lebensqualität wird nicht am Bankguthaben gemessen, sondern an dem Frieden und der 
Harmonie, die man in der Gesellschaft und innerhalb der Familie genießt. Dank Bhagawans Gnade 
wurde die Menschheit durch seine Gegenwart gesegnet, sodass eine Transformation des Menschen 
stattgefunden hat. Die Botschaft Swamis wurde auf vielfältige Weise vermittelt, beispielsweise durch 
Vorträge, Lieder, Lehren, Schriften und persönliche Begegnungen. Glücklicherweise sind all diese 
Informationen verfügbar, was für einen Avatar sehr einzigartig ist. Aufgrund des Informationszeitalters 
wurden die meisten Lehren Swamis festgehalten, sodass wir sie aufnehmen und befolgen können. 

Sri Sathya Sai Shatamahotsava 

Die Mission von Baba dauert wirklich fort, und in diesem 100. Jahr seiner Geburt, das weltweit als Sri 
Sathya Sai Shatamahotsava gefeiert wird, wird mehr Licht auf seine göttliche Mission geworfen, damit 
die gesamte Menschheit sich der Botschaft Swamis bewusst wird. Der Ratha Yatra, der derzeit durch 
das ganze Land zieht, hat die Botschaft Bhagawans verbreitet und seinen Darshan in jeden Winkel des 
Landes gebracht. Millionen von Menschen nehmen mit Hingabe und Engagement an diesem Ereignis 
teil. Der Ratha Yatra verbreitet Swamis göttliche Botschaft im ganzen Land. 

Ein Jahrhundert ist eine lange Zeit, auf die man zurückblicken kann. In den letzten 100 Jahren seit 
Bhagawans Geburt hat sein Leben das Leben von Millionen Menschen verändert und Millionen 
Menschen ein Lächeln ins Gesicht gezaubert. Seine allgegenwärtige Präsenz im Divya Sannidhi in der 
Sai Kulwant Hall in Prasanthi Nilayam ist ein Symbol für Swamis ewige Botschaft „Liebe alle und diene 
allen“. Seit dem Mahasamadhi im April 2011 breitet sich Swamis Mission weiter aus, mit neuen 
Devotees, die aus allen Ecken der Welt hinzukommen, und großen Versammlungen in allen Teilen der 
Welt, die Swami dafür anerkennen, applaudieren und ihm dafür danken, dass er in ihr Leben getreten 
ist. Das universelle Gebet, das Swami gelehrt hat und das wir jetzt praktizieren, ist das Gebet für das 
Wohlergehen aller Wesen in allen Welten. 

Sri S.S. Naganand, von Beruf Senior Advocate, ist Treuhänder des Sri Sathya Sai Central Trust. 

Jede noch so kleine Aktivität, die die Sri Sathya Sai Seva Organisation unternimmt, ist ein Vorbild für 
den Rest der Welt. Wir haben viele Organisationen gesehen, aber den Geist der Aufopferung, den man 
in der Sri Sathya Sai Seva Organisation findet, gibt es nirgendwo sonst. Sie alle sind sehr engagiert, 
hingebungsvoll und diszipliniert. Eine solche ideale Organisation sollte sich über die ganze Welt 
verbreiten. Die Sri Sathya Sai Seva Organisation sollte mit dem Geist der Opferbereitschaft 
voranschreiten. Nur dann kann die ursprüngliche Kultur Bharats wieder fest etabliert werden. Alle 
Mitglieder der Sri Sathya Sai Seva Organisation sollten heilige Gedanken und edle Gefühle entwickeln. 
Wir sollten alle unsere Handlungen auf der Grundlage der Wahrheit ausführen. Dann wird der Sieg mit 
Sicherheit unser sein. 

Sri Sathya Sai 
 33

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

UNSER LEBEN SWAMI ZU WIDMEN IST DAS BESTE GESCHENK, DAS 
WIR IHM MACHEN KÖNNEN 

Dr. V. Mohan 

Anlässlich der heiligen Hundertjahrfeier von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ist es für alle Sai-Devotees 
der ideale Zeitpunkt, innezuhalten und über das Leben und die Lehren unseres geliebten Bhagawan 
nachzudenken. Diejenigen von uns, die das Glück hatten, Bhagawan Sri Sathya Sai Baba zu sehen, mit 
ihm zu sprechen, von ihm geführt zu werden und seinen Segen zu empfangen, müssen sich als äußerst 
glücklich betrachten. Im Laufe der Jahre wird die Zahl der Menschen, die direkten Kontakt zu Bhagawan 
hatten, abnehmen, und nach einigen Jahrzehnten wird eine Zeit kommen, in der niemand mehr auf der 
Welt ist, der zu diesem Zeitpunkt lebte und Bhagawan Sri Sathya Sai Baba jemals gesehen haben wird! 
Das ist nicht schwer vorstellbar. Bedenkt Folgendes: Keiner der heute lebenden Menschen hatte das 
Glück, Sri Shirdi Sai Baba leibhaftig zu sehen. Eine ähnliche Situation wird sich in einigen Jahren in 
Bezug auf Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ergeben. Warum erwähne ich das? Der Grund dafür ist, dass 
wir Bhagawan jeden Tag dafür danken sollten, dass er uns die Möglichkeit gegeben hat, in der goldenen 
Ära zu leben, in der er auf der Erde wandelte. Noch glücklicher sind diejenigen unter uns, die das Glück 
hatten, Prasanthi Nilayam zu besuchen und seinen Darshan zu empfangen, als er noch in seiner 
physischen Form dort war. 

Der göttliche Arzt 

Aufgrund meiner persönlichen Erfahrung kann ich sagen, dass ich mich äußerst gesegnet schätze, von 
Bhagawan in meiner beruflichen Arbeit und sogar in meiner Forschungsarbeit geführt worden zu sein. 
Ich habe darüber in meinem Buch „Sri Sathya Sai Baba Lives On” in Kapitel 26 geschrieben und werde 
es hier für diejenigen wiedergeben, die es nicht gelesen haben. Während eines meiner Interviews mit 
Swami fragte er mich: „Doktor, was ist die Ursache für die Zunahme von Diabetes in Indien?” Ich war 
von Swamis Frage überrascht, da ich nicht erwartet hatte, dass er mich etwas über meinen eigenen 
Beruf und insbesondere über die Forschungsarbeit, an der ich beteiligt war, fragen würde. Zu dieser 
Zeit beschäftigten wir uns mit den genetischen Aspekten von Diabetes und hatten einige neue 
genetische Erkenntnisse beschrieben, die bei Menschen mit Diabetes in Indien einzigartig waren. Ich 
dachte, Swami würde sich wahrscheinlich darauf beziehen, und mein Ego schwoll an, und ich sagte: 
„Swami, Inder haben einige einzigartige Gene.” Swami lächelte und sagte: „Aber vor 40 Jahren hatten 
wir dieselben Gene. Warum war dann die Prävalenz von Diabetes vor 40 Jahren niedrig, während sie 
jetzt plötzlich angestiegen ist?“ Ich war sprachlos! Dann bot ich eine zweite Erklärung an und sagte: 
„Swami, die körperliche Aktivität der Menschen hat abgenommen. Die Menschen treiben nicht mehr so 
viel Sport oder bewegen sich nicht mehr so viel wie früher.“ Swami stimmte mir zu und sagte: „Du hast 
teilweise Recht, aber das ist nicht der einzige Grund.“ Ich dachte eine Weile nach, gab dann aber auf 
und kam zu dem Schluss, dass es besser wäre, von Swami zu lernen. Ich sagte: „Swami, ich kann Deine 
Frage nicht beantworten, bitte lehre mich die Antwort.“ Swami sagte: „Ich frage dich, weil du 
Wissenschaftler bist. Du hast die Daten in deinen Akten, aber leider hast du diesen speziellen Aspekt 
deiner Forschung nicht untersucht. Die Zunahme von Diabetes, insbesondere bei Südindern, ist 
größtenteils auf den übermäßigen Verzehr von weißem Reis zurückzuführen!“ Diese Antwort hatte ich 
nicht erwartet. 

Es stimmte zwar, dass wir Daten über die Ernährungsgewohnheiten der Inder gesammelt und 
detaillierte Studien in Südindien durchgeführt hatten, aber wie Swami richtig bemerkt hatte, hatten wir 
diese Daten nicht betrachtet. Swami wandte sich dann an den Rest der Gruppe und sagte: „Wisst ihr, 

 34
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

warum übermäßiger Verzehr von weißem Reis zu Diabetes führen kann?“ Alle schwiegen. Swami fuhr 
dann mit einer detaillierten Erklärung fort. Er sagte: „Wenn man zu viel weißen Reis isst, steigt der 
Blutzuckerspiegel. Wenn der Blutzuckerspiegel zu steigen beginnt, wird überschüssiges Insulin aus der 
Bauchspeicheldrüse ausgeschüttet. Je mehr Reis man isst, umso mehr Insulin wird von der 
Bauchspeicheldrüse ausgeschüttet. Der Körper kann dies eine Zeit lang kompensieren, aber wenn man 
weiterhin immer mehr Reis isst, insbesondere wenn man zu Diabetes neigt, wird das Insulin aus der 
Bauchspeicheldrüse irgendwann aufgebraucht sein und man entwickelt Diabetes.“ Dann wandte er sich 
mit einem Lächeln an mich und sagte: „Habe ich recht, Doktor?“ Ich stimmte ihm schüchtern zu, da ich 
von Swamis tiefem Wissen über das Thema, mit dem ich mich beschäftigte, verblüfft war. Ich versprach 
ihm, dass ich zurückgehen und unsere Daten im Detail studieren würde. 

Die göttliche Allwissenheit 

Ich kontaktierte sofort mein Forschungs-Team für Ernährung und Lebensmittel und sagte ihnen: „Lasst 
uns die Daten zu Ernährung herausholen, die wir haben, und die Korrelation zwischen dem Verzehr von 
weißem Reis und der Verbreitung von Diabetes untersuchen.“ Zu unserer Überraschung stellten wir 
fest, dass es genau wie Swami gesagt hatte eine direkte Korrelation zwischen der Verbreitung von 
Diabetes und dem Verzehr von weißem Reis gab. Swami bewies mir damit, dass er der „Wissenschaftler 
der Wissenschaftler“ und „Arzt der Ärzte“ ist. Es war auch eine äußerst demütigende Erfahrung für 
mich, denn selbst auf dem Gebiet, auf dem ich mich als Spezialist und Wissenschaftler wähnte, hatte 
Swami seine Allwissenheit unter Beweis gestellt. Er kannte meine Forschungsergebnisse, noch bevor 
ich sie analysiert hatte.  

Krebs geheilt 

Als Arzt hatte ich das Glück, viele medizinische Wunder miterleben zu dürfen. Was wir Ärzte für 
unheilbare Krankheiten halten, wird durch Bhagawans Gnade und göttliche Liebe geheilt. Eines unserer 
Sai-Familienmitglieder war von Krebs betroffen. Ohne Swami zu fragen, begann die Familie mit der 
Krebsbehandlung. Als sie Swami kurz darauf trafen, sagte Swami zu ihnen: „Ich werde mich um den 
Krebs kümmern. Ihr könnt alle Behandlungen einstellen.” Mit vollem Vertrauen in Swami stellte die 
Familie alle Krebsbehandlungen für den Patienten ein. Wir können uns vorstellen, was passiert, wenn 
ein nachgewiesener Krebsfall nicht behandelt wird. Dank Swamis unendlichem Segen und seiner Gnade 
lebt dieses Familienmitglied jedoch auch 25 Jahre nach diesem Vorfall noch und zeigt keine Anzeichen 
von Krebs. Der Krebs wurde von Swami geheilt! Es wird den Menschen sehr schwer fallen, zu glauben, 
dass ein solches Wunder geschehen kann, aber da ich dies persönlich miterlebt habe, kann ich ohne zu 
zögern sagen, dass mit Swamis Sankalpa und seinem Segen alles auf dieser Welt möglich ist. 

Was ist das beste Geschenk, das wir Swami machen können? 

Dieses Jahr ist nicht nur für uns Sai-Devotees, sondern für die gesamte Menschheit ein sehr wichtiges 
Jahr, da es den hundertsten Jahrestag der Ankunft unseres Herrn markiert. Was können wir an diesem 
höchst glückverheißenden und heiligen Tag tun, um Bhagawan glücklich zu machen? Er erwartet von 
uns nichts anderes als unseren tiefen Glauben und unsere völlige Hingabe an ihn. „Wenn ihr einen 
Schritt auf mich zugeht, werde ich zehn Schritte auf euch zugehen“, hat uns unser Swami versichert. 
Lasst uns unser Leben so leben, dass es Swami glücklich macht. 

Wir haben auch die Pflicht, die verschiedenen Krankenhäuser (Tempel der Heilung) und die Universität 
(Tempel des Lernens) sowie andere von Swami gegründete Organisationen zu unterstützen. Lasst uns 
unsere kleinen individuellen Differenzen vergessen und uns vereinen, um Bhagawan unsere Liebe zu 
schenken. Swami sagt: „Einheit führt zu Reinheit, die wiederum zu Göttlichkeit führt.“ Möge das 
hundertjährige Jubiläum den Beginn des Goldenen Zeitalters (Swarnayuga) markieren, von dem Swami 
uns versichert hat, dass es bald kommen wird. Dies ist nur möglich, wenn unsere Sai-Brüder und 
-Schwestern auf der ganzen Welt die Herrlichkeit unseres geliebten Bhagawan widerspiegeln, indem sie 
den von ihm gelehrten universellen menschlichen Werten folgen, nämlich Wahrheit, rechtes Handeln, 

 35
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Frieden, Liebe und Gewaltlosigkeit. Das ist das beste Geschenk, das wir unserem Swami während der 
Hundertjahrfeier machen können. Es ist jetzt an der Zeit zu handeln! 

Der Autor, ein glühender Devotee Bhagawans, ist Treuhänder des Sri Sathya Sai Central Trust und 
Vorsitzender des Dr. Mohan’s Diabetes Specialities Centre & Madras Diabetes Research Foundation. 

Wenn Menschen die Welt mit den Augen der Liebe betrachten, werden sie Frieden finden. Alle 
Krankheiten werden geheilt. Die meisten Krankheiten haben ihren Ursprung im Geist. Alles hat eine 
psychologische Grundlage. Wenn ein Mensch das Gefühl hat, dass etwas mit ihm nicht stimmt, 
entwickelt er eine Krankheit. Für einen gesunden Körper braucht man einen gesunden Geist. Aber es 
reicht nicht aus, nur körperlich gesund zu sein. Der Mensch braucht auch Daivanugraham (Gottes 
Gnade). Um Gottes Gnade zu erlangen, muss man die Liebe zu Gott kultivieren. Liebe ist heute zu einer 
Art Show geworden. Echte Liebe sollte aus dem Herzen kommen. Beginne den Tag mit Liebe, fülle den 
Tag mit Liebe, verbringe den Tag mit Liebe, beende den Tag mit Liebe – das ist der Weg zu Gott. Wenn 
du Liebe entwickelst, wird dich keine Krankheit heimsuchen. 

Sri Sathya Sai 

REFLEXIONEN ÜBER DIE LEHREN VON BHAGAWAN  

SRI SATHYA SAI BABA 

Prof. Dharam Pal Dhall 

Einleitung 

Der hundertste Geburtstag von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ist ein Anlass zum Feiern und zu 
herzlicher Dankbarkeit für seinen transformativen Einfluss auf das Leben jedes Einzelnen und der 
Gemeinschaft. Für mich persönlich wurde jeder Schritt meiner Reise – als Chirurg, Pädagoge und 
Suchender – durch seine liebevolle Führung erleuchtet. Seine Lehren über selbstloses Dienen, Liebe in 
Aktion und die Einheit aller Glaubensrichtungen haben nicht nur meine Arbeit geprägt, sondern auch 
den tieferen Sinn meiner Existenz geweckt. Was als intellektuelle Bewunderung begann, entwickelte 
sich zu einer lebendigen Erfahrung – einem inneren Erwachen, seine Gegenwart in jedem Patienten, 
jedem Kollegen und jeder Dienstleistung wahrzunehmen. 

Dennoch ist es eine Herausforderung, die Unermesslichkeit seiner Mission als Avatar in Worte zu 
fassen. Wir waren Zeugen der göttlichen Erfüllung des zeitlosen Versprechens – sich für die 
Wiederherstellung des Dharma zu inkarnieren. Als Bhagawan 1926 geboren wurde, war sich die 
Menschheit der drohenden Gefahr der Selbstzerstörung und des Massensterbens anderer Arten nicht 
bewusst. Heute ist diese Gefahr unbestreitbar. An der Schwelle zwischen Überleben und Vernichtung 
hängt unser Schicksal von den Entscheidungen ab, die wir jeden Tag treffen. Bhagawans Mission ruft 
uns dazu auf, unsere spirituelle Identität zu erwecken und zu Instrumenten seiner göttlichen Liebe zu 

 36
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

werden – zu Heilern des Leidens, Architekten des Friedens und Verwaltern des planetarischen 
Wohlergehens. 

Einblicke in die Dimensionen und Auswirkungen seiner Mission 

Bhagawans Avatar-Mission ist zutiefst multidimensional. Im Zentrum steht das Erwachen zu unserer 
ewigen Einheit mit dem Göttlichen. Er lehrte, dass die Stimme des Gewissens der Ruf Gottes ist, der 
uns dazu anleitet, ethisch zu leben und alle Schöpfung in einem heiligen, göttlich durchdrungenen 
Universum zu ehren. Diese lebendige Spiritualität verwandelt egozentrisches Dasein in selbstloses 
Dienen, fördert das interreligiöse Verständnis und weckt Harmonie in Körper, Geist, Herz und Seele. 

Durch die Gründung von Schulen, Universitäten, Krankenhäusern und humanitären Projekten setzte 
Bhagawan seine Vision in die Tat um. Er inspirierte Generationen dazu, selbstlosen Dienst zu leisten, 
Familien zu stärken und die heilige Rolle der Frauen als moralische und spirituelle Anker der 
Gesellschaft hochzuhalten. Seine Lehren offenbaren, dass alle Wesen und das Universum 
Manifestationen des allgegenwärtigen, reaktionsfähigen göttlichen Bewusstseins sind. Auf diese Weise 
stellte er sich eine erneuerte globale Zivilisation vor, die nicht auf Macht oder Reichtum basiert, 
sondern auf den ewigen Prinzipien der menschlichen Werte, der Liebe und des Dienens. 

Meine spirituelle Reise beginnt 

Meine Reise mit Bhagawan Sri Sathya Sai Baba begann unerwartet auf einem Rückflug von einer 
wissenschaftlichen Konferenz in England im Jahr 1987. Der Fremde, der neben mir saß, sprach mit 
Tränen in den Augen leidenschaftlich über Bhagawans Wunder – über Heilungen, wiederbelebte Leben 
und seine tiefe Einsicht in die karmische Vergangenheit der Devotees. Als Wissenschaftler war ich 
skeptisch. Solche Berichte schienen zu einer Welt zu gehören, die jenseits von Vernunft und messbaren 
Beweisen lag. 

Zu Hause war meine Frau Tehseen – ebenfalls Wissenschaftlerin – von meiner Begegnung fasziniert. 
Ihre Offenheit für das Heilige veranlasste uns, Prasanthi Nilayam zu besuchen. Dieser Besuch 
veränderte unser Leben. Angezogen von Bhagawans göttlicher Sphäre, wurden wir mit Möglichkeiten 
zur persönlichen Führung und zum Dienst innerhalb der Sri Sathya Sai Organisation gesegnet. Im Laufe 
der Jahre offenbarte uns unsere Arbeit in der Verwaltung von Sri Sathya Sai Zentren, in der Ausbildung 
von Pädagogen und in der Entwicklung von Sri Sathya Sai Schulen und Sri Sathya Sai Instituten für 
menschliche Werte auf der ganzen Welt zur Wiederbelebung menschlicher Werte die enorme 
Reichweite und transformative Kraft seiner Mission. 

Die Herausforderung der Spiritualität für einen Wissenschaftler 

Lange Zeit hatte ich Mühe, meine wissenschaftliche Weltanschauung mit den lebendigen Beweisen 
einer anderen Realität in Einklang zu bringen – Bhagawans Heilungen, Materialisationen und 
Manifestationen von Vibhuti, Amrita ... sogar in unserem eigenen Zuhause. Obwohl ich mit Geschichten 
über Sri Krishna, Guru Nanak und Jesus aufgewachsen war, hatte ich Wunder lange Zeit als Metaphern 
abgetan. Meine Ausbildung im rationalistischen Klima der 1950er und 60er Jahre hatte mich dazu 
konditioniert, Spiritualität als subjektiv und unbeweisbar anzusehen, als etwas, das zum Bereich des 
Mythos gehört. 

Doch Bhagawan begann, mir mit unendlicher Geduld beizubringen, dass Spiritualität nicht abstrakt, 
sondern lebendig ist – eine subtile, dynamische Kraft, die über die Logik hinausgeht. Durch seine 
Darshans, Interviews und täglichen Interventionen baute er still und leise meine alten Gewissheiten ab. 
Ich erkannte, dass das Leben in zwei koexistierenden Bereichen stattfindet – dem materiellen und dem 
spirituellen –, die jeweils ihren eigenen Gesetzen unterliegen. Während mein Verstand sich weiterhin 
widersetzte, erwachte mein Herz zu der Erkenntnis, dass die Vernunft allein die Menschheit nicht zu 
den tieferen Realitäten führen kann, die zur Lösung der aktuellen Krisen notwendig sind. 

 37
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Zwei Realitäten, eine Wahrheit 

Allmählich verstand ich, dass diese beiden Dimensionen – die physische und die spirituelle – nicht 
gegensätzlich, sondern komplementär sind. Die Gesetze der Physik regieren die materielle Welt, die 
Gesetze des Bewusstseins und der Liebe regieren die spirituelle Welt. Der materielle Bereich ist für 
unsere ungeübten Sinne sichtbar, aber der spirituelle Bereich erfordert eine Verfeinerung des 
Bewusstseins. Er offenbart sich nur, wenn die Wahrnehmung durch die inneren Disziplinen der 
Meditation, des Glaubens und der Hingabe gereinigt wird. Durch ein solches Erwachen beginnt man, 
die Schönheit, Harmonie und Intelligenz zu erahnen, die die Schöpfung aufrechterhalten. 

Trotz ihrer unterschiedlichen Methoden sind Wissenschaft und Spiritualität zwei Wege zur gleichen 
Realität – grobe und subtile Aspekte derselben Wahrheit. Die Menschheit wird nur dann Lösungen für 
all ihre Herausforderungen finden, wenn sie die gleichzeitige Wirkungsweise beider Bereiche in einer 
Wiederbelebung erkennt, die von den fünf menschlichen Werten in allen privaten und öffentlichen 
Institutionen – Zuhause, Bildung, Technologie, Kommunikation, Wirtschaft, Unternehmen und anderen 
Bereichen – durchdrungen ist. 

Das göttliche Warten: Ein Schritt auf mich zu 

Die Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba – beleuchtet durch seine Taten der Heilung, 
Materialisation und Allwissenheit – laden uns ein zu erkennen, dass das göttliche Bewusstsein über 
Materie, Energie, Zeit und Entfernung herrscht. Das Göttliche, unendlich geduldig, hat Milliarden von 
Jahren darauf gewartet, dass das menschliche Bewusstsein reif genug wird, um in bewusste, freudvolle 
Gemeinschaft mit Ihm zu treten. 

Bhagawan drückte diese kosmische Geduld in einfachen, vertrauten Worten aus: „Mache einen Schritt 
auf mich zu, und ich werde zehn Schritte auf dich zu machen.“ Er hat durch die Epochen hindurch auf 
diesen einen echten Schritt aus einem aufrichtigen Herzen gewartet. Wie er an anderer Stelle sagte: 
„Während die Menschen oft nach Gott suchen, ist es Gott, der diejenigen sucht, die ihn aufrichtig 
suchen.“ Diese Worte rühren eine tiefe Frage in uns: Was ist authentische Hingabe? Vielleicht ist es 
diese stille Bereitschaft des Herzens, dem Unendlichen mit tiefer Verehrung zu begegnen. 

Die Konvergenz von Wissenschaft und Spiritualität 

In den letzten Jahrzehnten hat die Wissenschaft begonnen, Spiritualität als eine echte Kraft in der 
menschlichen Erfahrung zu erforschen und zu bestätigen und damit Wahrheiten zu beleuchten, die von 
Weisen seit langem verkündet werden. Dennoch interpretieren die meisten Wissenschaftler ihre 
Erkenntnisse nur innerhalb von materialistischen Rahmenbedingungen und sind sich nicht bewusst, 
dass sie ein lebendiges, intelligentes Universum studieren – einen Ausdruck des göttlichen 
Bewusstseins. Alles in der Natur folgt perfekt dem Dharma, außer der Menschheit, die oft davon 
abweicht. 

Heute spiegeln viele Entdeckungen Bhagawans zeitlose Weisheit wider. Die Neurowissenschaft zeigt, 
dass Meditation und Gebet die Netzwerke im Gehirn für Mitgefühl und Einheit umgestalten. 
Bhagawans Vision der Einheit der Religionen wird durch die Neurowissenschaft bestätigt, die zeigt, dass 
bei spirituellen Praktiken verschiedener Religionen dieselben Bereiche des Gehirns aktiviert werden. 
Die Epigenetik und die Psychoneuroimmunologie zeigen, dass gute Gedanken, Worte und Taten die 
Immunität und Gesundheit stärken, und bestätigen damit seine Lehre, dass „Gesundheit Heiligkeit ist“. 
Die Quantenphysik weist auf das Bewusstsein als die grundlegende Realität hin, aus der Materie 
entsteht, und spiegelt damit seine Aussage wider: „Die gesamte Schöpfung ist ein Spiegelbild des 
Geistes.“ Die Psychologie hat herausgefunden, dass Glaube, Sinnhaftigkeit und Bedeutung Frieden und 
Widerstandsfähigkeit fördern, was seine Worte widerspiegelt: „Der Glaube an Gott ist die wahre Quelle 
des Glücks.“ 

 38
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Studien über das Herz und das Bewusstsein liefern überzeugende Beweise dafür, dass jede von Herzen 
kommende Interaktion, jeder freundliche und mitfühlende Gedanke, jeder Ausdruck von 
Wertschätzung oder Dankbarkeit und jeder Moment positiver Reflexion eine Gelegenheit bietet, sich 
mit Spiritualität auseinanderzusetzen und das Heilige in den Alltag zu integrieren. Dies ist ein 
überzeugender Beweis dafür, dass positive Emotionen das menschliche Gedeihen prägen. Bhagawans 
Aussage, dass „das Erste, was bei einem Neugeborenen kommt, Liebe ist“, findet Resonanz in der 
modernen Forschung, die zeigt, dass die Wahrnehmung bereits bei der Geburt aktiv ist, um 
Gesichtsausdrücke, Stimmen und emotionale Signale zu verarbeiten. Beobachtungsstudien während 
des Stillens zeigen, dass Babys vor dem Spracherwerb moralische Urteile über Gerechtigkeit, Empathie, 
Hilfsbereitschaft und Zusammenarbeit fällen, was Bhagawans Lehre unterstreicht, dass menschliche 
Werte uns angeboren sind und nicht von außen erlernt werden.Untersuchungen zu Nahtoderfahrungen 
zeigen, dass das Bewusstsein den körperlichen Tod überlebt, was Bhagawans Zusicherung bestätigt, 
dass „das Bewusstsein ewig und unabhängig von Geist und Körper ist“. 

Wenn sogar Saris weinen: Das empfindungsfähige Universum 

Bhagawan bekräftigte die vedantische Vision, dass sich das göttliche Bewusstsein selbst als Schöpfung 
manifestiert. Auch die moderne Wissenschaft deutet auf diese Wahrheit hin. Experimente zeigen, dass 
Elektronen sich ihrer selbst bewusst zu sein scheinen und ihr Verhalten ändern, wenn sie beobachtet 
werden, und dass Teilchen über große Entfernungen hinweg augenblicklich kommunizieren und damit 
die Grenzen der Lichtgeschwindigkeit überwinden. Selbst Pflanzen und leblose Objekte reagieren subtil 
auf menschliche Gedanken und Emotionen. Dennoch zögern die meisten Wissenschaftler, 
anzuerkennen, dass das materielle Universum lebendig sein könnte – erfüllt von Bewusstsein und 
Gefühlen. Bhagawan demonstrierte diese Wahrheit anschaulich, als er offenbarte, dass vier Saris, die 
nicht verteilt worden waren, mit Tränen benetzt waren. Er erklärte, dass sogar leblose Objekte Trauer 
und Freude empfinden können. 

Solche Offenbarungen fordern uns auf, unser eigenes Bewusstsein zu verfeinern – den Geist zu 
disziplinieren, das Herz zu öffnen und unser inneres Leben mit Liebe, Mitgefühl und Gerechtigkeit in 
Einklang zu bringen. Nur dann offenbart sich die Größe der Schöpfung, nicht als Maschine, sondern als 
lebendiger Ausdruck der unendlichen Zärtlichkeit des Göttlichen. 

Die Allgegenwart Bhagawans erfahren 

Die Annäherung von Wissenschaft und Spiritualität ist zwar inspirierend, verblasst jedoch neben der 
direkten Erfahrung von Bhagawans allgegenwärtiger Gnade. In unserem Haus erschienen bei vielen 
Gelegenheiten Vibhuti-Segnungen auf seinen Fotos. Auf einem Foto, das bei einer Sri Sathya Sai-
Bildungskonferenz in Canberra aufgenommen wurde, zeigte sich Bhagawans Gestalt hinter mir stehend. 
Nachdem Bhagawan aufgehört hatte, den Absolventen der Diplomkurse in Prasanthi Nilayam 
persönlich ihre Zeugnisse zu überreichen, wurden die Zeugnisse unseres Instituts mit Vibhuti gesegnet, 
und die festlichen Speiseopfer trugen sichtbare Zeichen seiner Annahme. 

Als ich privat an Tehseens Beobachtung von Amrita auf einem Bild zweifelte, erschien eine weitere 
Schliere vor meinen Augen. Als die Mittel für die Sathya Sai Schule in Australien knapp wurden, 
reagierte Bhagawan – unerwartet tauchten Spender auf. Viele solcher Erfahrungen ließen uns keinen 
Zweifel daran, dass seine liebevolle Gegenwart jeden Schritt unserer Reise leitet – und nicht nur auf 
Gebete, sondern sogar auf unausgesprochene Gedanken reagiert. 

Wissenschaft und Spiritualität offenbaren gemeinsam eine Schöpfung voller göttlicher Vollkommenheit 
und Schönheit – von einem Samenkorn, das aus Erde einen Apfel, eine Gurke, eine süße Frucht oder 
eine Blume hervorbringt, bis hin zu einer einzigen menschlichen Zelle, die das komplexe Design des 
Körpers aus Gehirn, Herz, Leber, Nieren und Knochen orchestriert. In unserem Körper finden Millionen 
chemischer Reaktionen in perfekter Harmonie statt, die uns ohne bewusste Kontrolle am Leben 

 39
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

erhalten. Vom Flug der Vögel bis zur Pracht der Sterne leben wir eingetaucht in ein verzaubertes 
Universum, das unaufhörlich von Liebe, Ordnung und Sinn singt. 

Das Göttliche hat die Menschheit mit Vernunft und Intuition ausgestattet, um die zweidimensionale 
Realität zu erforschen: Das Immanente, um Angst und Tod auf der materiellen Ebene zu überwinden, 
und das Transzendentale, um unsere spirituelle Natur in einem ekstatischen Zustand der Einheit mit 
dem ewigen Göttlichen zu verwirklichen. In ständigem Bewusstsein beider zu leben bedeutet, unser 
wahres Schicksal als Menschen zu erfüllen. 

Bhagawans Aufruf zu einem Paradigmenwechsel im Bewusstsein für die Heilung des Planeten 

Von seiner höchsten Wohnstätte herabgestiegen, erweckte Bhagawan in unendlicher Liebe unsere 
inneren Augen für den erhabenen Frieden, die grenzenlose Harmonie und die heilige Schönheit, die die 
gesamte Schöpfung durchdringen. Mit zärtlichem Mitgefühl erinnerte er uns daran, dass wir nicht nur 
„auf einem Picknick sind, um unseren Körper zu mästen und zu sterben”, sondern uns auf einer 
tiefgreifenden Reise der Selbsttransformation befinden – durch Liebe, Dienen und Schutz der Mutter 
Natur. Er fordert uns auf, über den vergänglichen Körper und Geist hinauszuschauen, uns selbst als 
Liebe, als Bewusstsein, als die Gegenwart des Göttlichen zu erkennen. Jeder gütige Gedanke, jede 
selbstlose Tat wird zu einem heiligen Opfer auf dem ewigen Weg des Dharma. 

Bhagawan lädt die Menschheit ein, diesen Paradigmenwechsel des Bewusstseins anzunehmen – das 
wahre Heilmittel gegen die Gefahr der Selbstzerstörung der Menschheit und das Massensterben 
unzähliger Arten. Er inspiriert uns, das Göttliche in uns zu erwecken, jedes Wesen als Manifestation des 
unendlichen Bewusstseins anzuerkennen und jeden Augenblick in Harmonie mit der kosmischen 
Ordnung zu leben. Indem wir seinem Ruf folgen, werden wir zu transformativen Mitschöpfern einer 
Welt, die von Mitgefühl, Gerechtigkeit und dauerhaftem Frieden durchdrungen ist. 

Der Autor, ein begeisterter Devotee Bhagawans, ist Chirurg, Wissenschaftler und Pädagoge. Er war 
Berater der Zone 3 des Sri Sathya Sai Global Council und Mitglied des Beirats des Sri Sathya Sai 
Human Values Council in Prasanthi Nilayam. Zusammen mit Dr. Tehseen Dhall hat er neunzehn 
Bücher verfasst, in denen er menschliche Werte und Babas universelle Botschaft der Liebe und des 
Dienens vermittelt. 

VON IAS ZU SAI: DIE REISE DER INNEREN VERWANDLUNG 

Dr. Srirangarajan 

Einleitung 

Das Leben ist nicht nur eine Reise durch Zeit und Erfahrung, sondern eine heilige Gelegenheit zur 
Transformation. In den Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ist Transformation nicht nur eine 
oberflächliche Veränderung oder kosmetische Verschönerung, sondern ein tiefgreifendes inneres 
Erwachen, das den Menschen vom Instinkt zur Einsicht, von der Reaktion zur Reflexion und schließlich 
vom Selbst zum Selbst erhebt. Das Erwachen der „schlafenden” Seele ist die Entdeckung unseres 
wahren Selbst, das mit dem Schleier der Illusion bedeckt ist, gewebt aus dem schwer fassbaren Stoff 
von Moha (Anhaftung). Solange wir an den physischen Körper und den subtilen Geist, den wir 
angenommen haben, gebunden bleiben, werden wir uns unserer kausalen Realität nicht bewusst sein. 

 40
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Bhagawan sagt: „Zerstört Moha, das uns bindet, und Moksha gehört ganz uns.” Moha + Kshaya = 
Moksha. Moksha oder Befreiung ist kein neuer Zustand, der erreicht werden muss, oder ein längst 
verlorenes Geheimnis, das es zu entdecken gilt; es ist die Erkenntnis der Wahrheit, die wir schon sind. 
Doch aus irgendeinem unerklärlichen Grund, der von unseren Vorfahren im Konzept von Maya (Illusion) 
zusammengefasst wurde, scheinen wir sie aus den Augen verloren zu haben, vielleicht sogar freiwillig, 
um in diese schöne Welt einzutreten und ihre Magie zu erleben! Aber das innere Selbst, unser geliebter 
Bhagawan, stößt uns ständig an und erinnert uns an unser ghar vapasi, die Rückkehr zu unserem 
wahren Zuhause. 

Dieser Artikel untersucht das Thema IAS (Individuelle Transformation, Assoziationstransformation, 
Spirituelle Transformation) zu SAI – ein praktischer und philosophischer Rahmen für inneres Wachstum. 
Es ist das Aufblühen des Göttlichen aus dem Inneren, die Entfaltung latenter Tugenden und die 
Erhebung des Bewusstseins vom Weltlichen zum Heiligen. Die Transformation beginnt im Inneren und 
strahlt nach außen, wobei sie sich in drei konzentrischen Sphären entfaltet: dem Individuum, der 
Gemeinschaft und dem Spirituellen. Während das Akronym SAI in der Regel verwendet wird, um zuerst 
Swami, dann die Gemeinschaft und schließlich das Individuum zu betonen, beginnt der Weg zur 
Erreichung dieser göttlichen Ordnung in umgekehrter Reihenfolge. Die Veredelung des Individuums 
erhebt die Gemeinschaft, und die kollektive Erhebung führt zu spiritueller Entfaltung. Dieser dreiteilige 
Weg markiert die Reise von I zu A zu S – vom Ego zur Empathie, von der Vielfalt zur Einheit und vom 
Menschlichen zum Göttlichen – SAI. 

Individuelle Transformation 

Die individuelle Transformation ist die erste Sphäre der Veränderung. Bhagawan bezeichnet 
Transformation als Samskara – einen Prozess der Kultivierung oder Verfeinerung, der Wert und Nutzen 
erhöht. Alles im Universum durchläuft eine Transformation, um nützlich zu werden. Reis beispielsweise 
wird nicht in seiner rohen Form verzehrt. Er muss geerntet, geschält und gekocht werden, bevor er 
essbar ist. Ebenso muss Gold erhitzt, gehämmert und geformt werden, um zu einem schönen 
Schmuckstück zu werden. Transformation ist zwar oft schmerzhaft, aber sinnvoll. Selbst eine Geburt 
wird trotz der Schmerzen wegen der Freude, die sie mit sich bringt, begrüßt. Ebenso mag die Reise der 
inneren Transformation eine Herausforderung sein, aber ihr Ergebnis ist zutiefst befriedigend und 
lohnend. 

So wie die Landwirtschaft den Boden für den Anbau von Nutzpflanzen kultiviert, kultiviert die 
menschliche Transformation das spirituelle Herz, um heilige menschliche und göttliche Werte zu 
manifestieren. Ähnlich wie bei der Bodenbearbeitung, die das Vorbereiten des Bodens, das Hinzufügen 
von Dünger und das Entfernen von Unkraut umfasst, erfordert die Verfeinerung des Herzens aufrichtige 
Anstrengungen, unerschütterlichen Glauben und Ausdauer. Kashte phali – ohne Fleiß kein Preis. 

Der göttliche „Kultivierende”, der die Schöpfung und ihre Dynamik als sein Instrument nutzt, ist ständig 
damit beschäftigt, unser spirituelles Herz zu verfeinern. Die Familie, in die wir hineingeboren werden, 
der Kreis unserer Familie und Freunde, der Arbeitsplatz mit unserem Chef und unseren Kollegen, jede 
Situation und jeder Umstand, denen wir in unserem Leben begegnen, sind Instrumente des Göttlichen, 
die vom Universum für unsere Transformation genutzt werden. Je bewusster wir bei diesem Prozess 
kooperieren, desto reibungsloser und schneller verläuft unsere Transformation. Wenn wir uns 
widersetzen, uns beschweren oder uns dessen nicht bewusst sind, verharren wir in weltlichen 
Ablenkungen, bis wir unsere Lektionen gelernt haben und bereit sind für unsere Reise zu Ihm. 

Bei der persönlichen Transformation geht es beim Lernen eher darum, Altes zu verlernen als neues 
Wissen zu erwerben. Bhagawan veranschaulicht dies am Beispiel eines Bildhauers, der die göttliche 
Form in einem rohen Stein sieht. Für andere ist es nur ein Felsbrocken, aber der Bildhauer enthüllt das 
Idol, indem er das entfernt, was es verbirgt. Ebenso ist Transformation ein Prozess des Wegnehmens, 
um Falschheit, Ego und Illusion abzutragen und das Göttliche im Inneren freizulegen. 

 41
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Individuelle Transformation gleicht dem Wegblasen des Staubs vom Spiegel des Geistes, um unser 
wahres Spiegelbild zu sehen. In den Schriften wird dieser „Staub” als Mala, Vikshepa und Avarana 
bezeichnet. Hier ist eine vereinfachte Interpretation dieser tiefgründigen philosophischen Konstrukte: 
Mala bezieht sich auf karmische Eindrücke und den Einfluss der drei Gunas, die den Geist trüben, 
Vikshepa ist die Unruhe des Geistes – Zweifel, Anhaftungen und Abneigungen, die ihn schwanken 
lassen, und Avarana ist die falsche Identifikation der Seele mit dem Körper, die zu Ego und Laster führt. 
Diese Schichten von „Staub“ verdecken unser wahres Selbst. Auch wenn der Prozess ihrer Beseitigung 
fortgeschritten erscheinen mag, können wir damit beginnen, indem wir uns einfach ihrer Präsenz 
bewusst werden. 

Um den Weg der Transformation zu vereinfachen, bieten unsere Schriften einen grundlegenden Kurs 
an, der sich auf die Überwindung von sechs zentralen Hindernissen konzentriert – den Arishadvargas, 
auch bekannt als Shadripus, den inneren Feinden des Geistes: Kama (Begierde, Verlangen), Krodha 
(Wut), Lobha (Gier), Moha (Verblendung/Anhaftung), Mada (Ego/Arroganz) und Matsarya (Neid/
Eifersucht). Es folgt ein kurzer Überblick über diesen Grundkurs, um die Arishadvargas zu verstehen und 
die Mittel, um dieses Hindernisrennen erfolgreich zu bewältigen und unser Ziel zu erreichen. 

Kama (Begierde, Verlangen) – Die Falle des Übermaßes 

Im Nasadiya Sukta (Hymne der Schöpfung) aus dem Rig Veda wird erklärt, dass Begierde die Schöpfung 
ausgelöst hat: Ekoham Bahusyam (Ich bin Einer, lass mich viele werden) – was sie natürlich und 
essenziell macht. Aber während Begierde an sich natürlich ist, führen übermäßige, adharmische 
(unrechtmäßige) und negative Begierden zu Ungleichgewicht. Dharmische (gerechte) Begierden, die in 
Maßen genossen werden, sind gesund. 

Bhagawan verbindet die vier Purusharthas (Lebensziele) auf tiefgründige Weise miteinander: Verdiene 
Artha (Reichtum) mit Dharma (Gerechtigkeit) und richte alle dein Kama (Begierden) auf Moksha 
(ultimative Freiheit oder Befreiung) aus. Er drängt auf eine „Begrenzung für Begierden und Wünsche”, 
um die Verschwendung von Geld, Nahrung, Zeit und Energie zu verhindern. In Anlehnung an diese 
Philosophie betonte auch Buddha Mäßigung als Schlüssel zu Glück und Fortschritt. 

Krodha (Ärger) – Eine ausgewogene Perspektive 

Positiver Ärger, der mit innerer Ruhe, um zu leiten oder korrigieren, Ausdruck findet, wie z.B. die Sorge 
einer Mutter oder die Disziplin eines Lehrers, ist sinnvoll. Negativer Ärger, der durch innere Unruhe 
gekennzeichnet ist, schadet jedoch sowohl dem Täter als auch dem Opfer. Bhagawan weist darauf hin, 
dass Ärger die in über drei Monaten gespeicherte Energie aufbraucht und das Blut überhitzt, sodass es 
Monate dauert, bis es sich wieder abkühlt. Er schwächt Körper und Geist und führt schließlich zum 
Zusammenbruch. Erinnern wir uns an Shloka 2.63 aus der Bhagavadgita: Krodhaad Bhavati Sammohah 
Sammohaat Smritivibhramah Smritibhranshaad Buddhinaasho Buddhinaashaat Pranashyati – Aus 
Ärger und Zorn entsteht Verblendung, aus Verblendung Verwirrung des Gedächtnisses. Wenn das 
Gedächtnis verwirrt ist, geht die Intelligenz verloren, und wenn die Intelligenz verloren geht, fällt man 
dem Verderben anheim. 

Bhagawan gibt mehrere praktische Tipps, um seinen Zorn zu kontrollieren, zum Beispiel: sich aus der 
Situation zurückziehen, den Namen des Herrn rezitieren, kaltes Wasser trinken oder eine kalte Dusche 
nehmen, einen flotten Spaziergang machen oder joggen, um die negative Energie abzuleiten, sich 
hinlegen, bis die Ruhe zurückkehrt. Er drängt darauf, seine Impulse zu beherrschen, anstatt andere mit 
seinem Zorn zu verletzen. 

 42
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Lobha (Gier) – Die Illusion der Beständigkeit 

Gier entspringt dem falschen Glauben, dass weltliche Besitztümer ewig währen. Bhagawan 
veranschaulicht dies mit der Geschichte von Alexander dem Großen, der trotz seines immensen 
Reichtums mit leeren Händen aus dieser Welt schied. 

Geld, weltliche Besitztümer und Annehmlichkeiten sind zwar notwendig, müssen aber in Grenzen 
bleiben. Bhagawan veranschaulicht diese Wahrheit mit dem klassischen Beispiel des menschlichen 
Körpers. Die optimale Körpertemperatur liegt bei 37 °C und der optimale Blutdruck bei 120/80 – wird 
dies überschritten, führt es zu Krankheit. Ein Schuh muss perfekt passen – ist er zu eng oder zu weit, 
verursacht dies Unbehagen. Na Sreyo Niyamam Vina – ohne klar definierte Grenzen kann es keinen 
Fortschritt geben. Wahre Weisheit liegt darin, zu wissen, wann genug genug ist. 

Moha (Anhaftung) – Die Illusion der Trennung 

Anhaftung entsteht, wenn man sich mit dem Körper und der vergänglichen Welt identifiziert und dabei 
die zugrunde liegende Einheit der Schöpfung vergisst. Der „kosmische Klebstoff” der Einheit, der durch 
die Illusion der Getrenntheit verschleiert wird, manifestiert sich als Drang, sich an Menschen, Orte, 
Positionen, Besitztümer und materielle Objekte um uns herum zu binden. Diese fälschlicherweise als 
Quellen der Freude anzusehen, führt zu vorübergehendem Glück und letztendlich zu Leiden. 

Wahre Freude liegt in uns selbst. Es ist in Ordnung, diesen physischen Körper als unseren eigenen zu 
betrachten, solange wir uns nicht mit ihm identifizieren. Ebenso ist es in Ordnung, sich mit der Welt zu 
beschäftigen, vorausgesetzt, wir erinnern uns daran, dass dauerhaftes Glück nicht daraus entsteht. 
Wenn wir diese Wahrheit vergessen und uns an etwas binden, ist das Universum göttlich darauf 
programmiert, liebevoll einzugreifen, manchmal durch schmerzhafte Erfahrungen, um uns von der 
Bindung zu befreien und uns zurück zu unserer inneren Wahrheit zu führen. 

Mada (Stolz) – Die Illusion der Größe 

In diesem unermesslichen Universum gibt es kaum einen Grund für Selbstüberschätzung. Im 
unendlichen Kosmos ist unsere Existenz nur ein Staubkorn. Individueller Stolz ist lediglich Unkenntnis 
dieser demütigenden Wahrheit. Bhagawan warnt davor, dass Stolz zu Versagen, Sünde, Spott, 
Verlassenheit und letztendlich zum Verderben führt. 

Die Natur lehrt Demut: Ein mit Früchten beladener Ast neigt sich tief. Vidya Vinaya Sampannah – 
wahre Bildung muss Demut fördern. Darüber hinaus sagt Bhagawan, dass spiritueller Stolz, also der 
Glaube, man sei in seiner spirituellen Entwicklung anderen überlegen, am gefährlichsten ist, da er die 
Seele blind macht und den Untergang beschleunigt. 

Matsarya (Eifersucht) – Die Falle des Vergleichens 

Eifersucht beginnt, wenn wir uns mit anderen vergleichen und das Gefühl haben, dass uns etwas fehlt. 
Was einst als Zufriedenheit empfunden wurde, verwandelt sich in ein Gefühl der Unzulänglichkeit. 
Gesunder Wettbewerb beflügelt, aber wenn er zu Neid wird, vergiftet er unsere Ruhe, unsere 
Gesundheit und unsere Beziehungen. Eifersucht beginnt damit, dass sie unseren inneren Frieden stört 
und unsere Gesundheit schädigt; dann treibt sie uns dazu, anderen wehzutun, und verwandelt stilles 
Leiden in äußere Negativität. 

Die Krabbenmentalität ist eine Metapher für Eifersucht – andere herunterziehen, um ihren Aufstieg zu 
verhindern, genau wie Krabben in einem Eimer. Stattdessen müssen wir gegenseitiges Wachstum und 
Harmonie fördern. Das Gebet aus den Upanishaden erinnert uns daran: Sahana Vavatu Sahanau 
Bhunaktu Sahaveeryam Karavaavahai Tejasvinaavadhee Tamastu Maa Vidvishaavahai – mögen wir 
beschützt und genährt sein, uns gemeinsam bemühen und einander niemals hassen. 

 43
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Indem wir diese sechs Laster ablegen, durchlaufen wir einen Prozess der Reinigung, vernichten 
animalische Tendenzen, pflegen menschliche Werte und erwecken die göttliche Essenz in uns. 

Veränderung durch Gemeinschaft 

Wenn sich die Arishadvargas durch eigene Anstrengung und Glauben auflösen, kommen die 
angeborenen menschlichen Werte Satya (Wahrheit), Dharma (Gerechtigkeit), Shanti (Frieden), Prema 
(Liebe) und Ahimsa (Gewaltlosigkeit) zum Vorschein und prägen unser Verhalten. Die Veränderung 
wechselt dann vom Individuellen hin zum Kollektiven. In Bhagawans göttlichem Plan wird die 
Gemeinschaft zum nächsten Bereich der Veränderung, zum Schmelztiegel, in dem persönliche 
Tugenden geprüft, verfeinert und harmonisiert werden und das ebnet den Weg zur kollektiven 
Erhebung. Bhagawan Baba erinnert uns daran: „Sag mir, mit wem du Umgang hast, und ich sage dir, 
wer du bist“, und rät uns, immer guten Umgang zu suchen – Satsang. 

So wie eine einzelne Kerze einen Raum erhellt, kann ein einzelner transformierter Mensch zu einem 
Leuchtfeuer werden und unzählige Leben erhellen. Wenn sich menschliche Werte durch uns 
manifestieren, inspirieren wir andere, sie ebenfalls zu manifestieren. Die Geschichte ist reich an 
Beispielen von Menschen, deren inneres Erwachen einen gesellschaftlichen Wandel ausgelöst hat – 
und damit Gemeinschaften, Nationen und sogar die Welt verändert hat. 

Liebe erzeugt Liebe. Wenn wir menschliche Werte verkörpern, spiegeln andere sie wider. Der beste 
Weg, unsere Umgebung zu verändern, ist, zuerst uns selbst zu verändern. Wenn wir uns verändern, 
stellen wir fest, dass sich die Welt um uns herum verändert, nicht nur, weil sich vielleicht die Menschen 
um uns herum verändern, sondern vor allem, weil sich unsere Wahrnehmung der Welt grundlegend 
verändert. Bhagawan sagt, dass die Welt unser Inneres widerspiegelt. Wenn Gutes in uns ist, sehen wir 
Gutes um uns herum, und wenn Böses in uns ist, sehen wir Böses um uns herum. Es ist angebracht, sich 
an die Geschichte des Weisen Vyasa zu erinnern, der einst Yudhishthira und Duryodhana mit einer 
einfachen Aufgabe auf die Probe stellte. Er bat Yudhishthira, jemanden zu finden, der schlechter ist als 
er selbst, und Duryodhana, jemanden zu finden, der besser ist. Yudhishthira, bescheiden und 
rechtschaffen, kehrte mit leeren Händen zurück, da er glaubte, dass jeder etwas Gutes in sich habe. 
Duryodhana, geblendet von Stolz und Neid, kehrte ebenfalls mit leeren Händen zurück, da er überzeugt 
war, dass niemand besser sei als er. Der Kontrast offenbarte ihre wahre Natur. 

Die Gemeinschaft ist die Werkstatt, in der menschliche Herzen zu göttlichen Instrumenten geformt 
werden. Bei der Transformation der Gemeinschaft geht es nicht nur um administrative Effizienz oder 
äußere Sichtbarkeit, sondern um die Heiligung der kollektiven Absicht, die Ausrichtung des Handelns 
der Gruppe auf den göttlichen Willen und die Erkenntnis der Einheit in der Vielfalt. Bhagawan betont: 
„Wo Reinheit ist, da ist Einheit. Wo Einheit ist, da ist Göttlichkeit.“ Sein klarer Ruf hallt wider: „Es gibt 
nur eine Kaste, die Kaste der Menschheit. Es gibt nur eine Religion, die Religion der Liebe. Es gibt nur 
eine Sprache, die Sprache des Herzens. Es gibt nur einen Gott, der allgegenwärtig ist.“ 

Die Sri Sathya Sai Seva-Organisationen sind ein klassisches Beispiel für den positiven Einfluss und die 
positiven Ergebnisse, die sich aus der Transformation von Gemeinschaften ergeben können. Wenn sich 
Individuen verfeinern und Gemeinschaften sich an göttlichen Prinzipien ausrichten, entfaltet sich auf 
natürliche Weise die letzte Sphäre der spirituellen Transformation. 

Spirituelle Transformation 

Die spirituelle Transformation markiert die letzte Phase der menschlichen Transformation. Während die 
spirituelle Transformation auf individueller Ebene leichter zu begreifen ist, bleibt die Vorstellung einer 
kollektiven spirituellen Transformation für den menschlichen Verstand spekulativ. Eine Möglichkeit ist 
eine massenhafte Bewusstseinserweiterung, bei der sich die göttliche Präsenz in bedeutender Weise 
im Leben vieler Menschen manifestiert und eine kritische Masse für das Entstehen des Satyayuga – des 
„Goldenen Zeitalters“ der Wahrheit, Tugend und Harmonie – schafft. In dieser Ära würde die 

 44
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Menschheit im Einklang mit den Naturgesetzen leben, frei von Konflikten und Leiden, geleitet von 
Moral und Wohlwollen. Ob dies ein utopisches Ideal bleibt oder Wirklichkeit wird, bleibt abzuwarten, 
aber man könnte vermuten, dass ein solches Zeitalter zweifellos friedlicher und freudvoller wäre als die 
turbulenten Zeiten von heute. 

In diesem Zusammenhang sprach Bhagawan Baba bereits in den 1960er Jahren vom Anbruch eines 
„Goldenen Zeitalters”. Er gab Zuversicht und erklärte: „Viele zögern zu glauben, dass sich die Dinge 
verbessern werden, dass das Leben für alle glücklich und voller Freude sein wird, dass das Goldene 
Zeitalter jemals wiederkehren wird. Ich versichere euch, dass dieser Dharmasvarupa (die personifizierte 
Rechtschaffenheit) nicht umsonst gekommen ist. Es wird gelingen, die Krise abzuwenden, die die 
Menschheit ereilt hat.” 

Es ist auch möglich, dass das „Goldene Zeitalter“, von dem Bhagawan spricht, ein subjektives 
Phänomen ist, das sich eher als Realität im Leben eines Einzelnen denn als kollektive Erfahrung 
manifestiert. Die ganze Welt mag sich an sich nicht verändern, aber die Welt eines transformierten 
Individuums kann dies sicherlich. Schließlich schafft jeder von uns seine eigene Welt als Erweiterung 
seines Geistes und seines Denkprozesses. „Yad Bhavam Tad Bhavati” – wie du denkst, so wirst du. 
Bhagawan gibt ein klassisches Beispiel: Wenn wir eine rote Brille tragen, erscheint uns alles rot, und 
wenn wir die Brille der Liebe tragen, sehen wir überall nur Liebe. 

Ein weiteres Beispiel für subjektive Erfahrung ist die klassische Schlangenanalogie aus den 
Upanishaden, die das Konzept von Maya veranschaulicht: Bei schwachem Licht wird ein Seil mit einer 
Schlange verwechselt, so wie die Welt aufgrund der Unkenntnis der letztendlichen Realität als real 
wahrgenommen wird. Wenn das Licht der Weisheit scheint, verschwindet die Illusion und offenbart das 
Seil als die einzige Wahrheit. In ähnlicher Weise offenbart spirituelle Einsicht Brahman (universelles 
Bewusstsein) als einzige Grundlage, wobei die Welt eine darüber gelegte Illusion ist. Wenn wir die Welt 
als vom höchsten Bewusstsein getrennt wahrnehmen, erleben wir Vielfalt und Todesangst – Angst vor 
Unsicherheit, vor Situationen und Umständen, vor Menschen. Aber sobald spirituelle Transformation 
die innere Weisheit erweckt, sehen wir die Welt als Erweiterung unseres wahren Selbst. In diesem 
Stadium, sagt Bhagawan, erlebt man nur Einheit und Liebe. 

Die Geschichte zeugt von vielen spirituellen Meistern und entwickelten Seelen, die Einheit und Liebe 
verkörperten und diejenigen in ihrem Umfeld tiefgreifend beeinflussten. Bhagawan, die Verkörperung 
des universellen Bewusstseins in menschlicher Form, verehrt als „Avatar”, ist ein Beispiel für reine 
Liebe, die sich manifestiert hat. Bhagawan zerstreut alle Zweifel an unserer wahren Natur und 
bekräftigt: „Ich bin Gott, aber du bist es auch.” Er spricht uns als „Divyatmasvarupulara” und 
„Premasvarupulara” an und erinnert uns daran, dass wir in unserem Innersten Verkörperungen des 
ewigen Atman und der reinen Liebe sind. Diese Wahrheit zu erkennen, ist die Essenz der Lebensreise 
und der Kern der spirituellen Transformation. 

Fazit 

Transformation ist kein Ziel, sondern eine göttliche Entfaltung. Die Reise von I über A zu S ist der heilige 
Weg zu SAI. Sie beginnt beim Individuum, erweitert sich durch Gemeinschaft und gipfelt im spirituellen 
Erwachen. Wenn wir unser Herz kultivieren, unsere Gedanken verfeinern und unsere Handlungen 
verbessern, werden wir zu Instrumenten göttlicher Veränderung. Indem wir uns selbst verwandeln, 
verwandeln wir die Welt. Und indem wir die Welt verwandeln, erkennen wir unsere Einheit mit SAI. 

Begeben wir uns auf diese Reise und setzen wir sie fort als das wertvollste Geschenk, das wir Bhagawan 
während der Hundertjahrfeier darbringen können. 

Der Autor ist derzeit Prüfungsleiter der SSSIHL und Co-Vorsitzender des Zentrums für Sri Sathya Sai-
Studien der SSSIHL. Er war außerdem Direktor des Brindavan-Campus und außerordentlicher 
Professor im Fachbereich Management & Handel.  

 45
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

SEVA IST LIEBE IN AKTION 

Dr. Geetha J. Kamath 

Einleitung 

Ich betrat zum ersten Mal 1961 als kleines Mädchen die heilige Stätte von Bhagawan Sri Sathya Sai 
Baba, als meine Eltern unsere Familie nach Puttaparthi brachten. Ich war erst zehn Jahre alt, aber selbst 
in diesem zarten Alter war es eine unauslöschliche Erinnerung an diese Begegnung mit dem Herrn des 
Universums, die mich nie verlassen hat. Ich erinnere mich noch lebhaft an Swamis beruhigende Worte 
an meinen Vater, der zu dieser Zeit in schweren finanziellen Schwierigkeiten steckte: „Dein Lebensboot 
ist kurz davor zu sinken. Ich werde das nicht zulassen. Ich werde dich über den Ozean des Lebens 
führen. Deine Kinder sind meine Kinder, und ich werde für sie sorgen.“ 

Dieses Versprechen des Schutzes und der Gnade, das so beiläufig und doch mit unendlichem Mitgefühl 
ausgesprochen wurde, wurde zum Anker unseres Familienlebens. Getreu seinem Wort nahm Swami 
uns in seine Obhut, führte und beschützte uns durch jede Herausforderung und segnete uns. Wenn ich 
jetzt zurückblicke, kann ich deutlich erkennen, wie jeder Schritt meiner Reise – Ausbildung, Ehe, 
Karriere und Dienst – sorgfältig von seiner unsichtbaren Hand orchestriert wurde. 

Die Hand der Gnade in Ausbildung und Karriere 

Im Laufe der Jahre nahm mein Wunsch, Ärztin zu werden, Gestalt an. Meine Eltern zögerten jedoch, 
mir zu erlauben, Medizin zu studieren. Als mir klar wurde, dass der einzige Weg darin bestand, mich zu 
fügen, bat ich sie, die Entscheidung Swami zu überlassen. Als wir das nächste Mal Puttaparthi 
besuchten, sagte Swami in seiner unendlichen Gnade meinen Eltern entschieden, dass ich eine 
medizinische Ausbildung absolvieren sollte. Er segnete nicht nur meine Berufswahl, sondern spielte 
später auch eine entscheidende Rolle bei der Vermittlung meiner Ehe und sorgte dafür, dass sowohl 
mein persönliches als auch mein berufliches Leben harmonisch mit seinem Plan übereinstimmten. 

Als mein Mann und ich für unsere Ausbildung in die Vereinigten Staaten zogen, standen wir vor der 
Herausforderung, unsere Karrieren mit unserer Hingabe und unserem Dienen in Einklang zu bringen. In 
diesen ersten Jahren begann Swami sanft, uns dahin zu führen, unsere medizinischen Fähigkeiten in 
den Dienst der Armen und Bedürftigen zu stellen, und erinnerte uns daran: „Es gibt viele, die in 
Suppenküchen dienen können, aber nur wenige, die das Leiden der Patienten lindern können.“ Diese 
Worte wurden zu einer Leitlinie in meinem Leben als Ärztin und Devotee. 

Verändernde Lektionen in medizinischen Camps 

Meine erste echte Erfahrung mit der Kraft von Swamis Mission machte ich Ende der 1970er Jahre, als 
ich das Privileg hatte, während Gurupurnima und Swamis Geburtstagsfeierlichkeiten in den 
internationalen medizinischen Camps in Prasanthi Nilayam zu dienen. Tausende von Patienten 
strömten in diese Camps. Ärzte aus aller Welt kamen als eine Familie zusammen und überwanden 
dabei Nationalitäten, Sprachen und Kulturen. 

Ich erinnere mich noch gut an meine anfänglichen Schwierigkeiten mit Telugu, wenn ich Patienten 
beriet. Einmal versuchte ich, einer trauernden Frau Ratschläge zur Änderung ihres Lebensstils wegen 
ihres hohen Blutdrucks zu geben, ohne zu wissen, dass sie gerade ihren Mann verloren hatte. Ich fühlte 
mich hilflos, aber in diesem Moment schickte Swami eine Krankenschwester, die fließend Telugu 
sprach, um mir zu helfen – nicht nur an diesem Tag, sondern noch viele Jahre danach. Auf diese Weise 

 46
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

lehrte er mich, mich voll und ganz auf ihn zu verlassen. Er sorgt für die richtigen Menschen, die richtige 
Unterstützung und die richtigen Umstände, wenn wir uns seinen Lotosfüßen hingeben. 

Durch diese medizinischen Camps erlebte ich hautnah, was Swami meinte, als er erklärte: „Dienst am 
Menschen ist Dienst an Gott.“ Jeder Patient, egal wie arm oder vernachlässigt er war, trug seine 
göttliche Gegenwart in sich. Jede noch so kleine Heilung wurde zu einem Akt der Verehrung. 

Aufbau von Swamis Mission in Amerika 

Als mein Mann und ich uns schließlich in St. Petersburg, Florida, niederließen, wurde der Ruf, dieses 
Seva auf unsere lokale Gemeinschaft auszuweiten, unwiderstehlich. Inspiriert von Swamis Worten 
begannen wir, kostenlose medizinische Vorsorgeuntersuchungen für Obdachlose und Nichtversicherte 
zu organisieren. Das allererste Camp fand 2004 auf dem Campus der Heilsarmee statt. Was als 
bescheidene Initiative begann, entwickelte sich zu einem groß angelegten Programm, das mit der 
Unterstützung von Dutzenden von Freiwilligen Hunderten von Patienten half. 

Bis 2008 hatten sich diese Bemühungen dank Swamis Gnade zu einer regelmäßigen kostenlosen 
Samstagssprechstunde in der St. Petersburg Free Clinic entwickelt, die bis heute besteht. Im Laufe der 
Zeit wurden diese medizinischen Camps um zahnärztliche, podologische und augenärztliche Leistungen 
erweitert. Ich werde nie die Freude auf dem Gesicht einer Frau vergessen, die sieben Jahre lang 
Zahnschmerzen ertragen hatte und schließlich durch eines unserer Camps Linderung fand. Unmittelbar 
danach ging sie zur Tafel, um sich dort ehrenamtlich zu engagieren, inspiriert davon, anderen zu 
dienen. Das ist Swamis Liebe in Aktion – Schmerz in Dankbarkeit und Dankbarkeit in Dienen 
umzuwandeln. 

Eine der bewegendsten Erfahrungen von Seva ereignete sich während einer Sitzung zum Thema 
Wutbewältigung in einem Camp. Ein junger Mann, der gewalttätige Gedanken gegenüber seiner Mutter 
gehegt hatte, nahm nicht nur einmal, sondern zweimal an dem Kurs teil. Er ging verwandelt und sagte 
uns, dass er ihr nie wieder etwas antun würde. In Momenten wie diesen sehen wir deutlich, dass 
Swami selbst der wahre Heiler ist, der still durch uns wirkt. 

Die universelle Botschaft der Liebe und des Dienens 

Swami erinnerte uns oft daran, dass Seva sich nicht auf materielle oder medizinische Hilfe beschränkt. 
Wahres Dienen besteht darin, Gott in jedem Menschen zu sehen und ihn mit Liebe, Mitgefühl und 
Demut zu erheben. Er lehrte uns, dass Bildung, Karriere und Familie zwar wichtig sind, ihr wahrer 
Zweck jedoch darin besteht, sie mit seiner göttlichen Mission in Einklang zu bringen. 

Durch jahrzehntelangen Seva in Indien und Amerika habe ich gelernt, dass die wichtigste Voraussetzung 
für Seva nicht medizinisches Wissen ist, sondern ein reines Herz. Swami sagte einmal: „Wenn du deine 
Hand erhebst, um zu dienen, zu helfen, zu trösten, einen anderen Menschen zu ermutigen, dann 
erhebst du sie für Gott, denn Gott ist in jedem Menschen.“ 

Diese Worte hallen ständig in meinem Kopf wider, während ich weiterhin Patienten, Studenten und 
Gemeindemitgliedern diene. Jedes Lächeln, jedes tröstende Wort, jede heilende Berührung wird zu 
einem stillen Opfer zu seinen Lotosfüßen. 

Transformationen zu seinen göttlichen Füßen 

Wenn ich auf meine Reise zurückblicke, gibt es unzählige Transformationen: 

Von Angst zum Vertrauen: Swami lehrte mich, Angst durch Hingabe zu ersetzen. 

Vom Selbst zum Dienen: Er erinnerte mich daran, dass meine medizinische Ausbildung nicht dem 
persönlichen Vorteil dient, sondern dazu, das Leiden anderer zu lindern. 

 47
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Von Individualität zur Einheit: Der Dienst in internationalen medizinischen Camps hat mir gezeigt, dass 
wir alle seine Kinder sind, vereint im Band der Liebe. 

Vom Tun zum Sein: Über das Handeln hinaus betonte Swami innere Reinheit, Demut und ihn selbst in 
jedem Menschen zu sehen. 

Diese Lektionen prägen mich weiterhin – nicht nur als Ärztin, sondern auch als Mutter, Ehefrau, 
Devotee und ewige Schülerin zu seinen Lotosfüßen. 

Fazit: Leben für Swami 

Wenn ich heute auf Jahrzehnte des Segens zurückblicke, wird mir klar, dass mein Leben selbst ein 
Geschenk Swamis ist. Jeder Patient, dem ich diene, jeder Schüler, den ich unterrichte, jedes Camp, das 
ich organisiere, ist nicht mein Werk, sondern sein Werk. Er war die unsichtbare Hand hinter jeder 
Entscheidung, die stille Kraft in jeder Prüfung und die grenzenlose Freude in jedem Erfolg. 

Wenn es eine Wahrheit gibt, die ich gelernt habe, dann diese: Das Leben wird nur dann sinnvoll, wenn 
man es in seinem Dienst lebt. 

Mögen wir alle weiterhin den Weg gehen, den er uns vorgezeichnet hat, mit Demut, Hingabe und 
unerschütterlichem Engagement für seine göttliche Mission der Liebe und des Dienens. 

Zu seinen göttlichen Füßen finden wir nicht nur Frieden, sondern auch den wahren Sinn unseres 
Lebens. 

Dr. Geetha Kamath ist seit 1981 Hämatologin und Onkologin in St. Petersburg, Florida. Seit 1975 
nimmt sie an den jährlichen medizinischen Camps in Prasanthi Nilayam teil. Sie wurde mit 
zahlreichen Preisen ausgezeichnet, darunter dem Frist Humanitarian Award, Outstanding Volunteer 
in Healthcare, 2010, usw. Sri Sathya Sai Seva Samithi, Mangaluru, Indien, ehrte sie im November 
2016 mit dem „Easwaramba Puraskar”-Preis. 

INNEREN FRIEDEN ENTWICKELN 

Dr. Ramesh M. Wadhwani 

Einleitung 

Wir leben in einer Welt von immenser Schönheit, die uns vom Allmächtigen geschenkt wurde. 
Paradoxerweise ist dieselbe Welt jedoch zunehmend von Spaltung, Chaos und Unruhen geprägt. Der 
Frieden, der einst untrennbar mit unserer Existenz verbunden schien, scheint nun unerreichbar. 

Mit dieser Überlegung möchte ich Erkenntnisse teilen, die Swami mir gnädigerweise hinsichtlich der 
Bewahrung des inneren Friedens und der Überwindung der dunkleren Tendenzen in uns offenbart hat. 
Zunächst eine kurze persönliche Perspektive. 

Ich glaube, dass die Erosion des Friedens tief in dem allmählichen Verfall unserer kollektiven 
Wertesysteme verwurzelt ist – Prinzipien, die einst als moralischer Kompass für Gesellschaften auf der 
ganzen Welt dienten. Im Laufe der Zeit wurden diese Werte verwässert, verzerrt und in vielen Fällen 

 48
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

durch Kräfte wie Ego, Zorn, Gier, Eifersucht, Boshaftigkeit, ungezügelte Begierden und anderes 
radikalisiert. 

Bewusst oder unbewusst prägen und verstärken Individuen durch ihre Entscheidungen 
Glaubenssysteme. Wenn sich diese Entscheidungen häufen, beginnen sie, die Normen kleinerer 
Subgesellschaften zu definieren. Diejenigen, die sich mit diesen Normen nicht identifizieren können, 
lösen sich oft ab und bilden neue Gruppen, die ihre eigenen Werte widerspiegeln. Auf diese Weise teilt 
sich die Gesellschaft in Gruppen, von denen jede ihr eigenes moralisches Gerüst hat. 

Diese Subgesellschaften entstehen aus der Reaktion, Reflexion und Resonanz ihrer kollektiven 
Gedanken, Worte und Handlungen im täglichen Leben. Im Laufe der Zeit verfestigen sich diese, 
unabhängig davon, ob sie in Tugend oder Laster verwurzelt sind, was es zunehmend schwieriger macht, 
die Kluft zwischen ihnen zu überbrücken. 

Innere Freude kultivieren: Swamis Anleitung 

Wenn wir über die Entscheidungen nachdenken, die wir treffen – und wählen 

Frieden statt Unruhe, 

Freude statt Traurigkeit und 

Gelassenheit statt Chaos –, 

beginnen wir zu erkennen, wie unser innerer Zustand die Welt um uns herum prägt. Bewusst oder 
unbewusst beeinflussen unsere Gedanken und Gefühle die Gesellschaften, die wir schaffen, und 
allmählich erkennen wir eine zeitlose Wahrheit: Nämlich, dass ewige Freude in uns liegt, nicht 
außerhalb von uns. 

Swami hat einmal einen einfachen, aber wirkungsvollen Rahmen vorgeschlagen, um diese innere 
Freude zu entwickeln und mit anderen zu teilen. Ich hatte das Glück, dies während einer der vielen 
vertraulichen Trayee-Sitzungen in Brindavan zu hören. Hier ist eine kurze Zusammenfassung seiner 
Botschaft, die ich verinnerlicht habe: 

Erstens: Beuge den Körper 

Lass das Ego aus keinem Grund seine Flügel ausbreiten; kultiviere stattdessen Demut, indem du deine 
Pflichten aufrichtig erfüllst – gegenüber dir selbst, deiner Familie und der Gesellschaft –, ohne dass dir 
dein Ego im Weg steht. Wahre Demut entsteht in uns nur, wenn wir mit dem Bewusstsein der Einheit 
handeln und das Göttliche in allem erkennen. 

Zweitens: Zügle die Sinne 

Beobachte deine Sinne sorgfältig. Führen sie dich in die Irre? Wenn ja, korrigiere und zügle sie. Bringe 
sie durch bewusste Achtsamkeit und Disziplin ins Gleichgewicht. Diese Selbstregulierung ist für die 
innere Harmonie unerlässlich. Schließlich lernen wir, in den meisten Situationen, wenn nicht sogar in 
allen, ein perfektes Gleichgewicht zu bewahren. 

Drittens: Beende den Mind 

Um dies zu verstehen, illustrierte Swami es mit einer schönen Analogie eines Schloss- und 
Schlüsselmechanismus: „Wenn der Schlüssel nach links gedreht wird, wird das Schloss verschlossen. 
Und wenn der Schlüssel nach rechts gedreht wird, wird das Schloss geöffnet. So ist im Menschen das 
Herz das Schloss und der Mind fungiert als Schlüssel. Wenn der Mind (Schlüssel) sich der Welt 
zuwendet, entwickelt das Herz natürlich eine Bindung an vergängliche Objekte. Wendet man den Mind 
(Schlüssel) jedoch Gott zu, beginnt das Herz, Losgelöstheit zu entwickeln.“ 

 49
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

In spiritueller Hinsicht bedeutet das Beenden des Minds, seine Unruhe zu beruhigen und ihn dem 
Göttlichen zuzuwenden. Wenn der Mind mit weltlichen Ablenkungen befasst ist, erleben wir 
Gebundenheit und mehr Unruhe. Wenn der Mind jedoch nach innen gerichtet ist – auf die Quelle –, 
erleben wir Frieden und Glückseligkeit. In diesem Zustand wird das Leben mühelos und Freude wird zu 
unserem natürlichen Zustand. 

Die Lektion 

Aus dieser informellen Sitzung mit Swami habe ich gelernt, dass Frieden und Gleichmut erreichbar 
werden, wenn wir unseren Geist trainieren, sich auf göttliche Gedanken zu konzentrieren, anstatt auf 
die flüchtigen Verlockungen der Welt, insbesondere in der heutigen Zeit, in der wir ständig mit 
willkürlichen Inhalten aus dem Internet bombardiert werden, sowohl guten als auch schlechten. Wir 
müssen unseren Geist trainieren, Unwichtiges herauszufiltern und nur das anzunehmen, was gut für 
uns ist. 

Zustand der Gelassenheit 

Um nun vom Seelenfrieden zu einem tieferen Zustand der Gelassenheit zu gelangen, gab uns Swami ein 
einfaches, aber sehr tiefgründiges Mantra für unser tägliches Leben mit auf den Weg: 

Daiva Preeti, Papa Bheeti und Sangha Neeti (Liebe zu Gott, Furcht vor der Sünde und Moral in der 
Gesellschaft). Will man Moral in der Gesellschaft haben, sollte man Liebe zu Gott entwickeln. Wenn 
man Gott liebt, wird man Furcht vor der Sünde haben. 

Swami erinnerte uns oft daran: 

Sag mir, mit wem du Umgang hast, und ich sage dir, wer du bist. – Sri Sathya Sai Baba 

Abschließende Gedanken 

In einer Welt, die zunehmend von Lärm, Ablenkung und Spaltung geprägt ist, mag die Suche nach 
Frieden wie ein ferner Traum erscheinen. Doch wie Swami uns so liebevoll erinnert, ist Frieden nicht 
etwas, das außerhalb von uns zu finden ist – es ist ein Zustand, der in uns erweckt werden muss. Durch 
die bewusste Ausrichtung unserer Gedanken, Worte und Handlungen und durch die Entscheidung für 
Demut, Disziplin und Hingabe als Lebensweise beginnen wir, die Stille wiederzuentdecken, die seit 
unserer Geburt immer in uns gewesen ist. 

Jeder Moment bietet eine Wahl: zu reagieren oder zu reflektieren, nach außen zu driften oder sich 
nach innen zu wenden. Wir wählen den Weg der inneren Transformation – wenn wir den Körper 
beugen, die Sinne heilen und den Geist zur Ruhe bringen – erheben wir nicht nur uns selbst, sondern 
werden auch zu Instrumenten des Friedens in der Welt um uns herum. 

Mögen wir mit seiner Gnade diesen Weg aufrichtig gehen, unterstützt von guter Gesellschaft, geleitet 
vom Licht des Gewissens und verankert in der Liebe zum Göttlichen. Denn in diesem heiligen Raum in 
unserem Inneren, unberührt von der Welt, liegt die ewige Freude, nach der wir alle suchen. 

Der Autor, seit mehr als vier Jahrzehnten ein glühender Devotee Bhagawans, dient derzeit der SSSSO-
GC, Zone 1, als Berater. Als Gründer und CEO von Sai Systems International, einem Technologie- und 
Gesundheitsunternehmen in den USA, hat er sein Fachwissen in Projekte der Sri Sathya Sai 
Krankenhäuser, Institute, Sai-Schulen und Seva-Organisationen in Indien, den USA und mehreren 
anderen Ländern eingebracht. 

 50
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

DIE HERRLICHKEIT SEINER MISSION 

Im jungen Alter von 21 Jahren verkündete Bhagawan Sri Sathya Sai Baba seine göttliche Mission, die 
1956 mit einem Krankenhaus in Puttaparthi zur Versorgung der Unterprivilegierten Gestalt annahm. In 
Anerkennung der Bedeutung von Bildung gründete er Hochschulen für Frauen (Anantapur, 1968) und 
Männer (in der Nähe von Bangalore). Seine Mission überschreitet religiöse Grenzen und betont die 
innere Göttlichkeit des Menschen durch universelle menschliche Werte – Wahrheit, rechtes Handeln, 
Frieden, Liebe und Gewaltlosigkeit sowie Harmonie mit der Natur. Um dieses wachsende Werk der 
Liebe, des Dienens und der spirituellen Erhebung für die Armen und Notleidenden zu unterstützen, 
wurden spezielle Stiftungen und Organisationen gegründet. 

Der Sri Sathya Sai Central Trust (SSSCT) bietet kostenlose Gesundheitsversorgung, Hilfe für die Armen, 
Bildung und andere Dienstleistungen von allgemeinem öffentlichem Nutzen. 

Das Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL), eine als Universität anerkannte Einrichtung, 
bietet kostenlose, wertebasierte Bildung an. 

Der Sri Sathya Sai Sadhana Trust (SSSST) spielt eine wichtige Rolle bei der Verbreitung spiritueller 
Bildung und dient als unverzichtbares Unterstützungssystem, das den reibungslosen Betrieb des SSSCT 
und des SSSIHL ermöglicht. 

Die Sri Sathya Sai Seva Organisations (SSSSO) sind im ganzen Land vertreten und bieten die 
notwendige Grundlage, Struktur und Richtlinien für die effektive Umsetzung der egalitären Mission von 
Bhagawan Baba durch Balvikas- und Pre-Sevadal-Programme. Sevadal-Aktivitäten, Mahila Vibhag-
Aktivitäten, Satsang (Studienkreise), Prabhat Pheri, spirituelle Aktivitäten, Bhajans, medizinische 
Camps, Grama Seva, kostenloser Unterricht, Blutspende-Camps, Verteilung von Prothesen, 
Lebensmitteln, Artikeln des täglichen Bedarfs, Unterkünften und Kleidung, Hilfe bei Naturkatastrophen 
wie Erdbeben, Überschwemmungen, Tsunamis usw. 

Die Sri Sathya Sai-Mission umfasst Projekte und Initiativen in den folgenden Schlüsselbereichen: 

Gesundheitswesen: Die Mission bietet kostenlose, hochwertige medizinische Versorgung durch 
allgemeine und hochspezialisierte Krankenhäuser, mobile Krankenhausdienste, die bis vor die Haustür 
der Menschen gebracht werden, und medizinische Camps im In- und Ausland. Durch diese Initiativen 
wird die Versorgung mit Mitgefühl, Engagement und spirituellen Werten gewährleistet. Die Mission 
zielt darauf ab, allen Menschen – unabhängig von Kaste, Glaubensbekenntnis, Religion oder finanzieller 
Situation – in einer Atmosphäre der Liebe und ganzheitlichen Heilung zu dienen, die Körper, Geist und 
Seele anspricht. 

Im Zeitraum 2023-24 werden die Einsparungen für die Gesellschaft durch die geringeren medizinischen 
Kosten für Patienten, die in den beiden hochspezialisierten Krankenhäusern behandelt werden, auf 
168,5 Crores (1 Crore entspricht 10 000 000 INR) geschätzt (berechnet nach CGHS-Sätzen). Seit ihrer 
Gründung beläuft sich dieser Betrag auf unglaubliche 3.600 Crores. Würde man die Marktkosten für 
Behandlungen in Krankenhäusern mit vergleichbarem Ausstattungs- und Leistungsniveau 
berücksichtigen, wären die Einsparungen noch weitaus höher als diese Zahlen. 

Das Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences in Prasanthigram führte 15.85.994 ambulante 
Konsultationen und 32.454 Operationen/Eingriffe durch (Daten von November 1991 bis März 2025). 

Das Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences in Whitefield (Bengaluru) behandelte 18.70.434 
ambulante Patienten und führte über 1.44.488 Operationen/Eingriffe durch (Daten von Januar 2001 bis 
März 2025). 

 51
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Sri Sathya Sai General Hospital, Whitefield (Bengaluru): Es wurden fast 3.500 Operationen und Eingriffe 
durchgeführt und fast 1.37.000 ambulante Patienten behandelt. 

Sri Sathya Sai General Hospital, Puttaparthi: Der tägliche ambulante Dienst versorgt 800 bis 1.000 
Patienten mit einer Vielzahl von medizinischen Problemen. Die Notfallmedizin ist rund um die Uhr im 
Einsatz und ein Segen für Patienten mit akuten Problemen. 

Sri Sathya Sai Divyangjan Seva: Das Projekt zielt darauf ab, Menschen mit Behinderungen zu stärken, 
indem es ihnen modernste endoskelettale Prothesen zur Verfügung stellt, die ihnen Halt geben und 
ihnen ein erfüllteres Leben ermöglichen. 

Das Sri Sathya Sai Mobile Hospital ist ein einzigartiges Modell für die Gesundheitsversorgung in 
ländlichen Gebieten, das in den letzten 18 Jahren über 1 Million Menschen in 350 Dörfern rund um den 
Bezirk Sri Sathya Sai in Andhra Pradesh versorgt hat. Es bietet kostenlose, hochwertige und umfassende 
Versorgung durch 250 ehrenamtliche Ärzte aus 15 Fachgebieten, unterstützt durch Diagnostik vor Ort, 
eine breite Palette von Medikamenten und Nachsorge im Krankenhaus. Dieses Modell, das alle 
Beschwerden der Bevölkerung behandelt, ist ein nationaler und internationaler Maßstab für 
hochwertige Gesundheitsversorgung und wird von den Sri Sathya Sai Seva Organisationen in anderen 
Bundesstaaten als Teil eines nationalen Gesundheitssystems („Sri Sathya Sai Ideal Healthcare Services“) 
nachgeahmt. 

Die Sri Sathya Sai Healthcare Mission trug auch zur Gesundheitsinfrastruktur bei, indem sie während 
der Covid-19-Pandemie Einrichtungen schuf, um die von der Krise Betroffenen zu unterstützen. Als die 
Epidemie virulent wurde, wurde ein separates Covid-Krankenhaus mit 120 Betten eingerichtet, um 
Covid-Patienten rund um die Uhr völlig kostenlos zu versorgen. Dieses Covid-Krankenhaus war mit 
hochqualifizierten und kompetenten Ärzten besetzt, die mit höchstem Engagement arbeiteten, ohne 
sich um ihre eigene Gesundheit oder ihr Familienleben zu kümmern. Dieses Krankenhaus versorgte 
viele Tausende von Covid-Patienten aus verschiedenen Bezirken rund um den Bezirk Sri Sathya Sai. 

Educare: Die Mission betreibt ein Netzwerk von Bildungseinrichtungen, von Grundschulen bis hin zu 
Universitäten, die Wert auf Charakterbildung und wertebasierte Bildung legen. Das Konzept von 
„Educare” betont die Förderung innerer Werte wie Wahrheit, Rechtschaffenheit, Frieden, Liebe und 
Gewaltlosigkeit sowie hohe akademische Exzellenz. Dies wird den Schülern völlig kostenlos angeboten. 
Etwa 5.000 Schüler blühen jedes Jahr in einer sehr freundlichen Atmosphäre mit einem 
durchschnittlichen Lehrer-Schüler-Verhältnis von 1:14 auf. Die durchschnittlichen Ausgaben pro Jahr 
belaufen sich auf etwa 23.600 Rupien für jeden Schüler und 253.000 Rupien für jeden Studenten. 

Darüber hinaus unterstützt der Sri Sathya Sai Central Trust Schulen, die von der Sri Sathya Sai Seva 
Organisation in verschiedenen Bundesstaaten Indiens betrieben werden. 

Das Sri Sathya Sai Vidya Vahini (SSSVV)-Programm, das 2010 ins Leben gerufen wurde, bietet 
kostenlose, ganzheitliche Bildung unter Einsatz von Technologie, um unterversorgte Gebiete zu 
erreichen. Es wird von Freiwilligen getragen und zielt darauf ab, verantwortungsbewusste, 
dienstleistungsorientierte Bürger hervorzubringen. Alle Bildungsangebote sind völlig kostenlos und 
ohne Gewinnabsicht, was den karitativen Charakter des Trusts unterstreicht. Diese Initiative zielt darauf 
ab, Lehrer in ländlichen Gebieten durch die Bereitstellung von Technologie, Inhalten, Schulungen und 
Lehrmitteln zu stärken. 

Sri Sathya Sai Balvikas ist ein wertebasiertes Bildungsprogramm, das die spirituelle, moralische und 
ethische Entwicklung von Kindern durch die fünf menschlichen Werte – Wahrheit, Rechtes Handeln, 
Frieden, Liebe und Gewaltlosigkeit – fördert. Geleitet vom Sri Sathya Sai-Motto „Früh beginnen, 
langsam fahren, sicher ankommen“ schafft es von klein auf eine starke Grundlage für Charakter und 
Disziplin. Allein in Indien erreicht das Programm über 430.000 Schüler durch 18.000 Zentren und 

 52
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

20.000 Gurus, wobei mehr als 300.000 Kinder Zertifikate erhalten haben. Die Initiative hat auch globale 
Auswirkungen. 

Sri Sathya Sai Centre for Human Values: Im November 2017 wurde das Sri Sathya Sai Centre for Human 
Values (SSSCHV) gegründet, um das Studium und die Praxis menschlicher Werte durch Forschungs- und 
Ausbildungsprogramme zu fördern. Sein Ziel ist es, ein ganzheitliches Verständnis menschlicher Werte 
auf der Grundlage der Sri Sathya Sai-Literatur zu fördern, die die Essenz der spirituellen Lehren aus 
wichtigen Texten und Philosophien zusammenfasst. Die Arbeit des Zentrums zielt darauf ab, das 
Verständnis und die Anwendung dieser Werte im persönlichen, gesellschaftlichen und beruflichen 
Leben zu vertiefen. Die vom SSSCHV durchgeführten Schulungsprogramme für IAS-, IPS- und IFOS-
Beamte wurden vom Sri Sathya Sai Centre for Human Values (SSSCHV) des Sri Sathya Sai Central Trust 
und der Schulungsabteilung des Ministeriums für Personal und Schulung (DoPT), Ministerium für 
Personal, öffentliche Beschwerden und Pensionen der Regierung von Indien in Prasanthi Nilayam, 
Puttaparthi, organisiert. Mehrere Gruppen von Beamten im aktiven Dienst, vom stellvertretenden 
Sekretär bis zum zusätzlichen Hauptsekretär, aus 10 verschiedenen Bundesstaaten des Landes, die vom 
DoPT nominiert wurden, nahmen an der Schulung teil. 

Wasserprojekt – Eine Lebensader der Liebe: Die Mission führt Wasserprojekte durch, um ländliche 
Gemeinden mit sauberem Trinkwasser zu versorgen. Die Gesamtkosten des Projekts belaufen sich auf 
683 Crores und kommen 3.19 Millionen Menschen sowie der Bevölkerung von Chennai zugute. 

Anantapur-Projekt (1995-1997): Das Sri Sathya Sai-Wasserprojekt wurde ins Leben gerufen, um die 
chronische Wasserknappheit und Fluoridverseuchung in Anantapur, Andhra Pradesh, zu bekämpfen. Es 
umfasst 731 Dörfer und kostete 3.000 Millionen Rupien. Über 1,25 Millionen Menschen profitierten 
von sicherem Trinkwasser, das über Rohrleitungen, Reservoirs, Bohrbrunnen und Speichertanks 
bereitgestellt wird. Das Projekt wurde in nur 18 Monaten realisiert und von der indischen Regierung als 
Vorbild für private Initiativen im Bereich des öffentlichen Wohls gelobt. 

Phase 2 (2013): Umfasste 118 weitere von Fluorid betroffene Dörfer in Puttaparthi, Bukkapatnam und 
Kothacheruvu. Das 800-Millionen-Projekt, das 250.000 Menschen zugute kommen sollte, umfasste 
umfangreiche Infrastrukturmaßnahmen wie eine 10-MLD-Kläranlage, Sammelbecken und 411 km 
Rohrleitungen. 

Medak und Mahbubnagar (2001): Versorgung von 320 von Fluorid und industrieller Verschmutzung 
betroffene Dörfer mit sicherem Wasser, wovon 1 Million Menschen profitierten, Kosten 530 Millionen. 
Das Wasser wurde aus den Flüssen Krishna und Manjeera bezogen. 

Chennai-Wasserprojekt (2002-2004): Bhagawan renovierte den verfallenen Kandaleru-Poondi-Kanal 
und stellte so sicher, dass Wasser aus dem Krishna-Fluss Chennai erreichte, wodurch die schwere 
Wasserkrise der Stadt gelindert wurde. Das „Sai Ganga”-Projekt umfasste anspruchsvolle Bauarbeiten, 
wurde in 16 Monaten fertiggestellt und versorgte Millionen Menschen in Chennai. 

Godavari-Distrikte-Projekt (2007): Umfasst 452 Stammes- und Bergdörfer in den Distrikten East und 
West Godavari. Es nutzt Wasser aus den Flüssen Godavari und Pamuleru, fortschrittliche Filtersysteme 
und 1.175 km Rohrleitungen, um über 700.000 Menschen mit sicherem Trinkwasser zu versorgen. 

All diese monumentalen Projekte wurden vom Sri Sathya Sai Central Trust kostenlos durchgeführt und 
zur Instandhaltung an die Regierung übergeben. Das Besondere an diesen Initiativen war ihre 
Schnelligkeit, ihr Umfang und ihre Selbstlosigkeit, angetrieben von Bhagawan Sri Sathya Sai Babas 
Mitgefühl und seiner Vision für das universelle Wohl. 

Das Sri Sathya Sai Solarstromprojekt zielt darauf ab, im Rahmen verschiedener öffentlicher 
Wohlfahrtsinitiativen in den Bereichen Bildung, Gesundheitswesen und Versorgungsunternehmen auf 
erneuerbare Energien umzustellen. Beginnend mit einer 100-kWp-Solaranlage im Whitefield Hospital 

 53
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

wurde das Projekt auf eine Kapazität von 6100 kWp an mehreren Standorten ausgeweitet. Das Projekt 
hat die Energiekosten um bis zu 50 % gesenkt und erhebliche CO2-Emissionen vermieden. Zu den 
Vorteilen gehören erhebliche Energieeinsparungen, die Förderung sauberer Energie und der Schutz der 
Umwelt durch die Vermeidung von Abholzung. Das Solarstromprojekt ist eine der größten 
Installationen von Solarmodulen durch eine gemeinnützige Stiftung. 

Sozialfürsorge: Die Mission umfasst eine Vielzahl von sozialen Aktivitäten, darunter Katastrophenhilfe, 
Gemeindeentwicklung und Unterstützung benachteiligter Menschen. Die Sri Sathya Sai Seva 
Organisations (SSSSO) sind ein internationales Netzwerk von ehrenamtlichen Organisationen, die sich 
durch eine Vielzahl von Sozialinitiativen für die Menschheit engagieren. Diese Aktivitäten sind tief in 
den Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba verwurzelt und legen den Schwerpunkt auf selbstloses 
Dien, Liebe und Mitgefühl gegenüber allen Wesen. 

Die Tätigkeitsbereiche der Organisation umfassen Bildung, Gesundheitsversorgung, Wasserversorgung, 
Katastrophenhilfe, Umweltschutz und ganzheitliche Gemeindeentwicklung. Mit einer Präsenz in 28 
Bundesstaaten und über 460 Distrikten in ganz Indien besteht die Organisation aus mehr als 2.900 
Samithis und 3.700 Bhajan Mandalis, die über 600.000 engagierte Mitglieder aktiv in ihre Mission 
einbinden, die Gesellschaft durch Liebe und Dienst am Nächsten zu verbessern und zu verändern. 

Katastrophenhilfe: Die Sri Sathya Sai Seva-Organisationen stehen bei Naturkatastrophen an vorderster 
Front, um Katastrophenhilfe zu leisten. Die Reaktion der Organisation basiert auf den Prinzipien des 
selbstlosen Dienens und des Mitgefühls und konzentriert sich sowohl auf sofortige als auch auf 
langfristige Wiederaufbaumaßnahmen. 

Sofortige Hilfe: 

Bereitstellung von lebensnotwendigen Gütern: Bei Naturkatastrophen (wie Überschwemmungen, 
Erdbeben, Wirbelstürmen usw.) arbeiten Freiwillige unermüdlich daran, Lebensmittel, Wasser, Kleidung 
und medizinische Hilfsgüter an die Betroffenen zu verteilen. 

Medizinische Hilfe: Das medizinische Team der Organisation leistet medizinische Notfallversorgung, 
richtet mobile medizinische Camps ein und behandelt die durch die Katastrophe Verletzten oder 
Erkrankten. 

Unterkunft und Rehabilitation: Die SSSSO hilft bei der Bereitstellung von Notunterkünften für 
obdachlos gewordene Einzelpersonen und Familien und leistet langfristige Hilfe beim Wiederaufbau 
von Häusern und Lebensgrundlagen. 

Einige Beispiele der Katastrophenhilfe: 

Erdbeben in Gujarat 2001. Im Januar 2001, nach dem verheerenden Erdbeben in Bhuj, Gujarat, 
schickte Bhagawan Sri Sathya Sai Baba 30 Lastwagen mit Hilfsgütern, darunter 1.200 Zentner Getreide, 
100.000 Kleidungsstücke, Zelte und Decken. Die Freiwilligen des Sevadal verteilten diese Hilfsgüter an 
die betroffenen Opfer und leisteten ihnen in ihrer Not unverzichtbare Unterstützung. 

Tsunami im Indischen Ozean 2004: Die Sri Sathya Sai Seva Organisationen reagierten schnell und 
leisteten Soforthilfe, darunter Lebensmittel, Kleidung und medizinische Versorgung. Später 
übernahmen sie den langfristigen Wiederaufbau, bauten Häuser und stellten die betroffenen 
Gemeinden wieder her. 

Überschwemmungen in Uttarakhand 2013: Die SSSSO leistete Unterstützung in Form von 
Notfallhilfsgütern und medizinischer Hilfe. Später übernahm sie die Verantwortung für den 
Wiederaufbau von Häusern und Infrastruktur. 

 54
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Hilfe nach Wirbelstürmen: Die Organisation war in Regionen aktiv, die von Wirbelstürmen heimgesucht 
wurden, darunter in Bundesstaaten wie Andhra Pradesh, Odisha und Westbengalen, und leistete 
sowohl kurzfristige Hilfe als auch langfristige Unterstützung beim Wiederaufbau. 

Hochwasserhilfe in Odisha: Wohnungsbauprojekt: Nach den Überschwemmungen in Odisha, durch die 
über 4 Millionen Menschen obdachlos wurden, startete der Sri Sathya Sai Central Trust unter Babas 
Anleitung Hilfs- und Wohnungsbauprojekte in den am stärksten betroffenen Distrikten – Cuttack, 
Kendrapara und Puri. Bis März 2009 waren 200 hochwasserresistente Häuser fertiggestellt, und bis 
November wurden 700 Häuser in 16 Dörfern fertiggestellt. Nach neuen Überschwemmungen im Jahr 
2013 wurden in einer zweiten Phase weitere 300 Häuser in Keonjhar, Kendrapada und Jajpur gebaut, 
womit Babas Vision von 1.000 Häusern erfüllt wurde. Die Regierung von Odisha ehrte den Trust später 
am Disaster Preparedness Day (Tag der Katastrophenvorsorge) und würdigte damit seinen humanitären 
Einsatz. Inspiriert von dieser Initiative bauten die Dorfbewohner sogar einen Tempel für ihre lokale 
Gottheit. 

Ragi-Malz-Initiative (Ragi Jawa): Der Trust stellt der Regierung von Andhra Pradesh kostenlos Ragi-
Mehl und Jaggery zur Verfügung, um ein nahrhaftes Getränk (Ragi Jawa) für etwa 3,8 Millionen Schüler 
zuzubereiten, die in etwa 44.392 Schulen in 26 Distrikten von Andhra Pradesh lernen. 

Sri Sathya Sai Prema Tharu ist eine globale Initiative, deren Ziel es ist, bis 2025 10 Millionen Bäume zu 
pflanzen, als hundertjähriges Geschenk an Sri Sathya Sai Baba. Die in Puttaparthi ins Leben gerufene 
Initiative fördert die weltweite Beteiligung über eine Webplattform und eine App, über die gepflanzte 
Bäume registriert und verfolgt werden können, wobei der Schwerpunkt auf Umweltschutz und 
gesellschaftlichem Engagement liegt. 

Deenajanoddharana Pathakam: Baba weihte das Sri Sathya Sai Deenajanoddharana Pathakam ein, ein 
Programm, in dessen Rahmen Wohneinheiten für mittellose und verwaiste Kinder aus den 
schwächeren Schichten der Gesellschaft gebaut wurden. Kostenlose Unterkunft, Verpflegung, Kleidung, 
Bildung und andere Dinge des täglichen Bedarfs wurden bereitgestellt. Außerdem wurde hier eine 
Schule gebaut, in der die Kinder eine formale Ausbildung erhalten und auch Computerkenntnisse 
vermittelt werden. Dieses Projekt hat durch die SSSSO auch ähnliche Projekte in anderen Distrikten von 
Andhra Pradesh inspiriert. 

Altenheime: Der Trust und die SSSSO betreiben Vriddhashramas (Altenheime). Die Bewohner erhalten 
völlig kostenlos Unterkunft, Verpflegung und medizinische Versorgung. 

Swachh Bharat-Initiativen: Die SSSSO hat die Swachh Bharat Abhiyan durch regelmäßige 
Sauberkeitskampagnen, Aufklärungskampagnen zum Thema Hygiene und die Beteiligung der 
Bevölkerung in ganz Indien unterstützt. Freiwillige aus den Sai-Zentren haben Dorfreinigungen, 
Abfallentsorgung und Hygieneaufklärung durchgeführt – ganz im Sinne der Botschaft von Bhagawan Sri 
Sathya Sai Baba: „Sauberkeit kommt gleich nach Gottesfurcht.“ Seit 2018 hat das Ministerium für 
Personalentwicklung (MHRD) das Potenzial des SSSIHL erkannt und um Unterstützung bei der 
Umsetzung des Swachh-Aktionsplans (SAP) in nahe gelegenen adoptierten Dörfern gebeten. 

Zusätzlich zu den vielen anderen Hilfsaktivitäten, die weltweit durchgeführt werden, haben zahlreiche 
nationale und internationale Gremien im Rahmen der sich ständig erweiternden Mission der Liebe und 
des Mitgefühls für alle Wesen von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba die tiefgreifende Wirkung seiner 
Arbeit anerkannt und gewürdigt. 

Anerkennung durch die Planungskommission Indiens: Der Neunte Fünfjahresplan (Band 2, Teil 3.7.43) 
der Planungskommission Indiens würdigte den Sri Sathya Sai Central Trust für seine außergewöhnliche 
private Initiative zur Durchführung eines 25-Millionen-Wasserprojekts, von dem 730 von Dürre und 
Fluorid betroffene Dörfer in Anantapur, Andhra Pradesh, in nur 18 Monaten profitierten – ohne jegliche 

 55
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

staatliche Finanzierung. (Diese Anerkennung bezieht sich speziell auf die erste Phase des 
Trinkwasserprojekts in Anantapur.) 

Zwei Gedenkbriefmarken des Postministeriums: In Anerkennung der gewaltigen humanitären Dienste 
Bhagawan Sri Sathya Sai Babas – insbesondere seiner Initiativen zur Versorgung ländlicher Gemeinden 
mit sicherem Trinkwasser – gab das Postministerium der indischen Regierung am 23. November 1999 
eine Gedenkbriefmarke und einen Postumschlag heraus. Als weitere Ehrung seines Lebens und 
Vermächtnisses wurde am 23. November 2013 eine weitere Gedenkbriefmarke herausgegeben, die die 
nationale Anerkennung seiner beispiellosen Verdienste um die Gesellschaft bekräftigt. 

Beraterstatus beim Wirtschafts- und Sozialrat der Vereinten Nationen (ECOSOC): Am 24. Juni 2020 
gewährte der Wirtschafts- und Sozialrat der Vereinten Nationen (ECOSOC) dem Sri Sathya Sai Central 
Trust den Sonderberaterstatus. Dieser prestigeträchtige Status würdigt die weitreichenden 
humanitären Bemühungen des Trusts in den Bereichen Gesundheitswesen, Bildung und öffentliches 
Wohl. Er befähigt den Trust, aktiv mit UN-Gremien zusammenzuarbeiten, Fachwissen einzubringen und 
an internationalen Foren teilzunehmen, die mit seinen Dienstleistungsbereichen in Einklang stehen. 

Dr. Michael Nobel, Vorsitzender der Appeal of the Peace Prize Laureates Foundation, erklärte: „Ich 
habe so etwas noch nirgends auf der Welt gesehen. Es ist ein wunderbares Gefühl, weit entfernt von 
der nationalen Gesundheitsversorgung im Westen, die nicht sehr gut zu funktionieren scheint. Das 
Beeindruckende an dem von Bhagawan Sai Baba gegründeten Krankenhaus ist die Kombination der drei 
Aspekte: modernste Technologie, kostenlose medizinische Behandlung und die Heilkräfte seiner 
Gegenwart, die den Patienten den festen Glauben vermitteln, dass sie gesund werden.“ 

Gedenkmünze im Wert von 100 Rupien (2025): Die indische Regierung gab eine Gedenkmünze im 
Wert von 100 Rupien heraus, um den hundertsten Geburtstag von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba zu 
feiern und sein zeitloses Vermächtnis und seine beispiellosen Beiträge zur Förderung der Menschheit 
zu würdigen. 

In Anerkennung der Verdienste von Sri Sathya Sai um die Gesellschaft in vielen Teilen des Landes, 
insbesondere im Bundesstaat Andhra Pradesh, hat die Landesregierung von Andhra Pradesh die 
Feierlichkeiten zum 100. Geburtstag von Sri Sathya Sai am 23. November 2025 offiziell auch zur 
staatlichen Veranstaltung erklärt. 

In Fortsetzung dieser vielfältigen Seva-Anitiativen – die kostenlose Bildung, Gesundheitsversorgung und 
Sozialfürsorge umfassen – spielen die Sri Sathya Sai Trusts eine zentrale Rolle bei der Umsetzung der 
Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. Diese Bemühungen werden von engagierten Freiwilligen in 
ganz Indien und im Ausland durchgeführt, unterstützt von Mitarbeitern, die sich dem Dienen 
verpflichtet fühlen und einer minimalen Anzahl von bezahlten Mitarbeitern, die alle ihre Zeit im Geiste 
der Hingabe zur Verfügung stellen. 

SRI SATHYA SAI ASHTOTTARASHATA NAMAVALI 

7. Om Sri Sai Sadhu Vardhanaya Namah 

„Vardhanaya” bedeutet „derjenige, der fördert”. „Sadhu” steht für Tugend, Rechtschaffenheit, 
Frömmigkeit und Vollkommenheit. Baba fördert in denen, die er auswählt (das heißt in denen, die das 
Glück haben, seine Führung anzunehmen und ihn zu suchen, wie sie es glauben), alle tugendhaften 

 56
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Eigenschaften. Er besteht auf „Praxis” und „Erfahrung”, auf „Charakter” als Frucht des Sadhana und auf 
„Tugend” als dem süßen Saft, der die Frucht erfüllt. Er hat gesagt, dass der Satz in der Gita „Paritranaya 
Sadhunam” (zum Schutz der Sadhus) (Kap. IV, Yoga des Wissens, „Wann immer die Rechtschaffenheit 
im Niedergang begriffen ist und die Ungerechtigkeit auf dem Vormarsch ist, nehme ich eine Form an, 
um die Tugendhaften zu schützen, die Übeltäter zu vernichten und den Dharma auf eine feste 
Grundlage zu stellen werde ich von Zeitalter zu Zeitalter geboren”) sich nicht auf Sadhus in 
ockerfarbenen Roben bezieht, sondern auf gute Menschen, die sich von weltlichen Freuden und 
weltlichen Dingen gelöst haben. Es gibt zahlreiche Beispiele dafür, wie er die durch Ungerechtigkeit 
verursachten Wunden geheilt hat. Verehre deine Eltern, ehre deine Lehrer, respektiere Ältere und 
Gelehrte, suche nach Möglichkeiten, anderen zu dienen, verbreite Freude und Zufriedenheit, gib dich 
nicht der Verleumdung hin, ignoriere die Fehler anderer, rühme nicht deine eigenen Verdienste, richte 
deine Aufmerksamkeit auf den Sai, der in jedem anderen Lebewesen ist; das sind die Anweisungen, die 
er gibt. Diese werden die Sadhu-Eigenschaften in uns entwickeln. Er liebt und zieht gute Menschen 
aller Kasten, Länder und Rassen zu sich. So sind alle dazu aufgefordert, die eigenen Fehler und Laster zu 
untersuchen und in jeder Hinsicht besser zu werden, damit man seine Liebe erlangen kann; Er 
durchschaut Heuchelei und Schwindel; es ist unmöglich, sein Vertrauen durch Prunk oder äußere 
Zeichen der Güte oder Reinheit zu gewinnen; Er kann nur mit echter, beständiger Aufrichtigkeit 
zufrieden gestellt werden. 

„SPIELE DAS SPIEL, SEI GLÜCKLICH” 

Dana Gillespie 

Ich ahnte nicht, dass sich mein Leben für immer verändern würde, als ich das Buch „Man of Miracles” 
von Howard Murphet aufschlug. Drei Wochen später saß ich im Flugzeug nach Puttaparthi und 
erwartete, dass Sai Baba sagen würde: „Willkommen, ich habe auf dich gewartet”, aber stattdessen 
ignorierte er mich 12 Jahre lang. Ich besuchte ihn ein- oder zweimal im Jahr, oft nur für zwei Wochen, 
und saß immer im hinteren Teil der Sai Kulwant Hall, und das reichte mir, denn ich war einfach so 
glücklich, dort zu sein und Swami aus der Ferne zu sehen. 

Meine Besuche in Puttaparthi 

All dies änderte sich, nachdem ich meine erste Bhajan-CD aufgenommen hatte, denn dann bat mich Sri 
Sathya Sai Baba, fast zu jedem Geburtstag zu singen, einschließlich der großen, dem 70., 75. und 80., 
alle im Hill View Stadium. Zuerst hatte ich angenommen, dass Swami wollte, dass ich Bhajans singe, 
aber mir wurde gesagt: „Nein, er möchte, dass du deine westliche Musik singst.“ Zunächst beunruhigte 
mich das sehr, da ich bemerkt hatte, dass in den ersten Jahren nur wenige Musik aufführten, die keine 
Bhajans waren, aber Swami war immer so freundlich und sagte mir, ich solle weiterhin das tun, was aus 
dem Herzen kommt, und da ich mich immer zum Rhythmus bewegt habe, wenn Musik gespielt wurde, 
befürchtete ich, dass diese Art der Bewegung nicht ohne Weiteres akzeptiert werden würde, aber der 
Herr kam in seiner Gnade auf die Männerseite der Veranda und begann, sich genau so zu bewegen, wie 
ich mich auf der Bühne bewege, und er sagte: „Schaut euch Dana an, sie tanzt immer so“, und natürlich 
schwang er sich mit weitaus größerer Anmut! Ich habe aufgehört zu zählen, wie oft er mich in den 
kleinen Interviewraum gerufen hat, und ich hatte nie Fragen an ihn, da ich wusste, dass er alles weiß, 
was in meinem Herzen ist. Einmal jedoch bat Swami mich, ihm eine Frage zu stellen, und alles, was mir 

 57
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

einfiel, war: „Swami, was ist der Sinn dieses Lebens?“ Die Antwort, die er mir gab, ist so einfach und 
doch so wichtig. Er sagte nur: „Spiele das Spiel, sei glücklich.“ 

Fünf wichtige Worte, die ich nie vergessen werde und nach denen ich zu leben versuche. Da ich aus 
dem Westen stamme, musste ich so viel lernen, und selbst zu seinem 75. Geburtstag im riesigen Hill 
View Stadium kam ich in einem Shalwar Kameez und Dupatta auf die Bühne, aber später in dieser 
Woche schenkte mir Swami acht Saris. Das war eine sehr deutliche Botschaft, dass ich mich in 
Puttaparthi etwas eleganter kleiden sollte. Ein anderes Mal sagte er mir in seinem kleinen 
Interviewraum, dass er mir Schätze der Weisheit und Hingabe schenken würde, die ich in die ganze 
Welt tragen würde. Ich war mir nicht ganz sicher, was er damit meinte, aber innerhalb von sechs 
Monaten wurde ich an so viele erstaunliche Orte auf der ganzen Welt geschickt, um zu singen und über 
Swami zu sprechen, was ich immer noch gerne tue, zwischen meinen eigenen Konzerten. Was für 
Momente der Glückseligkeit!  

Die Wunder, die ich in meinem Leben erlebt habe 

Die Leute sprechen über die Wunder, die Swami vollbracht hat, aber für mich ist das größte und beste 
Wunder die Verwandlung, die in meinem Herzen und meiner Seele stattgefunden hat. Er hat mich 
langsam zu dem Menschen gemacht, der ich heute bin, ganz anders als in meinen Rock-n‘-Roll-Jahren 
in den 60er und 70er Jahren, obwohl ich keine Minute dieser verrückten Zeit missen möchte! Er hat 
mich auch einige Male vor dem Tod bewahrt! Einmal wollte ich mein Flugticket auf den Tag nach dem 
ursprünglich gebuchten umbuchen, und die Fluggesellschaft sagte, dies sei unmöglich, da alle 
Computer im Büro von Indian Airlines seit einer Woche ausgefallen waren. Aber ich saß in dem leeren 
Büro der Fluggesellschaft, betete zu Swami, die Computer sollten wieder anspringen, und zehn 
Minuten später funktionierten sie alle wieder, und mein Ticket wurde umgebucht. Als ich das Büro 
verließ, fielen die Computer wieder aus! Ich weiß also, dass er mir in diesem Fall geholfen hat, denn der 
Flug, mit dem ich ursprünglich hätte fliegen sollen, stürzte auf dem Weg nach Bengaluru ab und viele 
Menschen an Bord kamen ums Leben. 

Ein anderes Mal war ich fest entschlossen, zu seinem Geburtstag nach Puttaparthi zu kommen, aber ich 
war sehr krank, und gerade als ich ins Flugzeug steigen wollte, sagte eine Stimme in meinem Kopf ganz 
klar und laut: „Steig nicht in dieses Flugzeug.“ Natürlich gehorchte ich, und innerhalb von drei Stunden 
lag ich auf dem Operationstisch und wurde in letzter Minute gerettet, denn wenn ich in das Flugzeug 
gestiegen wäre, hätte es keine Hilfe gegeben. Deshalb achte ich jetzt sehr darauf, auf die innere Stimme 
zu hören, und jedes Mal, wenn ich meinen Mund zum Singen öffne, stelle ich sicher, dass ich die 
goldene Halskette trage, die er mir gegeben hat, als er sagte: „Das soll deine Stimme schützen.“ Und bis 
jetzt hat es immer funktioniert!!! 

Danke, Swami, dass du durch mich singst. Das ist alles, was ich mir in diesem Leben jemals gewünscht 
habe. 

Die Autorin, eine international gefeierte Sängerin, Songwriterin und Schauspielerin, hat 74 Alben 
veröffentlicht, darunter neun Bhajan-Alben mit religiösen Liedern. Seit über 45 Jahren ist sie eine 
Devotee von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba und verbindet ihre westlichen musikalischen Wurzeln mit 
tiefer spiritueller Hingabe. 

Das Leben ist ein Lied, singe es. Das hat Krishna durch sein Leben gelehrt. Arjuna hörte dieses Lied auf 
dem Schlachtfeld, wo die Spannungen am größten waren und das Schicksal von Millionen durch das 
Schwert entschieden werden sollte. Krishna sang die Gita für Arjuna, damit er sie hören konnte. Gita 
bedeutet „Lied”, und er sang, weil er Ananda (göttliche Glückseligkeit) war, wo immer er auch war – in 

 58
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Gokulam, am Ufer der Yamuna oder in Kurukshetra zwischen den kriegführenden Armeen. Auch ihr 
müsst eure Tage mit Gesang verbringen. Lasst euer ganzes Leben ein Bhajan sein. Glaubt daran, dass 
Gott immer und überall gegenwärtig ist, und schöpft Kraft, Trost und Freude daraus, seine Herrlichkeit 
in seiner Gegenwart zu besingen. Lasst Melodie und Harmonie aus euren Herzen aufsteigen und lasst 
alle Freude an der Liebe haben, die ihr durch dieses Lied zum Ausdruck bringt. 

Sri Sathya Sai 

MEINE REISE ZU SAI 

Philipp von Dietlein 

Während wir das hundertjährige Jubiläum des Kali Yuga Avatar Sri Sathya Sai Baba feiern, scheint es 
angebracht, über sein Leben, seine Botschaft und seine Lehren nachzudenken. Ich nutze diese 
Gelegenheit, um einige allgemeine Gedanken und auch einige Einzelheiten meiner persönlichen Reise 
zu Sai zu reflektieren und wiederzugeben. Der Zweck ist ein starker Antrieb für persönliche Motivation 
und Entwicklung, und Swami hat uns oft daran erinnert und darauf hingewiesen. 

Wie ich zu Swami kam 

Wenn ich auf die letzten 30 Jahre zurückblicke, war es diese eine unscheinbare Nacht, in der er mir in 
einem sehr lebhaften Traum sagte, ich solle nach Indien kommen, ohne dass ich wusste, wer oder was 
er war. Bis dahin hatte ich noch nie ein Bild gesehen, den Namen gehört noch Devotees von Sri Sathya 
Sai Baba in Deutschland getroffen. All das kam erst später. Ich buchte kein Ticket, da ich weder seinen 
Namen noch seine Adresse kannte. Seine Gnade manifestierte sich in unzähligen Erscheinungen in 
meinen Träumen und Meditationen im Laufe von drei Wochen, bis ich mich innerlich dazu entschloss, 
nach Indien zu reisen. Erst dann begann ich, deutsche Devotees im wirklichen Leben zu treffen, sodass 
ich seinen Namen und seine Adresse herausfinden konnte; dennoch musste ich den Zweck für mich 
selbst entdecken. Als ich Devotees traf und die wundersamen Geschichten in und um Prasanthi Nilayam 
über den Avatar hörte, entwickelte mein Verstand unzählige Erwartungen an meine Reise. Eine der 
Geschichten handelte von einem lieben Freund aus dieser Zeit, der von einem Inder in Deutschland 
buchstäblich ein Hin- und Rückflugticket nach Indien geschenkt bekam. Nach seiner Rückkehr von einer 
lebensverändernden Pilgerreise nach Prasanthi wollte mein Freund dem indischen Spender seine 
Dankbarkeit ausdrücken, aber der Herr war nirgends zu finden. Er war buchstäblich verschwunden, als 
hätte er nie existiert. Natürlich bat ich als damaliger Doktorand ebenfalls um ein Freiticket, aber Swami 
hatte andere Pläne für mich. Ich bin jedoch nach Prasanthi gereist. 

Mein erster Besuch in Prasanthi 

Was den Zweck meines ersten Besuchs in Prasanthi angeht, so könnte man ihn als ein 
lebensveränderndes Ereignis bezeichnen. Damals, in den 1990er Jahren, war Prasanthi Nilayam ein 
geschäftiger Treffpunkt für Suchende aus aller Welt, aus allen Gesellschaftsschichten, 
Glaubensrichtungen und Religionen. Eines Tages saß ich während des Darshans neben einem Sikh-
Herrn aus Delhi, der in seinem Urlaub als Sevadal im Ashram tätig war und mir freundlicherweise 
sowohl seine Religion als auch das Konzept des Seva erklärte. Ich hatte noch nie von dieser Religion 
gehört und auch noch nie einen Angehörigen dieser Religion getroffen. Aber um wieder zum Thema 
zurückzukommen: Bei einer späteren Reise nach Indien empfahl mir Swami, von den Kampfkünsten 

 59
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

zum Yoga überzugehen, und später war mein Yogalehrer zufällig Sikh. Ich bin mir sicher, dass dies einer 
dieser „Zufälle” war, aber ich war vorbereitet, und wie es das Schicksal so wollte, hielt auch mein 
Yogalehrer Sri Sathya Sai Baba für den wahren Avatar dieser Zeit. Ich muss betonen, dass ich neu bei 
Bhagawan war und völlig unvorbereitet, da ich in einem christlichen oder vielmehr anglo-europäischen 
Umfeld aufgewachsen und erzogen worden war, aber dennoch von grenzenloser Neugier und Interesse 
getrieben war. Irgendwie weckte der Grundsatz „eine Sprache, eine Kaste, eine Religion, eine 
Menschheit” mein Interesse und wurde in Prasanthi Nilayam lebendig, für mich war das damals ganz 
greifbar. Vom ersten Tag an fühlte ich mich wohl, „richtig” und spirituell zu Hause, mein Herz und mein 
Geist weiteten sich. Außerdem entdeckte ich mein Interesse an der indischen/hinduistischen Kultur 
und Spiritualität. 

Einige von euch werden sich daran erinnern, dass damals das Warten für alle das gemeinsame Thema 
war. Warten in den Schlangen, Warten auf Darshan, Warten auf das Verlassen der Sai Kulwant Hall, 
Warten in der Schlange vor der Western Canteen, Warten beim Kokosnussverkäufer, Warten an der 
Telefonzelle. Eines meiner Leitmotive war daher Swamis Zitat: „Geduld ist die Stärke, die der Mensch 
braucht.“ Damals war ich nicht sehr geduldig, aber ich hatte meine „Lernphase“ und habe meine 
Lektion gelernt. Gleichzeitig las ich gierig jedes Buch von oder über Swami, das ich in die Hände 
bekommen konnte, und während ich „wartete“, unterhielt ich mich mit Menschen in meiner 
Umgebung, wie zum Beispiel dem Sikh-Herrn, und fand die persönlichen Erfahrungen sehr bereichernd 
und inspirierend. Ich weiß, dass „Stille“ die übergeordnete Regel des Ashrams ist, aber ich war neu und 
neugierig und sprach mit anderen Devotees aus aller Welt, die schon länger als ich auf dem Weg mit 
Swami waren. Es war die persönliche Note, die das Sai-Abenteuer real, menschlich und greifbar 
machte. Das Warten hatte einen sinnvollen Zweck. Außerdem haben sich meine Sichtweise auf das 
„Warten“ und meine Fähigkeit zur Geduld seitdem erheblich verändert. 

Eine Reflexion über meine Reise mit Sai und die Dankbarkeit, die ich empfinde, wäre unvollständig, 
ohne zwei wichtige Aspekte einzubeziehen: meine Lieblingslehre „Liebe alle, diene allen” und die 
Bedeutung menschlicher Werte im Allgemeinen und in meinem persönlichen sowie beruflichen Leben. 

Menschliche Werte 

Als ich zu Sai kam, umfassten meine Studienfächer in der Graduiertenschule Philosophie, Wirtschaft, 
Betriebswirtschaft (MBA) und Psychologie. Daher war ich natürlich intellektuell fasziniert von Sri Sathya 
Sai Babas Lehren über die fünf universellen menschlichen Werte und ihre praktische Anwendung im 
persönlichen, spirituellen und beruflichen Bereich. Es war die Zeit, in der in der Geschäftswelt alle über 
wertebasiertes Management und prinzipienbasierte Führung sprachen. Durch das Studium von Swamis 
Lehren zu diesem Thema begann ich zu verstehen, dass Werte die intrinsische Matrix für (persönliche) 
Moral bilden, ohne die kein spiritueller Fortschritt möglich ist. Mit anderen Worten: Wenn wir die 
Werte nicht in unserem persönlichen Leben praktizieren und verkörpern, werden wir auch in unserem 
beruflichen Leben nicht in der Lage sein, uns an Werte zu halten. Werte müssen aus dem Herzen 
kommen, aus unserem Inneren, und nicht aus dem Kopf. Gleichzeitig stellte ich fest, dass viele 
Probleme in der Wirtschaft aus einem Mangel an Werten resultieren, von persönlicher Unzufriedenheit 
bis hin zu verpfuschten Projekten. Wenn ich eins und eins zusammenzähle, spiegelt sich mein Motto im 
Geschäftsleben in Swamis Sprichwort „Erst sein, dann tun, dann sprechen” wider. Eine solide 
Geschäftsstrategie und Führungsvorlage. Es muss angemerkt werden, dass Swami das Konzept 
bekräftigte, Menschen zu meiden, die keine Werte haben, da sie keine Liebenswürdigkeit in sich tragen 
und der eigenen spirituellen Entwicklung schaden können. „Das ABC des Lebens – meide schlechte 
Gesellschaft (avoid bad company.” Aber sie werden euch vielleicht auch im Geschäftsleben nach unten 
ziehen – adharmische Mittel führen nicht zu dharmischen und erfolgreichen Zielen. 

Mir fallen zwei altmodische Wörter ein, die aus dem modernen Sprachgebrauch fast vollständig 
verschwunden sind: Charakter und Gewissen. Beide beziehen sich auf Werte, denn Werte leiten unser 
Handeln, unser Handeln wird zu Gewohnheiten und unsere Gewohnheiten formen unseren Charakter 

 60
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

und unser Charakter wird zu unserem Schicksal (Karma). Deshalb sollten wir den menschlichen Werten 
große Aufmerksamkeit schenken. 

Wie macht uns das Praktizieren menschlicher Werte zu besseren Menschen? 

Wie ich bereits angedeutet habe, liegt der Zweck der Einhaltung und Praktizierung menschlicher Werte 
in unserer persönlichen moralischen und spirituellen Entwicklung, mit anderen Worten, darin, uns zu 
besseren Menschen zu machen. Wie hat sich das auf mein Leben ausgewirkt? Nun, nachdem ich zu 
Swami gekommen war, musste ich mein Geschäftsumfeld ändern, um menschliche Werte zu ehren und 
zu verkörpern. Ich verkaufte die Hälfte meiner beiden Unternehmen an meine beiden 
Geschäftspartner, weil der eine mich wiederholt zu betrügen versuchte und der andere hinter meinem 
Rücken Geschäfte ohne jegliche Ethik tätigte. Swami spielte in einem luziden Traum auf illegale 
Aktivitäten an, aber ich hatte keine physischen Beweise dafür. Beide Geschäftspartner gerieten später 
in rechtliche und finanzielle Schwierigkeiten, ich hingegen nicht. Interessanterweise hatten beide 
Herren ein großes Interesse an Sri Sathya Sai Baba und baten mich um „Berichte” von meinen Reisen 
nach Indien. Die Lehren über menschliche Werte lehnten sie jedoch ab. Vermeide schlechte 
Gesellschaft, lehrt Swami oft. Auch hier ist der liebevolle Zweck der Lehren der fünf menschlichen 
Werte sehr einfach: Werde ein besserer Mensch in deinen Handlungen und deinem Charakter und 
gewinne dadurch die Gnade Gottes. 

Die beiden bekannten Lehren, die wir alle lieben und in unserem Herzen akzeptieren gelernt haben, 
lauten: „Liebe alle, diene allen” und „Meide schlechte Gesellschaft”. Um Swami zu zitieren: „Du solltest 
andere Menschen nicht beurteilen oder kritisieren”, da auch sie göttlich sind. Ja, da stimme ich zu. Und 
nein, so einfach ist es nicht. Lasst mich daher eine mögliche Erklärung und eine erweiterte Perspektive 
dazu anbieten, basierend auf meiner oben beschriebenen eigenen Erfahrung. „Alle lieben“ bedeutet 
für mich, dass wir das göttliche Licht und die innewohnende Güte in ihnen erkennen; „allen dienen“ 
bedeutet für mich, dass wir ihnen auf ihrer Reise so gut wie möglich helfen, was nicht bedeutet, dass 
wir ihr Partner werden, indem wir etwas tun, was nicht von uns erwartet wird. Sobald sie uns um Rat 
und Unterstützung bitten, können wir ihnen wieder dienen. 

Folglich wird es selbstverständlich, schlechte Gesellschaft zu meiden: Schütze dich selbst (dich selbst, 
deine Integrität und deinen Charakter) zu jeder Zeit. Wenn wir also „urteilen”, beurteilen wir nicht 
Menschen, sondern wir beurteilen, d. h. bewerten, Handlungen, Werte und Absichten, Umgebungen 
und Strategien. Und wir entscheiden uns, nicht mitzumachen. Das ist unser göttliches Recht und unsere 
Pflicht und ein Spiegelbild unseres Gewissens und Charakters. In meinem Fall habe ich meine Kollegen 
nicht „gehasst” oder „verurteilt”, sondern einfach aufgehört, mit ihnen Geschäfte zu machen. Das war 
nicht leicht, aber notwendig. Und nach dem Abschluss fühlte es sich richtig und gut an. 

Wir sind für unsere eigenen Handlungen verantwortlich 

Die Grundlage und Leitlinie für jede Bewertung und Entscheidung auf unserem Weg finden wir in den 
menschlichen Werten: Wie viel Liebe, Frieden, Wahrheit, Gewaltlosigkeit und Gerechtigkeit finden wir 
in den Handlungen der beteiligten Menschen, der Umgebung/Gemeinschaft oder den Absichten, 
Plänen und Strategien? Das habe ich verstanden und verinnerlicht, und das praktiziere ich weiterhin 
nach besten Kräften. Um diesen wichtigen Aspekt ganz klar zu machen, will ich noch einmal 
wiederholen: Die Lektion, die wir hier lernen, besteht nicht darin, die Schuld zu verlagern oder die 
Verantwortung nach außen zu verlagern, sondern unser Bewusstsein und unsere Entschlossenheit zu 
prüfen und zu stärken. Wir sind nicht für das Verhalten und die Handlungen anderer Menschen 
verantwortlich, aber wir sind definitiv für unsere eigenen verantwortlich. Dies steht in auffälligem 
Zusammenhang mit der Lehre von der „Einheit in Gedanken, Worten und Taten”. Logischerweise ist das 
Gegenmittel für einen Mangel an Werten die Förderung und persönliche Praxis der menschlichen 
Werte, wie Swami im Laufe seiner Mission wiederholt betont hat. 

Der Autor ist Vorsitzender der Zone 6 (Europa) des Sri Sathya Sai Global Council. 
 61

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

REISE MIT SAI: REFLEXIONEN UND GÖTTLICHE LEKTIONEN 

Prof. E. Mukundan 

Die Lebensreise mit Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ist für jeden Devotee ein gesegnetes Abenteuer, 
geprägt von unzähligen Momenten der Gnade, der Korrektur und der bedingungslosen Liebe. Für alle, 
die die heiligen Stätten von Prasanthi Nilayam oder Brindavan betreten haben, bilden diese Momente 
einen spirituellen Rahmen, der auf ständiger Achtsamkeit, Hingabe und liebevollem Handeln basiert. 

Swamis ständige Gegenwart 

Swamis Führung beginnt oft mit einer einfachen, universellen Botschaft: Denke daran, dass du immer 
in seinem Blick bist. Dieses Bewusstsein verändert alles. Gibt es einen größeren Aufruf zur 
Wachsamkeit in den eigenen Gedanken und Handlungen? Die Wahrheit ist subtil, aber tiefgründig: 
Wenn wir uns wirklich daran erinnern, dass Swami uns beobachtet, folgt Rechtschaffenheit mühelos. 
Wenn wir das vergessen, ist das sowohl auf der spirituellen Ebene wie auf der des Verhaltens zu sehen. 

Swamis Allgegenwart ist nicht nur eine Quelle der Disziplin, sondern auch eine Quelle großer 
Beruhigung. Vor drei Jahrzehnten sagte Swami bei den Vishu-Feierlichkeiten in Brindavan scherzhaft zu 
einem Schüler: „Ich werde dein Wächter und Fänger sein.“ Für viele verändern solche Momente ihr 
Verständnis von Glauben, denn der Herr beschützt nicht nur jeden Devotee, sondern leitet ihn auch 
aktiv. 

Während eines Vishu, als ich in Swamis göttlicher Gegenwart sprach, wiederholte er die geschätzte 
Zusicherung: Wenn du einen Schritt auf Swami zugehst, wird er zehn Schritte auf dich zugehen. Swami 
stellte jedoch sofort klar – ja, das würde er tun, aber „... dein Schritt sollte in die richtige Richtung 
gehen.“ Die Bedeutung war klar: Aufrichtigkeit und Übereinstimmung mit dem Dharma sind genauso 
wichtig wie Enthusiasmus. 

Lektionen in lebendiger Achtsamkeit 

Swami zu beobachten, von jedem seiner Blicke, jedem Wort, jedem Darshan zu lernen – das ist echte 
Bildung. Selbst die kleinsten Handlungen werden zu Lehrmomenten. Ich erinnere mich an meinen 
Geburtstag in Prasanthi Nilayam, als ich eine Schale voller Akshata (geweihter Reis) mitbrachte, um ihn 
segnen zu lassen. Swami sagte auf seine einzigartige Weise: „Verschwende keinen Reis“ und 
verwandelte so einen Geburtstags-Segen in eine tiefere spirituelle Lektion über den Respekt vor den 
Ressourcen des Lebens. 

Devotees akzeptieren, manchmal intellektuell, dass Swami alles weiß. Aber gelebte Episoden machen 
diese Wahrheit lebendig. Während einer SSSEHV-Sitzung in Kochi stellten die Organisatoren ein 
Fotoalbum für Swami zusammen. Swami schaute das Bild eines Amtsträgers an und erklärte: „Er ist der 
Bezirkspräsident.“ Er brauchte keine Vorstellung, sein Blick geht über die physische Ebene hinaus und 
reicht bis in die Realität jedes Herzens und jeder Rolle. 

Als Sevadals Stammesgemeinschaften in Kerala dienten, wurden sie gefragt, ob sie Angst hätten, sich in 
den Wald zu wagen. Ihre Antwort spiegelte ihren tiefen Glauben wider: „Swami ist vorne und hinten, 
wir haben keine Angst.“ Als Swami dies hörte, korrigierte er sie spielerisch: „Wer ist dann in der Mitte?“ 
Wahre Führung ist allumfassend. Swami ist oben, unten, neben, vor und hinter uns; seine Allgegenwart 
schützt und stärkt uns zugleich. 

 62
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Göttliche Achtsamkeit für das Detail 

Swami zeigt, dass die Größe spiritueller Führung nicht in Autorität liegt, sondern in einer Demut, die 
überprüft, lernt und korrigiert. Als ich im November 2002 zum Staatspräsidenten der Organisation 
ernannt wurde, wurde ich nach einem Theaterstück zum Mahila-Tag gefragt. Ich vertraute dem Urteil 
anderer und sah mir die Probe nicht an. Swami befragte mich zu bestimmten Details des Stücks: Stellte 
es Savitris Kindheit oder ihr Eheleben dar, und wer spielte mit? Ich musste meine Unwissenheit 
eingestehen. Swamis sanfte Anweisung, mir die Probe anzusehen und später Bericht zu erstatten, 
wurde zu einer Lektion in Verantwortung. 

Ein vierzehnjähriger Junge war in dem Theaterstück vorgesehen, das eigentlich für den Mahila-Tag 
gedacht war. Swami fragte sofort, warum ein Junge in einem Mädchenstück mitspielen sollte. Ich sagte 
Swami: „Sehr junge Knaben sind dabei.“ Dann fragte Swami: „Ist ein vierzehnjähriger Junge sehr jung?“ 
Swamis Präzision unterstrich die Notwendigkeit von Sorgfalt, Vorbereitung und persönlichem 
Engagement. 

Das Prinzip der Positivität 

Swami lehrt, dass Transformation von innen kommt. In einem Theaterstück, das im Kalyana Mandapam 
in Brindavan aufgeführt wurde, testete Swami mein Wissen hinsichtlich des Drehbuchs. Als er mich 
nach der Botschaft der Geschichte fragte, antwortete ich: „Swami, nur durch Deine Lehren kann die 
Welt gerettet werden.“ Als Lehrer begann ich, mein Wissen zu erläutern, ohne mir bewusst zu sein, 
dass ich tatsächlich Swami etwas erklärte. Swami hakte nach: „Woher weißt du das?“ Ich bot eine 
praktische Metapher an: „Wenn wir eine Flasche mit Wasser füllen, entweicht die Luft.“ Auf die gleiche 
Weise wird Negativität beseitigt, wenn wir spirituelle Lehren verinnerlichen. 

Swami gab dann eine praktische Botschaft: Das Ziel ist nicht, etwas von außen hereinzubringen, 
sondern das aufzudecken, was bereits im Inneren vorhanden ist. Stärkt man das Positive, verhungern 
die negativen Tendenzen, ähnlich wie in der klassischen Parabel von den beiden Hunden im Inneren. 
Was auch immer wir füttern – das Gute oder das Schlechte – wird stärker. 

Einmal nahmen wir mit Swamis Gnade mehr als dreihundert Jugendleiter mit nach Prasanthi Nilayam. 
Swami rief sie alle in die Bhajan-Halle. Nach der göttlichen Rede unterhielt sich Swami mit ihnen. Er 
sagte: „Das Praktizieren ist grundlegender als das Predigen.“ Swami drängte die Devotees oft: „Dehnt 
euch aus, dehnt euch aus, dehnt euch aus, werdet weit, werdet weit, werdet weit!“ Die Herzen müssen 
in Liebe, Selbstlosigkeit und integrativem Handeln wachsen. 

Im Jahr 2003 brachten wir etwa dreitausend Jugendliche nach Brindavan, um Swamis Darshan zu 
empfangen. Swami fragte mich: „Wann ist die Einweihung?“ Ich betete demütig und fragte: „Kann es 
um 8.30 Uhr sein?“ Swami, die liebevolle Mutter, sagte: „ Gebt zuerst allen Jugendlichen Frühstück, 
dann werden wir die Einweihung vornehmen.“ Mitgefühl vor Zeremonie, Fürsorge vor Ritual – das sind 
seine Prioritäten. 

Impliziter Gehorsam und Hingabe 

Wahre Hingabe ist Gehorsam ohne Fragen. Manchmal ist das, was als Enttäuschung erscheint, 
tatsächlich mit göttlicher Weisheit verwoben. Als Swami während einer Onam-Feier die Devotees 
anwies, wegen des bevorstehenden Regens nach Kerala zurückzukehren und dort zu feiern, gab es 
Überraschung und sogar Verletztheit. Am Abend zuvor hatten wir allen Kindern, die an den kulturellen 
Programmen teilnehmen sollten, Vibhuti und Laddu Prasadam gegeben. Als ich mich nach dem 
Wohlbefinden aller erkundigte, zeigte die selbstbewusste Antwort eines Kindes wahres Verständnis: 
„Auch wenn Swami uns diesmal keine Chance gegeben hat, wird er uns beim nächsten Mal segnen.“ In 
solchen einfachen Wahrheiten wird bedingungsloser Gehorsam geprüft und vertieft. 

 63
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Demut: Swami als den Handelnden anerkennen 

Immer wieder werden die Devotees daran erinnert, dass alles, was geschieht, Swamis Wille ist. Ein 
älterer Anhänger erkannte Swami einmal als den „Handelnden“, der seinen Anhängern dennoch 
Anerkennung zollt, worauf Swami sanft antwortete: „Das ist auch ein Teil meiner Liebe.“ Wir vergessen, 
dass Swami für uns vielleicht neu ist, aber wir sind für Swami nicht neu. Shirdi Baba sagte einmal zu 
seiner engen Anhängerin Shama, dass sie während der letzten zweiundsiebzig Janmas (Leben) bei Baba 
gewesen sei. Einmal war am Onam-Tag eine neue Sängerin da. Wir sagten Bhagawan, dass es eine neue 
Sängerin gibt. Swami kam auf die Bühne und sagte, noch bevor er sich setzte: „Sie ist für mich nicht 
neu.“ 

Bei einer anderen Gelegenheit hielt Swami eine Rede auf Tamil, die ich nicht vollständig verstehen 
konnte, doch dank Swamis Gnade übersetzte ich die gesamte Rede. Später kommentierte Swami 
scherzhaft mein Tamil mit den Worten: „Dein Tamil ist nicht so gut.“ Diese Momente verstärken eine 
demütige Erkenntnis: Wir sind nur Werkzeuge. Er ist derjenige, der durch uns wirkt, unabhängig von 
unseren Fähigkeiten oder Erfahrungen. 

Der wahre Zweck: Das Göttliche widerspiegeln 

Das letztendliche Ziel ist es, Swamis Herrlichkeit erstrahlen zu lassen, nicht unsere eigene. Einmal malte 
Leonardo da Vinci ein wunderschönes Bild von Jesus Christus, der einen Kelch in der Hand hält. Er 
fragte seinen Freund nach seiner Meinung zu dem Bild. Der Freund sagte ihm, dass der Kelch sehr 
schön sei. Sofort nahm Da Vinci den Pinsel und entfernte das Bild des Kelchs. Als sein Freund ihn um 
eine Erklärung bat, sagte er, dass er das Bild gemalt habe, um die Herrlichkeit Jesu zu zeigen, nicht die 
des Kelchs. Es kommt nicht darauf an, unsere Talente oder Besitztümer zur Schau zu stellen, sondern 
jede Handlung so zu lenken, dass sie die Gnade und Größe des Göttlichen widerspiegelt. 

Swamis Geschichte von den drei Steinmetzen ist ein weiteres Leuchtfeuer. Drei Männer, die nach ihrem 
Handwerk gefragt wurden, gaben drei verschiedene Antworten: Lohn, Meisterschaft und, als dritte, das 
Nutzen der eigenen Talente, um Gott zu verherrlichen. Nur die letzte Antwort entspricht dem höchsten 
spirituellen Ziel: jede Fähigkeit als Opfergabe an den Herrn zu nutzen. 

Herausforderungen mit göttlicher Perspektive begegnen 

Anhänger sind nicht immun gegen Schwierigkeiten. Mit Swamis Gnade verwandeln sich 
Herausforderungen jedoch von Hindernissen in Wachstumserfahrungen. Die Geschichte der 
Flugbegleiterin, die nach dem Ausbruch eines wütenden Passagiers ruhig blieb, ist beispielhaft. Ihr 
Grund für ihre Gelassenheit – „Meine Pflicht ist es, den Namen meiner Organisation hochzuhalten“ – 
spiegelt unser Dharma wider: unsere Liebe auch unter Druck hochzuhalten und zu reflektieren. 

Jede „Prüfung“, die Swami schickt, ist für das hingebungsvolle Herz wirklich ein Sprungbrett und kein 
Stolperstein. Bei jeder Theaterprobe, jedem Festival oder jeder organisatorischen Aufgabe ist seine 
unsichtbare Führung und Gegenwart erfahrbar. 

Swamis Gnade verwandelt die Reise jedes Aspiranten. Bewusstsein ist sowohl das Mittel als auch das 
Erwachen. Das Leben eines Devotees, egal wie gewöhnlich es äußerlich auch sein mag, umfasst das 
Außergewöhnliche, wenn es mit Hingabe, Demut, Achtsamkeit und Liebe gelebt wird. Unsere einzige 
Pflicht ist es, uns an ihn zu erinnern, ihm bedingungslos zu gehorchen und zuzulassen, dass jeder 
Gedanke, jedes Wort und jede Tat seine Gegenwart in unserem Leben verherrlicht. Auf dieser 
unaufhörlichen Reise wird klar: Er allein ist der Handelnde, wir sind gesegnet, als seine Werkzeuge 
ausgewählt worden zu sein. Jede Herausforderung, jede Feier und jede Korrektur ist eine Einladung, 
immer näher in seine liebevolle Umarmung zu treten, wodurch das Leben nicht zu einer Kette von 
Belastungen, sondern zu einer Girlande von Segnungen wird. 

 64
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Anlässlich der Hundertjahrfeier Bhagawans wollen wir uns entschließen, seinen Lehren in unseren 
Gedanken, Worten und Taten zu folgen. 

Der Autor Prof. E. Mukundan ist Zonenpräsident der Sri Sathya Sai Seva Organisations (Südzone) in 
Indien. 

WENN DU DICH BHAGAWAN HINGIBST, KÜMMERT ER SICH UM DICH 

Amar Karki 

Die grundlegende Prämisse der Spiritualität ist der Glaube, dass die gesamte Schöpfung Gottes Werk 
ist. Die Milliarden von Universen und die ebenso vielen Planeten in jeder Galaxie bewegen sich auf 
festgelegten, vorbestimmten Bahnen im Äther. 

Es wird angenommen, dass diese Planeten dem Prinzip der Positivität unterliegen. Wenn die 
Menschheit negative Eigenschaften annimmt, nimmt Dharma oder Rechtschaffenheit ab, was die 
göttliche Harmonie stört. Gott, als universelle Mutter, greift dann ein, um die Schöpfung vor der 
Zerstörung zu schützen. 

Das Erscheinen von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba 

Frühere Avatare wie Sri Rama und Sri Krishna besiegten physisch Dämonen, die Negativität 
verursachten. Heute, da dämonische Tendenzen die ganze Welt durchdringen, würde ein solcher Ansatz 
die Welt leer zurücklassen. Deshalb hat Gott in diesem Zeitalter einen anderen Weg gewählt – die 
Verwandlung der Menschen in göttliche Wesen. Um diese Mission zu erfüllen, ist der gegenwärtige 
Avatar, Sri Sathya Sai Baba, auf die Erde herabgestiegen. 

Er gründete die Sai Organisation, die sich mittlerweile über die ganze Welt erstreckt. Er gründete 
Bildungseinrichtungen, in denen wertebasierte Bildung Vorrang hat, Krankenhäuser, in denen die 
Behandlung völlig kostenlos ist, kommunale Trinkwasserprojekte, die Millionen von Haushalten 
versorgen, usw. Er hat das Leben von Millionen Menschen auf vielfältige Weise berührt – er hat Tote 
wieder zum Leben erweckt, chronische Krankheiten durch einen bloßen Blick geheilt und vor allem 
viele böse Menschen in gottesfürchtige Menschen verwandelt. 

In der Bhagavadgita ermahnt Sri Krishna: „Prakriteh Kriyemaanaani Gunaih Karmaani Sarvashah, 
Ahamkaarvimudhaatmaa Kartaahamiti Manyate”, was bedeutet, dass es Gott ist, der durch die Natur 
hinter allem steht, was in dieser Welt geschieht, aber der Mensch, unter dem Schleier des Egos, hält 
sich törichterweise für den Handelnden. 

Sri Sathya Sai Organisation in Nepal 

Allein in Nepal gibt es zahlreiche Belege für die oben genannte Aussage von Sri Krishna. Von den 229 Sri 
Sathya Sai Zentren im ganzen Land verfügen 135 über eigene Gebäude (Mandirs), von denen einige 
groß genug sind, um über 1.000 Devotees aufzunehmen. Das Land ist außerdem mit zwei Bal Seva 
Ashrams (Waisenhäusern) gesegnet – getrennt für Mädchen und Jungen –, einem Altenheim, dem 
Easwaramma Ashray – einer Zufluchtsstätte für sozial und wirtschaftlich benachteiligte Mädchen, zwei 
Sri Sathya Sai Schulen und zwölf kommunalen Trinkwasserprojekten. Diese Einrichtungen sind 
lebendige Zeugnisse der grenzenlosen Gnade Bhagawan Sri Sathya Sai Babas gegenüber Nepal, ohne 

 65
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

die die Einrichtung dieser dauerhaften Hilfsprojekte in einem Land wie Nepal schlichtweg nicht möglich 
gewesen wäre. 

Göttliche Eingriffe, die mein Leben retteten 

Auch auf der persönlichen Ebene ist mein gesamtes Leben ein Zeugnis seiner Segnung, sei es in Bezug 
auf Bildung, Karriere, Gesundheit usw. Abgesehen davon gibt es mehrere Fälle, in denen ich sein 
Eingreifen zwischen mir und dem drohenden Tod deutlich gespürt habe. Aus Platzgründen werde ich 
jedoch nur zwei dieser Fälle im Folgenden beschreiben. 

Dieser Vorfall ereignete sich im Jahr 2000, als ich als Berater für die Vereinten Nationen (UN) im Irak 
tätig war. Aufgrund der von der UN verhängten Sanktionen herrschte unter der irakischen Bevölkerung 
eine enorme Ablehnung gegenüber der UN und einigen westlichen Ländern, von denen sie glaubten, 
dass sie hinter den Sanktionen stünden. 

Mein Fahrer und ich befanden uns in der Rezeption im Erdgeschoss, um zu einem Treffen zu gehen. 
Plötzlich betrat ein Mann mit zwei AK-47-Sturmgewehren den Raum. Der Fahrer und die Sekretärin 
flohen schnell ins Gebäude und schlossen die Haupttür ab. Ich war allein mit dem Terroristen im 
Empfangsraum. Es kam zu einem Schusswechsel zwischen ihm und den UN-Wachen draußen. Der 
Terrorist benutzte mich als menschlichen Schutzschild und stellte sich vor die schwarz getönten 
Glaswände, die uns vor den Blicken von außen schützten. Die Kugeln der Sicherheitsleute draußen 
hätten mich, den Schutzschild, leicht treffen können. Er war ein mittelgroßer Mann. Ein paar Mal 
drängte mich mein Gorkha-Instinkt, ihn zu überwältigen. In dem Moment, in dem ich darüber 
nachdachte, zeigte er mir unter seiner Jacke den Sprengstoffgürtel um seine Brust und den 
Zündschalter, den er immer in der Hand hielt. Mein Herz setzte einen Schlag aus! Im letzten Moment 
half Swami mir mit besserem Verstand – ich dachte, wenn ich ihn nicht überwältigen könnte oder er die 
Bombe zünden würde, würden nicht nur ich und die 45 UN-Mitarbeiter im Inneren ums Leben 
kommen, sondern das gesamte Gebäude würde in Schutt und Asche liegen.  

Ich rezitierte die ganze Zeit das Gayatri Mantra und Sai Ram. Ich betete auch zu Swami: „Swami, bitte 
sende ihm durch mich Liebe und bringe ihn dazu, sich zu ergeben, damit alle Menschen im Gebäude 
gerettet werden.“ 

Die Tortur dauerte fast vier Stunden. Schließlich gelang es mir irgendwie, mich aus seiner Gewalt zu 
befreien. Die Details der Flucht sind zu lang, um sie hier zu erzählen, daher lasse ich sie vorerst beiseite. 
Minuten nach meiner Flucht ergab sich der Angreifer der Polizei. 

Später erfuhr ich, dass zwei Ausländer, die sich im ersten Stock versteckt hatten, auf tragische Weise 
ums Leben gekommen waren und mehrere andere verletzt worden waren. Es ist unmöglich, das schiere 
Wunder meiner Überlebensgeschichte zu ignorieren. Ein Mann, der sich ständig im Epizentrum der 
Gefahr befand, mit einer Waffe bedroht und als menschlicher Schutzschild gegen die schwarzen 
Glaswände benutzt wurde, kam dennoch ohne einen einzigen Kratzer davon! Diejenigen hingegen, die 
sich im ersten Stock versteckt hatten und scheinbar sicherer waren, wurden von Kugeln getroffen, die 
eigentlich für den Terroristen im Erdgeschoss bestimmt waren. Es war Bhagawans unsichtbare 
Gegenwart, die mich beschützte. Obwohl ich Bhagawan nicht physisch sah, bin ich mir sicher, dass er 
während des gesamten Vorfalls bei mir war. Der unerschütterliche Glaube, dass er seinen Devotee 
beschützen würde, gab mir immense Kraft und eine ruhige Gelassenheit, die mich durch die Krise trug. 

Zufälligerweise war dieser schicksalhafte Tag laut vedischem Kalender mein Geburtstag. Meine Familie 
in Nepal führte genau zur gleichen Zeit meine Ashta Chiranjivi Puja durch. In diesem Moment glaubte 
ich, Swami würde zu mir sagen: „Ich schenke dir ein neues Leben als Geburtstagsgeschenk. Jetzt arbeite 
für mich.“ Mit diesem Gedanken, der sich hartnäckig in mein Gedächtnis eingegraben hatte, kündigte 
ich sofort meine sehr lukrative Stelle bei den Vereinten Nationen und kehrte nach Nepal zurück. Drei 
Monate später wurde ich vom damaligen World Council zum Vorsitzenden des Sri Sathya Sai National 

 66
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Council in Nepal ernannt, obwohl die Amtszeit meines Vorgängers nur wenige Monate zuvor um zwei 
Jahre verlängert worden war. 

Dieser Vorfall zeugt auch von der Kraft des Rezitierens des Gayatri Mantras und des Namasmarana von 
Lord Sai. Man sollte das Gayatri-Mantra und Sai Ram mit vollkommenem Vertrauen in Lord Sai 
rezitieren. Gebt euch einfach ihm hin. Er ist immer da, um uns in Zeiten der Not zu retten. 

Unsere Reise nach Parthi inmitten des maoistischen Aufstands 

Wenn ich von Hingabe spreche, fällt mir ein weiterer Vorfall ein, den ich 2004 erlebte. Im Juli 2004 war 
in Parthi ein Kulturprogramm der Balvikas-Kinder aus Nepal geplant. Etwa 300 Kinder, einschließlich 
ihrer Eltern, sollten nach Puttaparthi reisen. Zu dieser Zeit war der maoistische Aufstand in Nepal auf 
seinem Höhepunkt. Jeden Tag wurden Hunderte von Menschen von den Aufständischen entführt oder 
getötet.  

Meine Frau und ich hatten geplant, diese Kinder nach Parthi zu begleiten. Knapp zwei Wochen vor dem 
geplanten Abreisetag erhielten wir einen Brief von den Aufständischen, in dem sie 5 Millionen Rupien 
forderten, sonst würden sie mein Haus mit meinem 92-jährigen Vater und anderen Insassen in die Luft 
sprengen. Sie wussten von unserem Plan, nach Parthi zu reisen, daher war die Frist vor unserer Abreise 
gesetzt.  

Ich war fassungslos, kalter Schweiß lief mir den Rücken hinunter. Ich befand mich in einem Dilemma – 
auf der einen Seite stand ein unermessliche Verlust, auf der anderen Seite die Trennung von 5 
Millionen Rupien, einer riesigen Summe. 

Sofort informierte ich den kommandierenden General der nepalesischen Armee, der für die 
Bekämpfung von Aufständen zuständig war. Sie kamen, inspizierten das Haus und rieten uns, wachsam 
zu bleiben. 

Nur eine Woche vor der Abreise kam erneut ein Brief mit der Nachricht: „Du hast die Armee informiert, 
jetzt wirst du die Konsequenzen tragen oder uns 2,5 Millionen Rupien zahlen.“ Uns blieb nichts anderes 
übrig, als inbrünstig zu Swami zu beten. Die Tage vergingen schneller als erwartet, und bald war der Tag 
der Abreise nach Parthi gekommen. 

Manchmal kommt es im Leben zu einem kritischen Moment, in dem man von Unentschlossenheit 
gepackt wird, weil man weiß, dass die getroffene Entscheidung einen unauslöschlichen Eindruck 
hinterlassen wird. Unser Flug nach Parthi war am Donnerstag. Inmitten aller möglichen unheilvollen 
Gedanken fasste ich schließlich einen Entschluss und sagte zu meiner Frau: „Meine Pflicht gegenüber 
Swami gebietet mir, diese Kinder zu begleiten, also lass uns alles Bhagawan überlassen und 
weitermachen. Er möge tun, was für uns am besten ist.“ Mit diesem Vertrauen bestiegen wir am 
Donnerstag das Flugzeug und erreichten Parthi noch am selben Abend. Am nächsten Morgen gegen 6 
Uhr erschütterte mich ein Anruf meines Neffen zutiefst. Die Aufständischen, wütend über meine 
Abreise, hatten einen weiteren Brief geschickt: „Du bist nach Indien gereist, ohne unsere Forderung zu 
beachten. Jetzt zahlst du uns entweder bis zum Sonnenuntergang heute eine Million Rupien oder du 
musst mit schlimmen Konsequenzen rechnen.“ 

Unsere Gedanken waren sehr aufgewühlt, als wir zu Bhagawans Darshan gingen. Auf der Veranda, als 
Swami nur noch etwa 20 bis 25 Fuß von mir entfernt war, kam mir plötzlich der Gedanke, einen Brief an 
Swami zu schreiben. Ich lieh mir ein Blatt Papier von dem, der neben mir saß, und schrieb schnell auf 
Nepalesisch: „Swami, du bist allwissend. Du weißt alles, was bei mir zu Hause geschieht. Bitte 
beschütze meinen 92-jährigen Vater, meine Familie und unser Zuhause.“ Als ich fertig geschrieben 
hatte, war Swami nur noch fünf Fuß von mir entfernt. Ich blieb sitzen und hielt den Brief ehrfürchtig in 
den gefalteten Händen. Swami blieb stehen und bedeutete mir, ihm den Brief zu geben, was ich sofort 
tat. Er öffnete ihn, las den nepalesischen Text und sah mich mit einem sanften Nicken und einer 

 67
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Bewegung seiner Augenbrauen an, als wollte er sagen: „Okay, ich werde mich darum kümmern.“ Ich 
war im siebten Himmel. Später ging ich vor den Tempel, rief meinen Neffen an und versicherte ihm: „Es 
wird nichts passieren. Swami hat sich darum gekümmert.“ Am selben Tag schnappte die Militärpolizei 
die Übeltäter!!! 

Durch solche Interventionen leitet und beschützt Bhagawan Baba seine Devotees immer wieder. 
Obwohl er diese physische Welt verlassen hat, spüren Devotees auf der ganzen Welt ihn in Zeiten der 
Not. Er hat seinen Segen auf vielfältige Weise manifestiert. Er ist immer noch bei uns – er segnet, leitet, 
hilft, rettet und inspiriert. 

Bhagawans Avatarschaft dient der Transformation des menschlichen Herzen. Seine Lehren sind 
pragmatisch: 

Jeder Mensch ist ein potenzieller Gott. Seht Gott in jedem lebenden Wesen, sowohl im Belebten als 
auch im Unbelebten. 

Seid gute Menschen – liebt alle, dient allen, verletzt niemanden; 

Glaubt daran, dass jeder Glaube zu dem einen Gott führt. 

Lasst uns beschließen, seinen Lehren zu folgen 

Bhagawan erklärt: „Euer Leben ist mit meiner irdischen Laufbahn verflochten“, was bedeutet, dass er 
es ist, der uns für diese Sai-Mission ausgewählt hat. Als Mathematikstudent habe ich einmal versucht, 
die Wahrscheinlichkeit zu berechnen, ein Sai-Devotee zu werden. Das Ergebnis war erstaunlich – etwa 
eins zu 47 Milliarden, das bedeutet, es ist so selten, wie einen bestimmten Kieselstein in einem Haufen 
von 47 Milliarden identischen Kieselsteinen zu finden. So selten und gnadenreich ist diese göttliche 
Verbindung. 

Bis jetzt haben wir nur endlos von ihm empfangen. In diesem Jahr seines hundertjährigen Jubiläums 
wollen wir beschließen, etwas zurückzugeben – unsere aufrichtige Verpflichtung, nach seinen Lehren 
zu leben und seine Botschaft im täglichen Leben zu verkörpern.  

Sri Amar Karki ist der nationale Präsident der Sri Sathya Sai Organisation in Nepal und derzeit 
Vorsitzender der Zone 4 des Sri Sathya Sai Global Council. 

Es gibt keinen Grund, meine Macht und meine Gnade auf einen bestimmten Ort zu beschränken oder 
zu begrenzen. Unendliche Macht und Gnade sind in meinen Händen vorhanden. Manchmal ist es 
notwendig, diese Dinge in Bezug auf mich selbst zu sagen. Es hat keinen Sinn, Menschen davon zu 
erzählen, die sich weigern, es zu glauben. Menschen, die es wissen, muss man es nicht sagen. Aber 
Menschen, die es wissen und doch nicht wissen, muss man das präsentieren, was ich meine 
Visitenkarte nenne. Wenn ich es also auf mich genommen habe, euch von mir zu erzählen, dann nur, 
um euch meine Visitenkarte zu präsentieren, und aus keinem anderen Grund. 

Sri Sathya Sai 

 68
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Perlen der Weisheit 

SWAMI ÜBER DIE BEDEUTUNG VON SELBSTLOSEM DIENEN (SEVA) 

Versucht immer, denen zu helfen, die in Not sind, die leiden und die arm sind. Einst lebte in Tamil Nadu 
ein Dichter und Heiliger namens Manikkavacakar. Er pflegte auf der Veranda seines Hauses vor dem 
Bild des Herrn zu sitzen und wunderschöne Lieder zu singen, Lieder, die wie leuchtende Edelsteine 
waren, nach denen er benannt wurde. Er verkündete die Botschaft des Dienstes an der Menschheit. 
Eines Tages regnete es stark, und er suchte Schutz auf einer kleinen Veranda im Dorf. Ein anderer Mann 
kam und fragte ihn, ob er dort auch Schutz finden könne. Manikkavacakar sagte, das könne er. Er sagte: 
„Es gab nur Platz für mich, um mich auszustrecken, aber jetzt, wo du hier bist, werden wir uns 
aufsetzen.“ Später kam ein weiterer Mann und bat um Schutz. Manikkavacakar willigte ein und sagte: 
„Es gab Platz für uns beide, um zu sitzen. Jetzt, wo du auch gekommen bist, lasst uns alle stehen.“ 
Manikkavacakar lehrte dieses Prinzip, einander zu helfen und niemanden wegzuschicken, der Hilfe 
braucht. Wenn du drei Bissen zu essen hast und einen anderen Menschen ohne Essen findest, musst du 
den Geist des Dienens kultivieren und einen Bissen für den anderen Menschen abgeben. Du musst 
diese Haltung kultivieren, die guten Dinge, die du hast, mit anderen zu teilen. Nur dann kannst du das 
große Prinzip, Gott (Ishvara) in jedem Geschöpf zu finden, in die Tat umsetzen. Ihr müsst dieses Prinzip 
im täglichen Leben praktizieren. Ihr alle habt große Liebe und Verehrung für Swami, aber diese Liebe 
und Verehrung nützen nichts, wenn ihr Swamis Lehren ignoriert. Selbst wenn ihr ihn nicht verehrt, aber 
an die Wahrheit seines Wortes glaubt und es in eurem täglichen Leben umsetzt, wird Swamis Gnade in 
eurem Leben immer mit euch sein.  

Wahrer Dienst am Nächsten (Seva) 

Mehr als Reichtum ist es unerlässlich, Seva zu leisten. Ein großer Verehrer im  Bhagavatam  betete 
folgendermaßen zu Gott: „Ich strebe kein Königreich an. Ich strebe weder irgendeinen Himmel noch die 
Befreiung von der Wiedergeburt an. Ich wünsche mir nur die Gelegenheit, das Leiden meiner 
Mitmenschen zu lindern.“ 

Das Göttliche kann weder durch Opferhandlungen (yāga und yajna) noch durch Wohltätigkeit und 
andere gute Taten erfahren werden. Nur wenn ihr euch im Dienst an der Gesellschaft engagiert und 
Egoismus vermeidet, könnt ihr wirklich Frieden finden. Die Botschaft der Upanischaden von Harmonie 
und Zusammenarbeit ist für die gesamte Menschheit relevant. 

Größer als alle anderen Formen der Verehrung ist der Dienst an den Mitmenschen (Seva), geleistet in 
selbstloser und hingebungsvoller Weise. Wenn Dienst spontan erwiesen wird, ist er seine eigene 
Belohnung. Er muss als Opfergabe an Gott geleistet werden. 

Seva ist ein kleines Wort, aber es ist mit einer immensen spirituellen Bedeutung erfüllt. Hanuman ist 
das höchste Vorbild für das Ideal des Dienens. Als die Dämonen (rākshasa) Hanuman während seiner 
Suche nach Sita in Lanka fragten, wer er sei, antwortete er demütig: „Ich bin der Diener des Herrn von 
Kosala (dāso’ham kosalendrasya)“. Er begnügte sich damit, sich als demütiger Diener Ramas zu 
bezeichnen. Hanuman diente Rama, dem Prinzen der Rechtschaffenheit, ungeachtet aller Arten von 
Hindernissen. Obwohl er stark, gelehrt und tugendhaft war, hatte er nicht den geringsten Anflug von 
Stolz. Niemand kann einem anderen dienen, wenn sein Ego überhandnimmt. Die Haltung der 
gegenseitigen Hilfe und des selbstlosen Dienens entwickelt die Menschlichkeit des Menschen und hilft 
ihm, die in ihm schlummernde Göttlichkeit zu entfalten. 

Dient nicht, um Aufmerksamkeit zu erregen 

Reinheit muss sich in liebevollem Dienst ausdrücken. Hilfe für Bedürftige wird als die höchste Tugend 
(punya) bezeichnet. Anderen Schaden zuzufügen wird als Sünde verurteilt. Sai-Devotees müssen sich in 

 69
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Dienstaktivitäten engagieren, die ihr Leben heiligen. Der vorbildliche Mensch ist derjenige, der anderen 
keinen Schmerz zufügt, selbst keinen Schmerz empfindet und ein Leben im Dienst an anderen führt. 

Die Lebensspanne zwischen 16 und 30 Jahren ist entscheidend, denn dies ist die Zeit, in der das Leben 
an Süße gewinnt, in der Talente, Fähigkeiten und Einstellungen angesammelt, sublimiert und geheiligt 
werden. Wenn dem Geist in dieser Zeit das Stärkungsmittel des selbstlosen Dienens (Seva) verabreicht 
wird, ist die Lebensaufgabe erfüllt, denn dieser Prozess der Veredelung und Heiligung wird durch dieses 
Stärkungsmittel beschleunigt. Dient nicht um einer Belohnung willen, um Aufmerksamkeit zu erregen 
oder Dankbarkeit zu erlangen, oder aus einem Gefühl des Stolzes auf eure eigene Überlegenheit in 
Bezug auf Fähigkeiten, Reichtum, Status oder Autorität. Dient, weil ihr von der Liebe dazu genötigt 
werdet. 

Wenn ihr Erfolg habt, schreibt diesen Erfolg der Gnade Gottes zu, der euch, als Liebe in euch, dazu 
gedrängt hat. Wenn ihr scheitert, schreibt das Scheitern eurer eigenen Unzulänglichkeit, 
Unaufrichtigkeit oder Unwissenheit zu. Untersucht die Quellen des Handelns und reinigt sie von allen 
Spuren des Egos. Gebt nicht den Empfängern des Dienstes, euren Mitarbeitern und Kollegen oder Gott 
die Schuld. 

Die Wurzel aller Katastrophen 

Schwelgt nicht in dem Selbstbild, dass ihr Mitglieder der Sevadal (Dienstkorps) seid. Ein Egoismus 
dieser Art kann eure Effizienz als Sevadalmitglied untergraben; er wird mit Sicherheit euren spirituellen 
Fortschritt untergraben. Das Gefühl von „Ich” und „Mein” entsteht aus der Unkenntnis der Majestät 
Gottes und seiner Immanenz. Wut und Gier sind die Nachkommen dieses Übels. Dieses bösartige 
Quartett ist die Wurzel aller Katastrophen, denen der Mensch auf der Erde begegnet. 

Dienst (Seva) in all seinen Formen, überall auf der Welt, ist in erster Linie Sādhana – spirituelle Disziplin, 
geistige Reinigung. Ohne die Inspiration, die diese Haltung vermittelt, wird der Drang zwangsläufig 
nachlassen und versiegen; oder er kann in Stolz und Zurschaustellung umschlagen. Denkt einen 
Moment darüber nach: Dient ihr Gott? Oder dient Gott euch? Wenn ein Pilger bis zur Hüfte im Ganges 
steht, das heilige Wasser in seine Handflächen nimmt und unter Rezitieren einer Anrufungsformel das 
Wasser als Opfergabe an die Gottheit gießt - Arpana, wie er es nennt - dann hat er nichts anderes 
getan, als Ganges in den Ganges zu gießen! 

Wenn ihr einem hungrigen Kind Milch oder einem zitternden Bruder auf dem Bürgersteig eine Decke 
anbietet, legt ihr nur ein Geschenk Gottes in die Hände eines anderen als Gottesgeschenk! Ihr legt das 
Geschenk Gottes in ein Behältnis des göttlichen Prinzips! Gott dient; er erlaubt euch zu behaupten, ihr 
hättet gedient! Ohne seinen Willen kann kein einziger Grashalm im Wind erzittern. Füllt jeden 
Augenblick mit Dankbarkeit gegenüber dem Geber und dem Empfänger aller Gaben. 

Nährt den Willen zu „geben”, das Kleine für das Große aufzugeben, das Momentane für das 
Bedeutsame. Das Sevadal-Abzeichen ist nicht eine Dekoration, die man ohne einen „Preis” erhalten 
kann. Es ist ein Symbol für hohen Charakter, großzügige Gefühle und beständiges Streben. Es ist der 
äußere Indikator für innere Begeisterung und Stärke, Geschicklichkeit und Glauben. So wie Eisen vom 
Magneten angezogen wird, werden diese Eigenschaften, die durch euch hindurchscheinen, die 
Niedergeschlagenen, die Entmutigten und die Bedrängten zu euch ziehen. Wenn ihr stolz und 
selbstsüchtig seid, blind für die Verwandtschaft, die alle in brüderlicher Liebe verbindet, ist das 
Abzeichen ein Verrat. 

Fortschritt und Frieden hängen von Opfergeist ab 

Auf das Essen folgt die Ausscheidung; auf das Einatmen muss das Ausatmen folgen; Blut muss ein- und 
ausfließen, um zu zirkulieren und die Gesundheit zu erhalten. Auf das Einnehmen muss das Aufgeben 
folgen; sie sind die Vorder- und Rückseite desselben Prozesses. Dies gilt für Einzelpersonen, 
Gesellschaften, Nationen und die Menschheit. Fortschritt und Frieden hängen von Opfergeist, 
Entsagung und Dienst ab. 

 70
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Seid wachsam für den Ruf, überall und jederzeit; seid bereit mit einem Lächeln, einem freundlichen 
Wort, einem nützlichen Vorschlag, einer sachkundigen Fürsorge, einer freundlichen Antwort. Haltet 
Ausschau nach Gelegenheiten, zu entlasten, zu retten oder wiederzubeleben. Trainiert euch selbst, 
damit ihr schnell und gut Hilfe leisten könnt. Seva ist die lohnendste Form der Askese, die 
befriedigendste und erfreulichste! Seva entspringt der Liebe und verbreitet Liebe in Fülle. Es pflanzt 
einen Samen auf einen Stein und freut sich, wenn er sprießt! Pflanzt ihn mit Liebe, und der Samen wird 
die Liebe im Inneren des Steins entdecken und daraus Nahrung schöpfen. 

Mantra-Wiederholung (japa) und Meditation (dhyāna) machen euch effizienter 

Es kommt nicht auf die Quantität oder die Vielfalt eurer Arbeit an. Wichtig ist die innere Freude, die 
Liebe, die ihr ausstrahlt. Bloße Gefühle und Sympathie nützen nichts; sie müssen durch Intelligenz 
geregelt werden. Ermutigt die Traurigen, tröstet diejenigen, die vom Weg abgekommen sind, 
verschließt eure Augen vor den Fehlern anderer, aber haltet sie offen, um eure eigenen zu entdecken. 
All dies sind schwierige Aufgaben. Nur durch Übung könnt ihr vollkommen werden – Übung nicht nur in 
Form von Dienst, sondern auch in Form von Meditation über das Göttliche. Wiederholung des 
Gottesnamens (japa) und Meditation (dhyāna) werden euch im Bereich des Dienstes immer effizienter 
machen. 

Die Praxis von Seva wird den Geist reinigen und die Konzentration schärfen. Viele Mitglieder des 
Sevadal haben mir erzählt, dass sie nun in der Lage sind, Meditation länger und beständiger zu 
praktizieren. Es gibt einige, die jenen, die Meditation praktizieren wollen, Drogen, Beruhigungsmittel 
und Ähnliches empfehlen; aber sie wissen nicht, dass Drogen trügerisch, schwächend und gefährlich 
sind und schädliche Folgen haben. Ich empfehle Seva. 

Ihr mögt voller Drang zum Dienen sein, aber ohne Wachsamkeit und Intelligenz kann Dienst nicht 
fruchtbar sein. Jedes kleine Detail muss beachtet werden. Der Sevadal ist eine spirituelle (ādhyātmika) 
Armee – eine spirituelle Kolonne –, die sich der Selbstreinigung verschrieben hat. Mitglieder der 
Sevadal können an andere Orte entsandt werden, um andere in diesem praktischen Vedanta 
(philosophische Essenz der Veden) auszubilden. Denn wenn ein Mensch von dem Drang zu dienen und 
dem Glauben erfüllt ist, dass alle Verkörperungen des göttlichen Prinzips sind, ist das selbst der 
wirksamste Japa, die wohltätigste Meditation. 

Praktiziert, was ihr predigt; seid, was ihr vorgebt zu sein. Eure Worte und eure Taten müssen 
übereinstimmen. Haltet eure Sinne und euren Geist unter strenger Kontrolle; seid freundlich und sanft 
in eurer Sprache, verletzt nicht einmal die Gefühle eines kleinen Kindes. 

Während man sich am Seva beteiligt ist es falsch, niederen Begierden nachzugeben oder der eigenen 
Impulsivität zu folgen. Die Veden erklären, dass Unsterblichkeit nur durch Opferbereitschaft (tyāga), 
Ergebung und Unterwerfung erlangt werden kann. 

Grama Seva ist Rama Seva (Dienst am Dorf ist Dienst an Gott). Es hat keinen Wert, Rama zu verehren, 
wenn man seinem Dorf nicht gut dient. Heiligt eure Herzen und macht das Dorf zu einem Schrein für 
den Herrn in eurem Herzen. Wenn ihr dem Dorf dient, erreicht euer Dienst Sri Rama, und ihr fördert 
euer Wohlergehen in jeder Hinsicht, wirtschaftlich, sozial, moralisch und spirituell. Ihr braucht nicht 
nach Erlösung als einem gesonderten Ziel streben. Der Dienst am Dorf selbst wird Befreiung (mukti) 
gewährleisten. Bewahrt diese Wahrheit im Geiste und handelt in eurem täglichen Leben danach. 
Sozialer Dienst ist auch Tapas, eine spirituelle Übung. Er fördert die praktische Anwendung eures 
Wissens, eurer Fähigkeiten und Tugenden. 

Sai-Studenten, die sich in Seva engagieren, können Dörfer verwandeln 

Nur die Jugendlichen können Jugendliche verändern. Die Jugendlichen in den Dörfern werden inspiriert 
sein, wenn sie euch, die Studenten und Doktoranden, in khakifarbener Arbeitskleidung sehen, die 
praktisches Interesse an der Sauberkeit der Umgebung, der Gesundheit der Dorfbewohner und der 
Erfüllung ihrer Bedürfnisse zeigen. Ihr müsst die Jugendlichen zusammenbringen und zu einer Gruppe 
formen, die unter der Anleitung der Älteren die von euch geleistete Arbeit fortsetzen und ausweiten 
kann. Findet heraus, was ihre Bedürfnisse sind, damit ihr euch darum kümmern könnt. Wir können zum 

 71
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Beispiel Suppenküchen für arme ältere Menschen und ihre Angehörigen einrichten. Ihr müsst ihre 
Herzen durch Liebe gewinnen. Wenn Liebe gesät und gepflegt wird, werden die Spaltungen in den 
Dörfern verschwinden. 

Die Dorfbewohner sind im Grunde gutmütige, gottesfürchtige Menschen. Aber die Politik und die 
Verlockungen des Stadtlebens haben sie in die derzeitige Sackgasse geführt. Wenn sie weise Ratschläge 
aus dem Munde der Kinder hören, werden sie davon sicherlich beeinflusst. Übt euch darin, bei den 
Versammlungen der Dorfbewohner in ihrer Sprache zu sprechen. 

Die Gesellschaft ist das Zusammenkommen von Menschen. Die Zusammenarbeit zwischen den 
Menschen in einer Gesellschaft, motiviert durch Spontaneität und reine Absichten, ist das Kennzeichen 
von Seva (Dienst). Seva lässt sich anhand von zwei grundlegenden Merkmalen erkennen: Mitgefühl und 
Opferbereitschaft. 

Lasst mich euch sagen, dass nichts unmöglich ist zu erreichen, wenn eine organisierte Gesellschaft sich 
zum Ziel gesetzt hat, es zu erreichen. Selbst die Befreiung von materiellen Fesseln (moksha) kann durch 
den Dienst und die Förderung des Fortschritts der Gesellschaft erreicht werden. Durch das Gefühl der 
Einheit, Opferbereitschaft und Sanftheit des Mitgefühls können alle Ziele erreicht werden. 

Seva muss als die höchste Form spiritueller Disziplin (sādhana) angesehen werden. Den Armen in den 
Dörfern zu dienen, ist die beste Form von Sādhana. In den verschiedenen Formen der Verehrung des 
Göttlichen, die in der vollständigen Hingabe an das Göttliche (ātmanivedana) gipfeln, kommt Seva vor 
Ātmanivedana (Selbstergebung). Gottes Gnade wird kommen, wenn Seva ohne Erwartung von 
Belohnung oder Anerkennung getan wird. Manchmal zeigen sich während des Dienstes Ego (ahamkāra) 
und Anhaftung (abhimāna). Diese sollten vollständig beseitigt werden. 

Dienst muss Entwurzelung des Egos bewirken 

Die erste Lektion in Seva muss im Familienkreis selbst gelernt werden. Vater, Mutter, Brüder, 
Schwestern – in dieser begrenzten, eng verbundenen Gruppe muss man sich in liebevollem Dienst 
engagieren und sich auf den umfassenderen Seva vorbereiten, der außerhalb des Hauses wartet. Der 
Charakter jedes einzelnen Mitglieds bestimmt den Frieden und das Wohlergehen der Familie; der 
Charakter jeder Familie ist der grundlegende Faktor, der über das Glück und die Freude des Dorfes oder 
der Gemeinschaft entscheidet. Und der Fortschritt der Nation basiert auf der Stärke und dem Glück der 
Gemeinschaften, aus denen sie besteht. Für das Wohlergehen des Landes und der ganzen Welt sind 
also der Geist des Dienens, unerlässliche Begeisterung, konstruktive Vorstellungskraft, reine Motivation 
und selbstlose Wachsamkeit dringend erforderlich. 

Krishna war allen als allmächtig, allwissend, allumfassend und allerfüllend bekannt. Doch die 
Begeisterung, Seva zu tun, veranlasste ihn, sich am Vorabend des prächtigen Rājasūyayāga, das er zu 
feiern geplant hatte, an Dharmaraja zu wenden und ihm anzubieten, jede Art von Dienst zu 
übernehmen. Er schlug vor, man könnte ihm die Aufgabe übertragen, den Speisesaal zu reinigen, 
nachdem die Gäste das Festmahl genossen hatten! Krishna bestand auf äußerer Sauberkeit und innerer 
Reinigung. Saubere Kleidung und ein reiner Geist sind die ideale Kombination. 

Während der Schlacht von Kurukshetra, die den Höhepunkt der Mahabharata-Geschichte bildete, 
diente Krishna den ganzen Tag über als der „Fahrer“ des Streitwagens von Arjuna auf dem Schlachtfeld, 
und als die Dämmerung die Unterbrechung des Kampfes verursachte, führte er die Pferde zum Fluss, 
gab ihnen ein erfrischendes Bad und versorgte ihre Wunden, die sie während des heftigen Kampfes 
erlitten hatten, mit heilenden Salben. 

Dienst an jedem Lebewesen ist spirituelle Disziplin (sādhana) 

Der Herr setzt den Devotees ein Beispiel, dem sie folgen sollen. Er lehrt, dass jeder Dienst, der 
irgendeinem Lebewesen erwiesen wird, ihm allein dargebracht wird und von ihm mit großer Freude 
angenommen wird. Der Dienst an Rindern, Tieren und Menschen ist lobenswerte spirituelle Disziplin. 
Krankenhäuser besuchen und den Patienten auf den Stationen dienen – an solchen Diensten müssen 
sich die Mitglieder der Sri Sathya Sai Seva Organisation aktiv beteiligen. Viele tun solche Dinge heute als 

 72
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

„sozialen Dienst” und nicht als spirituelle Disziplin aus ganzem Herzen. Der Geist der spirituellen 
Disziplin ist in dieser Tätigkeit nicht zu finden. 

Durch die spirituelle Disziplin des Dienens (Seva sādhana) erreichte Hanuman die Identität mit Rama, 
so wie der Fluss die Identität mit dem Meer erreicht. Auch Arjuna betrachtete jede Handlung als 
spirituelle Disziplin, um Krishnas Gnade zu erlangen, denn Krishna wies ihn an, weiterzukämpfen und 
ihn immer in Erinnerung zu behalten –  mam anusmara yudhya cha. Auch ihr solltet Gott immer als 
euren Wegweiser im Gedächtnis behalten, egal ob ihr Patienten in Krankenhäusern versorgt oder einen 
Abfluss auf dem Basar reinigt. Das ist Askese (tapas), das ist die höchste Form spiritueller Disziplin 
(sādhana). Mehr als hundert Vorträge anzuhören oder selbst zu halten, zieht eine einzige echte Seva-
Handlung die Gnade Gottes an. 

Der Körper muss für den Dienst an anderen genutzt werden. Aktivität ist sein Hauptzweck. Krishna sagt: 
„Ich habe keine Notwendigkeit, mich in Arbeit zu engagieren, aber ich handle, um die Welt zu 
aktivieren.“ Bietet jemandem in Not von ganzem Herzen eure Dienste an und erlebt die Glückseligkeit, 
die daraus entsteht. Es muss nichts Großes sein, es kann sogar etwas Kleines sein, das von anderen 
nicht bemerkt wird. Es muss getan werden, um den Gott in dir zu erfreuen. 

Wir brauchen heute Menschen, die Freude an selbstlosem Dienst haben, aber solche Menschen sind 
selten zu finden. Ihr, die ihr zur Sri Sathya Sai Seva Organisation gehört, jeder einzelne von euch, müsst 
Dienende (sevaka) werden, die bereit sind, denen zu helfen, die Hilfe brauchen. Wenn der Sevaka 
(Diener) zum Nāyaka (Führer) wird, wird die Welt gedeihen. Nur ein Diener (kimkara) kann zu einem 
Meister (sankara) heranwachsen.  

Seid wachsam gegenüber Zweifeln und Ängsten 

Die Sri Sathya Sai Seva Organisation hat Seva als spirituelle Disziplin (sādhana) festgelegt, um diese 
schlechte Eigenschaft aus eurem Geist zu entfernen. Dienst hilft euch, das Ego zu beseitigen. Achtet 
also nicht darauf, was andere sagen könnten, wenn ihr euch in Dienstaktivitäten engagiert. Wenn ihr 
Gutes tut, warum zögert ihr dann, warum schämt ihr euch, warum habt ihr Angst? Lasst Mitgefühl und 
Opferbereitschaft eure beiden Augen sein, lasst Selbstlosigkeit euer Atem sein und Liebe eure Zunge. 
Lasst Frieden in euren Ohren widerhallen. Dies sind die fünf wesentlichen Elemente, von denen euer 
Leben abhängen muss. Gott wird euch nicht fragen, wann und wo ihr Dienst geleistet habt. Er wird 
fragen: „Mit welcher Motivation habt ihr es getan? Was war die Absicht, die euch dazu veranlasst hat?“ 
Ihr mögt den Seva abwägen und euch seiner Quantität rühmen. Aber Gott sucht nach Qualität, nach 
der Qualität des Herzens, der Reinheit des Geistes, der Heiligkeit des Motivs. 

Ihr seid keine Neulinge; ihr seid euch der Seva-Lebensweise bewusst. Aber da ihr Menschen seid, 
befallen Schleier und Nebel, Unkraut und Würmer euren Geist. Zweifel und Ängste verfolgen eure 
Arbeit. Aber seid wachsam gegen die Angriffe dieser Kräfte. Strebt jeden Tag, getreu dem Ideal, das ihr 
euch gesetzt habt, danach, eure Seva-Aktivitäten auf reine, selbstlose, heilige Weise zu verbessern. 

Die Gabe von Nahrung ist die edelste aller Gaben. Die Jahre, die dem Menschen zugeteilt sind, sind 
sehr kurz; die Welt, in der er lebt, ist sehr weit. Das Wenige, was der Mensch hier zu tun hat, muss 
schnell getan werden, an dem Ort, der ihm zugewiesen ist, innerhalb der ihm zugeteilten Zeit. Und der 
Mensch hat eine so gewaltige Aufgabe vor sich; um sie zu erfüllen, ist er als Mensch gekommen und hat 
dafür all die Verdienste, die er in vielen vergangenen Leben erworben hat, gegen diesen menschlichen 
Lebensraum eingetauscht. Die Aufgabe ist nichts Geringeres als die Manifestation der im Menschen 
schlummernden Göttlichkeit. Das einfachste und angenehmste Mittel, um dies zu erreichen, ist Seva – 
der Dienst am Menschen, der in einem Geist der Hingabe und Ergebenheit geleistet wird. Und in den 
Dörfern ist Seva (Dienst) eine wirkungsvolle Disziplin. Die beste Art von Seva besteht darin, die 
Hungrigen zu speisen. Der erste Schritt in dieser Disziplin ist die Etablierung gegenseitiger Hilfe und 
Zusammenarbeit bei allen Seva-Aktivitäten unter den Bewohnern. Dies wird Frieden, Sicherheit und 
Wohlstand für das Dorf gewährleisten. 

In der Hoffnung, dass ihr mit dem Namen Gottes auf den Lippen und mit euren Händen am Dienst 
beteiligt euer Leben der Hilfe für andere weiht und die Glückseligkeit des Geistes (spirit) verwirklicht, 
schenke ich euch allen meinen Segen! 

 73
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

EINE HOMMAGE AN SEINE VEREHRERIN,  

DER HEILIGE ELEFANT SAI GITA 

A. Srinivasa Rao 

Einleitung 

Unter den unzähligen Devotees von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba verkörperte niemand die Hingabe in 
so reiner und unschuldiger Weise wie sein geliebter Elefant Sai Gita. Jedes Mal, wenn ich ein Bild oder 
Video von Swami mit ihr sehe, erfüllt Hingabe mein Herz. Für mich rufen die Erinnerungen an Sai Gita 
heilige Momente wach, die es verdienen, geteilt, ja sogar für die Nachwelt bewahrt zu werden. 

Ich bin vielleicht nicht wirklich kompetent, über eine so fromme Gajaraja zu schreiben, die Maßstäbe 
für Hingabe, Loyalität und Standhaftigkeit gesetzt hat, denen die Menschen nacheifern können. 
Dennoch ist es unmöglich, dieser legendären Elefantin, die in jeder ihrer Gesten Heiligkeit ausstrahlte, 
keine Ehrerbietung zu erweisen. Ihr Herz schlug nur für ihren Herrn, ihr ganzes Wesen existierte nur für 
ihn. Ich betrachte es als einen unermesslichen Segen, während der Zeit des Avatars neben einer so 
edlen Seele zu leben. 

Meine früheste Erinnerung an Sai Gita stammt aus dem Jahr 1972, als sie etwa fünfundzwanzig Jahre 
alt gewesen sein muss. Von da an bis zu ihrem letzten Atemzug im Jahr 2008 war ich Zeuge ihrer Reise 
mit Swami. 

Die Herrlichkeit des Herrn wird in der Tat durch die Herrlichkeit seiner besten Devotees vergrößert. 

Ihr Leben – eine Saga der Hingabe 

In den Puranas hören wir von Tieren, die den Devis und Devatas ihre Hingabe zeigen. Doch in unserem 
Leben wurden wir Zeuge eines Elefanten, die ihr ganzes Leben ausschließlich ihrem Herrn widmete. 

Swami offenbarte einmal, dass Sai Gita in einem früheren Leben eine Königin gewesen sei und dies ihre 
letzte Geburt sei. Jeden Augenblick dieses heiligen Aufenthalts verbrachte sie in der alleinigen 
Verehrung Swamis. Wenn sie den ganzen Tag vor ihm stehen durfte, tat sie dies freudig, ohne an Essen 
oder Bequemlichkeit zu denken. Das Baden im Chitravati, das Essen oder das Ausruhen waren bloße 
Notwendigkeiten – ihre wahre Nahrung war Swamis Darshan. 

Lektion von einem Tier der Hingabe 

Einmal, unzufrieden mit den Schülern, bemerkte Swami mit göttlicher Intensität: Geht und esst den 
Dung von Sai Gita; dann bekommt ihr wenigstens etwas Hingabe! So groß war Swamis Achtung vor 
ihrer unvergleichlichen Bhakti. 

In ihren frühen Jahren hielt Swami sie innerhalb des Mandir-Geländes. Inmitten der tiefen Stille im 
Mandir gab das Klingeln der Glocke um ihren Hals, die beim sanften Schwanken läutete, den Devotees 
das Gefühl, in einem Tempel zu sein, als würde eine heilige Glocke die Anwesenheit des Herrn 
verkünden. Ein Blick auf sie rief den Darshan von Sri Ganesha selbst hervor. 

Am Fluss Chitravati, wo sie zum Baden hingebracht wurde, war ihre Freude grenzenlos – sie spritzte mit 
ihrem Rüssel Wasser, wälzte sich im Sand und wurde dann liebevoll vom Mahout geschrubbt. Nach 
jedem Bad wurden drei breite Linien aus Vibhuti auf ihre Stirn gezeichnet, wodurch sie wie ein 
göttlicher Priester in Elefantenform aussah. 

 74
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Mit majestätischem Gang, aber dennoch voller Demut und Disziplin, kehrte sie zum Mandir zurück – 
eine perfekte Mischung aus königlicher Stärke und sanfter Hingabe. 

Die tägliche göttliche Routine 

Jeden Morgen und jeden Abend wurde Sai Gita zu Swamis Darshan am Dasavataram-Tor gebracht. In 
dem Moment, in dem Swami sich näherte, kniete sie nieder und verneigte sich, um ihm mit solcher 
Hingabe eine Girlande darzubringen, dass den Anwesenden im Darshan-Bereich die Tränen kamen. 

An Festtagen spielte sie eine wichtige Rolle. Während der Dasara- und Geburtstagsfeierlichkeiten führte 
Sai Gita die Prozessionen an, geschmückt mit prächtigen Ornamenten, wobei ihr Kopf und ihre Ohren 
mit reich bestickten Samtbehängen bedeckt waren. Ein gerolltes goldenes Stirnband zierte ihr Haupt. 
Ein großes, mit Zari und Chamkis glitzerndes Tuch bedeckte ihren massigen Körper. 

Während Sai Gita mit langsamen, majestätischen Schritten vor der Prozession herging, vermischte sich 
der tiefe Klang der großen Glocke um ihren Hals mit der Musik der Nadaswarams, dem Gesang der 
Veden und dem Chor der Bhajans, die die Luft mit Heiligkeit erfüllten, während Swami ging und den 
Devotees, die ihn von beiden Seiten begrüßten, seinen Segen spendete. Sai Gita hielt am Eingang der 
Poornachandra inne und machte würdevoll Platz, damit die Prozession einziehen konnte. Im Inneren 
warteten Tausende von eifrigen Devotees mit gefalteten Händen auf seinen Darshan. 

An den Abenden von Dasara, nach Swamis Ansprache im Poornachandra Auditorium, hatte sie die 
höchste Ehre, Swami zu bekränzen, wenn er zum Mandir zurückkehrte. Swami erlaubte ihr liebevoll, die 
Girlande um seinen Hals zu legen – ein Anblick, der sich für immer in die Herzen der Devotees 
eingebrannt hat. 

Jährliche Sportprozession 

Ein weiterer wichtiger Anlass, bei dem Sai Gita Swamis Prozession anführte, war das jährliche Sportfest. 
Sie übernahm majestätisch die Führung, gefolgt von farbenfrohen Bhangra-Tänzern, der Institutsband 
und Vedam-Jungen, die die Veden rezitierten. Der Höhepunkt der Prozession war Swami selbst, der in 
einem weißen Gewand gekleidet strahlte und auf einem prächtigen Wagen saß – oder manchmal in 
einem weißen Auto – und den Devotees, die die Tribünen des Hill View Stadiums füllten, seinen Segen 
spendete. 

Wenn Swami die Tribüne erreichte, stieg er aus dem Fahrzeug und stieg auf die Tribüne, um das 
Geschehen zu beobachten. Bei einigen dieser Gelegenheiten spielte Sai Gita spielerisch ein kurzes 
Fußballspiel in seiner göttlichen Gegenwart – ihre einzigartige Art, sich den Schülern anzuschließen, 
ihre Freude zu teilen und ihre Reise an ihrer Seite fortzusetzen. 

Mein persönlicher Segen 

An einem solchen Dasara-Abend, als Sai Gita Swami mit einer Girlande schmückte, erhielt ich meinen 
ersten persönlichen Segen. Ich war gerade acht Jahre alt und litt seit vielen Monaten unter starken 
Bauchschmerzen. Meine Mutter brachte mich zusammen mit meiner alten Großmutter nach Parthi. 

Als Swami Sai Gita segnete, beklagte sich meine Großmutter, die in der Nähe saß, bei ihm über ihr 
nachlassendes Sehvermögen. Swami trat mitfühlend näher und sagte auf Telugu: Avuna, Gaani Emi 
Chustaavu –i Padu Prapanchanni? („Ja, aber was gibt es auf dieser schlechten Welt schon zu sehen?“) 

Ich saß in der Nähe auf Peddabottu Ammas Schoß. Da ich unbedingt näher an Swami herankommen 
wollte, beugte ich mich vor und streckte die Hand aus, um an seinem Gewand zu zupfen. Swami drehte 
sich plötzlich um und rief scharf „Eh!“, als würde er mich sanft zurechtweisen. Doch dieser eine Blick in 
meine Augen löste Schockwellen in mir aus. Von diesem Augenblick an verschwanden die 
Bauchschmerzen, die mich geplagt hatten, vollständig – und sie kehrten nie wieder zurück. 

 75
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Ihre persönlichen Interviews mit dem Herrn 

An bestimmten Festtagen, nachdem Swami die Versammlung und die Programme gesegnet hatte, ging 
er zu ihr. Die Menschenmenge wartete in andächtiger Stille und beobachtete, wie sich ein einzigartiges 
Ereignis entfaltete. Swami fütterte sie liebevoll mit Ragi-Bällchen, Früchten und Köstlichkeiten, die er 
ihr sanft in den Mund steckte. Seine Robe und seine Ärmel wurden oft von ihrem Speichel nass, aber 
Swami achtete nicht darauf, da er solche Dinge nicht beachtete. Für ihn zählte nur die Freude, seine 
geliebte Anhängerin zu füttern. 

Der Mahout stand still in der Nähe, mit einer Schüssel Wasser und einem Handtuch, damit Swami sich 
dort seine Hände reinigen konnte. Doch für die Zuschauer war es, als würde der Herr zeigen, dass reine 
Liebe alles akzeptiert – ohne zu zögern. 

Diese wenigen Minuten gehörten nur ihr allein – wie ein persönliches Gespräch mit dem Herrn selbst. 
Swami unterhielt sich mit ihr in einem vertraulichen Flüsterton, streichelte ihren Rüssel und ihr Gesicht 
mit zärtlicher Zuneigung. Sie wiederum schien nur auf ihn zu reagieren. Sie hatte ihre eigene Sprache 
der Hingabe, die nur Swami verstand. Die Devotees staunten darüber, wie sie still dastand, mit sanften 
Augen, sich in seiner Zuneigung sonnend, als wäre sie in göttlicher Glückseligkeit versunken. 

Mein Tag mit Swami und Sai Gita 

Auch ich hatte einmal das Glück, Teil einer solchen Szene zu sein. Am Krishnashtami-Tag 1987 winkte 
Swami mich zu sich und bat mich, einen Korb mit Bananen für ihn zu tragen, die er Sai Gita füttern 
wollte. Mein Herz machte einen Sprung – ich konnte mein Glück kaum fassen. Ich stand ganz in der 
Nähe und beobachtete das ganze Spektakel, während Swami Bananen aus dem Korb nahm, sie liebevoll 
fütterte und sich vertraulich mit ihr unterhielt. Sai Gita hatte eine besondere Art, mit ihrem Herrn zu 
kommunizieren.  

Unruhig in der Trennung, glückselig im Darshan 

In den ersten Jahren war Sai Gita an einen Neem-Baum direkt gegenüber von Swamis Mandir 
angebunden. Das war ihr glücklichster Ort, denn dort konnte sie täglich den Darshan ihres Herrn 
empfangen und jede seiner Bewegungen beobachten. Aber 1981 wurde sie vom Mandir zum Gokulam 
verlegt. Diese Trennung brach ihr das Herz. Da sie es nicht ertragen konnte, Swami nicht jeden Tag zu 
sehen, zerbrach sie eines Nachts ihre Ketten und lief zurück zum Mandir. Das war ihre Art zu erklären, 
dass das Leben ohne ihn keinen Sinn hatte. Swami beruhigte sie jedoch sanft, und sie gab nach. Von da 
an besuchte Swami selbst von Zeit zu Zeit das Gokulam, um sie mit seinem Darshan zu beruhigen. 

Später wurde sie erneut verlegt, diesmal an einen Ort gegenüber dem Jungenwohnheim. Dies erwies 
sich als Segen, denn von dort aus konnte sie fast täglich seinen Darshan empfangen. Nach den 
morgendlichen Bhajans unternahm Swami oft eine Autofahrt, und Sai Gita entdeckte sein Auto 
unfehlbar in dem Moment, in dem es auftauchte. 

Swami erzählte oft in seinen öffentlichen Ansprachen, dass Sai Gita unter all den vorbeifahrenden 
Autos sein Auto immer wiedererkennen konnte. Sobald sie spürte, dass Swamis Auto kam, rannte sie 
mit lautem Trompeten auf ihn zu, um ihn zu begrüßen. Wenn die Jungen sahen, wie sie herbeieilte, 
rannten auch die Jungen aus dem Wohnheim hinaus, um Darshan zu erhalten, als würden sie mit ihr 
um die Wette laufen. 

In Wahrheit gab es keinen Unterschied zwischen uns und ihr – sie war ein weiteres eifriges Kind 
Swamis, das mit sehnsüchtigen Augen und unruhigem Herzen auf den flüchtigen Blick ihres geliebten 
Meisters wartete. 

 76
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Sommerkurs 

Für den Sommerkurs in Brindavan lief sie den ganzen Weg von Parthi nach Whitefield, was mehr als 
eine Woche dauerte. Sie begrüßte Swami jeden Tag, wenn er zum Darshan herauskam. 

Charakteristischer Gruß 

Sie bot ihm immer ihren charakteristischen Gruß dar, wobei sie ihren Rüssel zu einem U formte, was 
ausschließlich für ihn reserviert war. Es war ein Anblick, der den Göttern würdig war. Es war ihr 
Ausdruck dafür, dass sie in seiner Gesellschaft glücklich war. Sie ließ niemanden zwischen sich und den 
Herrn kommen. 

Eine Sadhaka 

Sie verzichtete auf die Freuden, frei umherzustreifen und sich in Büschen und Bäumen auszutoben. Sie 
aß, was ihr als Prasadam gegeben wurde. Erst gegen Ende, als Swamis Darshans seltener wurden, 
gönnte sie sich einige Leckereien in den Zuckerrohrfeldern und ein Bad im Wasser. Sie führte ein 
strenges Leben, wie eine echte spirituelle Sadhaka. 

Sie hatte Eigenschaften, denen Menschen nacheifern sollten, um Erlösung zu finden. Ich schätze sie als 
die bedeutendste unter den Sai-Devotees ein. 

Letzte Riten 

Sri Rama vollzog die letzten Riten für Jatayu, und Swami war Zeuge der letzten Riten für seine geliebte 
Devotee. Kein Mensch erhielt jemals eine solche Ehre. Swami nahm emotional Abschied von ihr und 
ehrte sie mit einem Samadhi, wodurch er ihr einen Status verlieh, der nur den Heiligsten vorbehalten 
ist. 

Fazit 

Sai Gita war nicht nur ein Elefant, sie war ein Vorbild für wahre Hingabe und Ergebenheit. Jede ihrer 
Gesten strahlte Heiligkeit aus, ihr ganzes Wesen war eine Opfergabe an ihren Herrn. 

Ihr majestätischer Gang, ihr vorbildliches Leben und vor allem ihre unerschütterliche Hingabe an ihren 
Herrn bleiben für immer in meiner Erinnerung. 

Für mich ist sie der Beweis dafür, dass Hingabe über die Artengrenzen hinausgeht und dass die reinste 
Liebe darin besteht, nur für Gott zu leben. Ich schätze mich wirklich gesegnet, dass ich in meiner 
Lebenszeit dieses großartige Schauspiel der Hingabe miterleben durfte. 

Sie hat sich ein Kapitel in den Annalen der göttlichen Geschichte des Avatars gesichert, einen ewigen 
Ehrenplatz in der Geschichte von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. 

Der Autor, ein MBA-Absolvent der SSSIHL, war bis 2021 als Senior Manager für Finanzen und 
Rechnungswesen bei SSSIHMS in Prasanthigram tätig. Nach seiner Pensionierung ist er als 
Beauftragter für Sonderaufgaben – Finanzen und Rechnungswesen bei SSSIHMS in Prasanthigram 
tätig.  

 77
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Perlen der Weisheit 

SWAMI ÜBER DIE BEDEUTUNG VON HINGABE (BHAKTI) 

Die Upanischaden sagen, dass köstlicher Saft (rasa; Glück, die Freude der Gottvereinigung) Brahman ist. 
Um diese Glückseligkeit zu erfahren, schrieben sie neun Arten der Hingabe (bhakti) vor. Hingabe wird 
im allgemeinen Sprachgebrauch auf vielerlei Weise beschrieben, aber die Veden sagen, dass es drei 
Arten von Hingabe gibt: Bhautika (sich auf den Körper beziehend), Ekānta (Zurückgezogenheit) und 
Ananya (ohne Ablenkung, zielgerichtet). Diese wurden auf unterschiedliche Weise beschrieben, und es 
wurden auch verschiedene Kommentare darüber verfasst. 

Zuhören (shravana), Verinnerlichung des Gelernten (manana) und Praktizieren des Gepredigten und 
Gelernten (nidhidhyāsana), die mit Yajna verbundenen Rituale, der Besuch verschiedener Pilgerstätten 
(kshetra) und verschiedene Arten des Dienstes wie Wohltätigkeit (dāna und Dharma) werden alle als 
Bhautikabhakti (Hingabe, die sich auf erschaffene oder lebende Wesen bezieht) klassifiziert. Mantra-
Wiederholung (japa), Askese (tapas) und Sandhya- (die Zeit der Dämmerung) Riten stehen alle mit 
dieser ersten Art von Hingabe in Verbindung. Die Errichtung von Tempeln, die Weihe von Götterbildern, 
die Verehrung in Tempeln und die damit verbundenen Rituale sind ebenfalls Bhautikabhakti. All dies 
steht in Verbindung mit dem Physischen (jada). 

Der zweite Schritt auf dem Weg der Hingabe 

Auf diesem Weg sollten wir langsam zum zweiten Schritt von Ekāntabhakti voranschreiten. Viele 
Menschen denken, Ekāntabhakti bedeute die Hingabe an ein einziges Idol oder eine einzige Form und 
das Erleben einer mentalen Vision dieser einen Form, ausschließlich in der Privatsphäre. Das ist nicht 
richtig. Ekāntabhakti ist ein subtiler Zustand, der durch wirksame Kontrolle des Geistes und das Erleben 
des inneren Selbst (antarātman) erreicht wird. Es ist nicht richtig zu denken, Kontrolle des Geistes 
bedeute, ihn still zu halten, ohne dass er umherwandert. Die richtige Bedeutung von Ekānta ist, den 
Geist von unreinen Gedanken zu reinigen. Dies ist eine spirituelle Disziplin, die in einer einsamen 
Atmosphäre, an einem ruhigen Ort, frei von Lärm oder Störungen jeglicher Art, praktiziert werden 
sollte. 

Die beste Zeit für diese Praxis ist zwischen 3:00 und 5:00 Uhr morgens, was als Brahmamuhūrta 
bezeichnet wird. Man sollte sich eine bestimmte Zeit in diesem Zeitraum aussuchen, die Tür schließen, 
keinen Kontakt zu anderen Menschen aufnehmen, stillsitzen und die Spanne des Ein- und Ausatmens 
anpassen. Es ist wichtig, dass die Zeitspanne des Ein- und Ausatmens gleichbleibt. Durch allmähliches 
Üben muss die Anzahl der Atemzüge von acht oder zehn pro Minute auf zwei oder einen reduziert 
werden. Ihr könnt euch Zeit lassen und die Anzahl der Ein- und Ausatmungen schrittweise reduzieren. 
Der Fluss der Gedanken im Geist (sankalpa und vikalpa – mentale Vorsätze und Zweifel) beeinflusst und 
stört auch die Atmung. 

Die Bedeutung der Reinheit und Beständigkeit des Geistes 

Um den Atem auf diese Weise zu kontrollieren und ihn in die richtige Richtung zu lenken, gibt es eine 
sehr wirksame Methode, die angewandt werden kann. Die Zungenspitze muss sanft die Rückseite der 
Zähne berühren. Wenn sie in dieser Position gehalten wird, werden die Gedanken im Geist weniger und 
man kann sich auf die Kontrolle des Atems konzentrieren. Wenn ihr die geistigen Gedanken und 
Gegengedanken kontrolliert und euch von Gedanken an den Körper und die Dinge um euch herum löst, 

 78
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

gelangt ihr in einen Zustand, in dem der Geist frei von Gedanken und Wünschen ist und sich auf Gott 
konzentrieren kann. 

Im Zustand von Ekāntabhakti löst sich der Geist auf und befindet sich in einem Zustand der Stille. Gott 
ist überall in jedem, wenn der Geist von allen Unreinheiten befreit ist. Menschen mit Ekāntabhakti 
erfahren allein die Gegenwart Gottes. Durch kontinuierliches Training und Üben von Ekāntabhakti 
werdet ihr in der Lage sein, den Atman in euch zu erkennen. Der Atman ist in euch. Ihr könnt ihn nicht 
sehen, weil Unreinheiten und Wellen von Vorlieben und Abneigungen um euch herumtreiben. Wenn 
ihr diese Unreinheiten beseitigt, ruht der Geist in einem reinen Zustand. Wenn ihr in diesem Zustand 
euren Blick nach innen richtet, werdet ihr die Schau des Göttlichen (sākshātkāra) haben. Das ist 
Ekāntabhakti, über die wir in Büchern lesen. Ekāntabhakti wird nur verwirklicht, wenn ihr euren Blick 
nach innen richtet, weg von den Sinnesobjekten, und den reinen Atman erfahrt. Ekāntabhakti ist 
inneres Sehen (antardrishti), während Bhautikabhakti die äußere Sicht (bahirdrishti) ist. 

Ananyabhakti (Hingabe ohne Ablenkung) 

Nachdem man Bhautikabhakti und Ekāntabhakti erlangt hat, ist Ananyabhakti leicht zu erreichen. Wir 
haben den Eindruck, Ananyabhakti bestehe darin, sich Gott hinzugeben und zu sagen: „Ich habe keinen 
anderen Retter als dich.“ Wir glauben, allein durch die Erklärung: „Du bist Mutter, Du bist Vater, Du bist 
Freund und Du bist mein Retter, oh Gott der Götter!“ hätten wir uns hingegeben und würden 
Ananyabhakti praktizieren. Dies ist jedoch nur mündliche Ananyabhakti. Wahre Ananyabhakti entsteht 
durch tiefes Erforschen der Realität des inneren Selbst. 

Die Erfahrungen, die man im Wachzustand macht, und die Dinge, die man im Traum und im Tiefschlaf 
sieht, erweisen sich als illusorisch und vergänglich, wenn man sie tiefgehend untersucht. Nach einer 
solchen Erforschung kommt Ananyabhakti zu dem Schluss, dass alles, was man in allen drei Zuständen 
sieht, illusorisch ist. Man wird entdecken, dass das „Ich”, das in allen drei Zuständen vorhanden ist, nur 
der Atman ist und dass es keinen Unterschied zwischen diesem Atman (Selbst) und dem Paramatman 
(höchstes Selbst) gibt. Wenn der Gedanke an den Körper nicht vorhanden ist, wird es auch keine 
Dualität geben. Wo es keinen Gedanken an ein Zweites gibt, ist Ananya. Um diesen Zustand von Ananya 
zu erreichen, muss man die Stufe von Ekāntabhakti durchlaufen. 

Ohne Glauben oder reine Liebe werden alle Argumente, die man vorbringt, alle Nachforschung, die 
man anstellt, keine Ergebnisse bringen. Wenn man sich in Zweifeln verliert, kann man selbst in vielen 
Leben niemals Erfolg haben. Ananyabhakti kann als „bedingungsloser Glaube” beschrieben werden. 

König Parikshit musste innerhalb von sieben Tagen sein Leben aufgeben. In dieser Phase kam Shuka, 
der große Weise (Rishi), um ihn über Gott zu belehren. Shuka hatte keine Bindung an die Welt. Wenn 
ein so großer Weiser die Hingabe der Gopikas als den höchsten Zustand der Hingabe beschreibt, kann 
man erkennen, wie groß ihre Hingabe war. Es war Ananyabhakti im höchsten Sinne. Parikshit fragte 
Shuka Mahārishi, wie die Gopikas Ananyabhakti erlangten und Göttlichkeit erfuhren. Shuka stellte 
Parikshit eine Gegenfrage, ob er Krishna für einen Kuhhirten hielte; wenn ja, hätte es keinen Sinn, ihn 
zu unterweisen. Er sagte, er würde Vedanta und Bhagavatam nur jenen beibringen, die volles Vertrauen 
in Gott hätten. Nur diejenigen, die lernbegierig sind, das Vertrauen haben und den festen Glauben 
(shraddhā) besitzen, um die Göttlichkeit zu erfahren, können unterwiesen werden. 

Mitglieder der Sri Sathya Sai Seva Organisationen sollten versuchen, dem richtigen Weg zu folgen und 
ihre eigenen spirituellen Bemühungen auf die Ebene von Ananyabhakti zu heben. Die Welt befindet 
sich heute in einem sehr schlechten Zustand. Die Situation kann sich nur durch Gläubige (āstika) 
verbessern, die an das Göttliche glauben. Sie sollten Verkörperungen der Liebe (premasvarūpa) werden 
und durch ihre spirituelle Disziplin (sādhana), unterstützt durch Geduld, Nachsicht und Mitgefühl, ihre 
Rolle im Dienst an der Gesellschaft spielen und zur Verbesserung der Welt beitragen. Gott ist in euch 
gegenwärtig und beobachtet mit Tausenden von Augen, was ihr tut. Auch wenn niemand sonst euch 
sieht, Gott beobachtet immer eure Handlungen. Tut alles mit diesem Bewusstsein. 

 79
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Jenen Anhängern, die beständig an mich denken und mich mit voller Hingabe verehren, denen, die in 
ihren Gedanken mit mir vereint sind, gewähre ich volle Sicherheit und kümmere mich persönlich um ihre 
Bedürfnisse. (Ananyāsh chintayanto mām ye janāh paryupāsate, teshām nityābhiyukthānām yoga 
kshemam vahāmyaham). 

So wurde das Konzept von Ananyabhakti in der Bhagavadgita von Krishna vollständig und anschaulich 
erklärt. Ananyabhakti ist zielgerichtete Hingabe an Gott, die völlige Ergebung beinhaltet. Man sollte 
seinen Geist nicht spalten und nur einen Teil davon Gott darbringen. Der Geist muss in seiner 
Gesamtheit in den Allmächtigen eintauchen. Einmal gab Uddhava den Gopikas folgenden Rat: „Da ihr 
die heiligen Schriften (shastra), die Purānas und die Veden nicht kennt, solltet ihr dem Weg der Yoga-
Meister folgen, um die Vereinigung mit Gott zu erlangen.“ Niraja, eine der Gopikas, antwortete: „Wir 
haben nur einen Geist, nicht viele; dieser Geist ist zusammen mit Krishna nach Mathura gegangen. 
Ohne Geist sind wir nicht in der Lage, dich zu verstehen!“ 

Ein Mensch mit einem fragmentierten Geist kann zielgerichtete Hingabe (ananyabhakti) nicht 
erreichen. Ein zersplitterter Geist ist ein Hindernis für den spirituellen Fortschritt. Sich mit einem 
fragmentierten Geist auf Gott zu konzentrieren, ist eine vergebliche Übung. Zielgerichtete Hingabe ist 
der einfachste Weg zur Erlösung. Tatsächlich wird der Ananyabhakta zu einem Jīvanmukta (einem 
während seines Lebens Befreiten). 

Der Pfad der Weisheit (jnānamārga), der Pfad der Hingabe (bhaktimārga) und der Pfad des Handelns 
(karmamārga) 

Man sollte nicht denken, dass diese drei Wege – der Weisheit, der Hingabe und des Handelns – 
einander widersprechen. Wenn wir die Arbeit, die wir tun, die Zeit, die wir verbringen und die Nutzung 
unseres Körpers heiligen können, dann wird es möglich sein, die Wahrheit zu erkennen, und deshalb 
sind sie von einem Schritt zum nächsten übergegangen. Sie sind von Karma (Heiligung der Handlung) zu 
Hingabe und Weisheit übergegangen. Das ist der Grund, warum all diese Aspekte als komplementär 
und nicht als widersprüchlich behandelt werden müssen. 

Dualität (Dvaita), Nichtdualität (Advaita) und bedingte Nichtdualität (Vishishtādvaita) 

Nur in Bezug auf den Körper, den Geist und das tägliche Leben wurden diese drei Philosophien – Dvaita, 
Advaita und Vishishtādvaita – gelehrt. Aus der Sicht des Körpers wurde der Weg des Handelns (Karma) 
gelehrt. Aus der Sicht des Geistes wurde der Weg der Hingabe (bhakti) gelehrt. Aus der Sicht des 
eigenen täglichen Lebens wurde der Weg der Weisheit (jnāna) gelehrt. Um den Menschen in die Lage 
zu versetzen, diese zu praktizieren, lehrten Madhvācārya, Shankara und Rāmānuja diese drei Wege, die 
als königliche Wege für die Menschheit zur Erlangung der Erlösung bezeichnet werden können. 

Ihr solltet auch die Bedeutung des Pfades der Hingabe erkennen und wissen, dass ihr den Herrn auf 
dem Weg der Hingabe erreichen könnt. Ohne innere Reinheit wird jede Arbeit, die ihr verrichtet, 
vergeudet sein. Sie wird keine Ergebnisse bringen. Shankara lehrte, dass wir angesichts der 
Vergänglichkeit und Flüchtigkeit der Welt Hingabe an den Herrn haben sollten. 

Der Name des Herrn, der den dämonischen Charakter in nektarartige Essenz verwandeln kann, ist 
wahrhaftig der Zufluchtsort des Friedens für alle und für die Welt. Diesen Namen ohne Unterbrechung 
in unaufhörlichem und unerschütterlichem Fluss (wie Tailadhara) zu wiederholen, diese Form und 
diesen Namen immens und freudig zu lieben, das verdient es, Hingabe (bhakti) genannt zu werden. 
Jeder kann diese Hingabe erlangen. Jeder kann ein solcher Verehrer werden. Die Tür des Bhaktiyoga 
steht allen offen. Die einzige Voraussetzung oder das einzige Zulassungskriterium ist der Wunsch nach 
Moksha, der Befreiung aus dem Kreislauf von Geburt und Tod. Dieser Wunsch berechtigt den 
Menschen zu seinem Erbe. Hingabe bedeutet die höchste Liebe, Prema, die auf den Herrn gerichtet ist. 

 80
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Eine solche Liebe entsteht erst, wenn man die Herrlichkeit, die Anmut und die Pracht des Herrn sowie 
seine angeborenen Merkmale wie Allwissenheit, Allmacht und Allgegenwart in der gesamten 
Schöpfung erkannt hat. Wer mit einer Liebe dieser Art ausgestattet ist, wer im Herrn wohnt, wird mit 
Sicherheit befreit werden. 

Hingabe (bhakti) und Anhaftung (anurāga) 

Bhakti und Anurāga sind von ähnlicher Natur. Inwiefern? Beide sind frei von Hass (dvesha). Der Geist 
eines Devotees ist an Gott gebunden. Der Geist eines weltlichen Menschen ist nur von Zuneigung oder 
Anhaftung (anurāga) an weltliche Objekte befallen; aber dieselbe Anhaftung führt, wenn sie die Form 
von Hingabe oder Liebe zu Gott annimmt, zur Verwirklichung der Gottheit selbst. 

Hingabe und Wissen (bhakti und jnāna) 

Wissen (jnāna, auch: Weisheit, höheres Wissen) ohne Hingabe (bhakti) verursacht Hass. Das Wissen 
solcher Menschen kann nicht als Wissen bezeichnet werden; es ist in Wahrheit Unwissenheit (ajnāna). 
Nur durch Hingabe wird Wissen allmählich stabilisiert und tief verwurzelt. 

Bhakti und Jnāna sind wie ein Gespann von Ochsen für den Wagen; beide müssen im Einklang ziehen. 
Jeder muss mit dem anderen Schritt halten und ihm helfen, den Wagen zu ziehen. Selbst wenn einer 
von ihnen fehlt, kann der Wagen nicht richtig gezogen werden. Wissen muss helfen, Hingabe zu 
intensivieren; Hingabe muss dazu beitragen, Wissen zu stärken. 

Was ist das Anzeichen dafür, dass ihr in der Entwicklung von Wissen Fortschritte macht? Das Zeichen ist 
die Ausweitung von Liebe. Wenn Hingabe, oder anders ausgedrückt, die Liebe zum Herrn erwacht, wird 
die Unwissenheit nach und nach verschwinden. Hingabe ist das Gegenteil von Hass. Hingabe (bhakti) ist 
also Liebe (prema), ausgedrückt als Zuneigung oder Verbundenheit (anurāga) mit Gott. 

Aufgrund der Zusammenarbeit von Hingabe (bhakti) und Wissen (jnāna) konnten die Gopikas von 
Brindavan Befreiung (moksha) erlangen. Ihre Bindung (anurāga), ihre Hingabe an Krishna, verlieh ihnen 
auch das höchste Wissen (jnāna). Aus dem obigen Beispiel geht klar hervor, dass Hingabe Wissen 
unterstützt und erleichtert und umgekehrt. Nun, die Essenz von Hingabe und Wissen ist Frieden 
(shānti), die höchste Form des Friedens (prashānti), die Herrlichkeit spirituellen Lichtes (prakānti) und 
das höchste Licht der höchsten Offenbarung (paramajyoti). 

Wissen (jnāna) ist ein Glied (anga) von Hingabe (bhakti). Das ist Anurāga. Anhaftung an Gott ist äußerst 
segensreich. Es bringt das größte Gut, den größten Segen (shubha) hervor. Es bindet den Menschen 
nicht an die Welt (prapanca). Darüber hinaus führt es ihn an der Hand auf dem Weg zur Befreiung. 

Hingabe allein ist der höchste Weg. Es gibt eine Aussage über die Überlegenheit der Anhänger des 
Pfades des Hingabe gegenüber jenen, die Anhänger des Pfades des Handelns oder des Wissens oder 
des Yoga sind. Diese Aussage lautet: „Der Yogi (der dem Yoga der Hingabe folgt) ist höher als der 
Sannyasin, und auch freundlicher und edler als der Wissende (Jnāni); außerdem ist er angesehener als 
der spirituelle Sucher, der sich der Disziplin des Handelns (Karma) verschrieben hat.“ 

Hingabe (bhakti) und Glaube (shraddhā) 

Das ist der Grund, warum selbst in der Gita Krishna Arjuna anwies: „Du musst ein Yogi werden, der der 
Beste ist.“ Er sagte auch: „Wer unter den Yogis mich mit unerschütterlichem Glauben (shraddhā), mit 
Herz und Seele (antarātman) mit mir verschmolzen, verehrt und mir dient, der wird von mir tatsächlich 
als derjenige mit der höchsten Hingabe angesehen.“ Daraufhin fragte Arjuna: „Anhänger, die Dich 
immer so verehren, und diejenigen, die Dich als unzerstörbar (avināsha), unwahrnehmbar (avyakta) 
usw. verehren ... welche von diesen, o Herr, waren siegreicher im Yoga?“ Darauf antwortete Krishna: 
„Diejenigen, die ihren Geist auf mich richten und mich mit höchstem Glauben freudig verehren.“ Wenn 
also Hingabe und Glaube (shraddhā) an Gott zusammenkommen, dann unterstützt Hingabe in der Form 

 81
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

von Glauben den Glauben. Glaube kennt keine Begrenzungen, und so haben auch seine Ergebnisse kein 
Ende und keinen Niedergang. Obwohl Hingabe an Gott nicht das Ergebnis irgendeiner Methode (kriyā) 
ist, hängt seine vollständige Entfaltung von bestimmten spirituellen Praktiken (sādhana) ab, so wie 
Jnāna als inneres Sadhana und Bhakti (als Liebe zum Dharma, zum rechten Handeln; Liebe zum Dharma 
wird zur Liebe zu Gott) als äußeres Sadhana. 

Zuhören (shravana), Reflektion (manana) und tiefe Versenkung (nidhidhyāsana) 

Wenn das Göttliche (Brahman) selbst das Objekt ist, wird es zu Weisheit (jnāna) oder Intellekt (buddhi). 
Shravana (das systematische und regelmäßige Hören von Dharma Shastras und Vedanta von einem 
kompetenten Lehrer), Manana (das Sich-Erinnern an das Gehörte) und Nidhidhyāsana (das Nachdenken 
über die Dinge, an die man sich erinnert hat) sind die spirituellen Praktiken, die ohne Unterbrechung 
durchlaufen werden müssen, bis Hingabe (bhakti) vollständig entwickelt und erhabene Hingabe 
(parabhakti) erreicht ist. Stattdessen gehen die Gottergebenen (bhakta) oft mit Gott in einer Haltung 
des Feilschens oder im Geiste eines Händlers um! Diese Haltung sollte aufgegeben werden. Wer von 
seinem Gott etwas anderes als Hingabe oder selbstlose Liebe (Prema) verlangt, ist in Wahrheit kein 
wahrer Devotee. Der ununterbrochene Fluss von Liebe zu den Füßen des Herrn, das ist echte 
überzeugte Hingabe an den Herrn (īshvara pranidhana bhakti). Durch Hingabe an Gott wird auch der 
Erfolg in der vollständigen Versenkung (samādhi) schnell eintreten. Nur dann kann man echten Frieden 
erlangen. Das ist wahrhaftig für alle der Zufluchtsort des Friedens. 

EINE REISE DER GÖTTLICHEN GNADE UND DES DIENENS 

Dr. Shivendra Kumar 

Das Kind, das mit Swamis Gnade geboren wurde 

Meine Eltern haben mir von Anfang an immer gesagt, dass ich aufgrund von Swamis Gnade geboren 
wurde. Sie waren schon viele Jahre verheiratet und sehnten sich nach einem Kind, als meine Mutter 
ernsthaft zu Swami betete und Träume hatte, die schließlich zu meiner Geburt führten. Diese 
grundlegende Wahrheit – dass ich allein durch seine Gnade existiere – prägte jeden Moment meines 
Lebensweges. Seit meiner Kindheit wusste ich, dass ich aus einem bestimmten Grund hier war, obwohl 
ich nicht verstand, aus welchem. Ich wusste einfach, dass ich Swamis Arbeit tun musste. 

Dieses Bewusstsein war keine Last, sondern befreiend. Es bedeutete, dass jede Gelegenheit, jede 
Herausforderung und jeder Erfolg Teil einer göttlichen Choreografie war, die vom Meister selbst 
orchestriert wurde. Wenn ich über meinen Lebensweg nachdenke – von einem kleinen Bezirk in Fidschi 
bis hin zu Führungspositionen in der globalen Sai Organisation – sehe ich seine Hand, die jeden Schritt 
leitet. 

Während meiner Kindheit in Fidschi begann ich im Balvikas-Programm, das meine Eltern in unserem 
kleinen Bezirkstempel ins Leben gerufen hatten. Anfangs bestand meine Verbindung hauptsächlich 
über die Musik – ich nahm vor allem teil, um Tabla zu spielen, das ich seit meinem siebten Lebensjahr 
gelernt hatte. Die Vorträge und spirituellen Diskussionen interessierten mich damals nicht; ich las nur 

 82
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

die Comics in den monatlichen Balvikas-Magazinen. Doch Swami nutzte sogar diesen musikalischen 
Faden, um mich tiefer in seine Mission einzubinden. 

Durch Retreats mit inspirierenden Rednern und das Vertrauen, das mir die Älteren durch die 
Übertragung von Führungsaufgaben entgegenbrachten, begann ich, Fähigkeiten zu entdecken, die ich 
an mir selbst nicht erkannt hatte. Jede Verantwortung offenbarte mir neue Dimensionen des Dienens 
und vertiefte meine Verbindung zu seiner Arbeit. 

Dienen lernen: Vom Zögern zur Offenbarung 

In meiner Jugend fühlte ich mich nicht besonders zu Prasanthi Nilayam hingezogen. Ich glaubte, dass 
Seva in meinem örtlichen Zentrum eine ausreichende Verbindung zu Bhagawan sei. Ich hatte den Ort 
einige Male besucht, aber nie die Anziehungskraft gespürt, von der andere berichteten. Meine 
Verwandlung kam durch einen unerwarteten Moment der Gnade. 

Eines Abends kam ich erschöpft von der Arbeit nach Hause und hielt meinen kleinen Sohn in den 
Armen. Der Stress des Tages schmolz dahin, als ich in diesem Moment pure Freude empfand. Dann kam 
mir ein tiefgründiger Gedanke: Wenn mich das Halten meines Kindes so glücklich machte, würde Swami 
dann nicht die gleiche Freude empfinden, wenn er mich in Prasanthi Nilayam sähe? 

Diese Erkenntnis revolutionierte mein Verständnis. Es ging nicht immer darum, dass ich Bhagawan sah, 
sondern auch darum, dass Bhagawan mich sah. So wie ich meine Eltern besuchte, um ihnen Freude zu 
bereiten, begann ich, Prasanthi zu besuchen, um Swami das Glück zu ermöglichen, sein Kind nach 
Hause zurückkehren zu sehen. 

Swamis perfekte Inszenierung 

Während meiner gesamten Reise hatte sich Swamis göttliche Inszenierung auf unzählige Weise 
manifestiert und oft seine Beteiligung unmissverständlich deutlich gemacht. Wenn Herausforderungen 
auftraten, wurden sie zu Gelegenheiten, seine schützende Hand in Aktion zu erleben. 

Während der Planung großer Veranstaltungen hatte ich beobachtet, wie Swami dafür sorgte, dass jedes 
Detail genau zum richtigen Zeitpunkt an seinen Platz fiel. Der Zeitpunkt, zu dem Teammitglieder zu 
Projekten hinzukamen, die Verfügbarkeit von Veranstaltungsorten, sogar die Lösung logistischer 
Herausforderungen – all das zeigte seine akribische Sorge für seine Mission. 

Am meisten beeindruckte mich, wie er uns Jahre im Voraus auf die Aufgaben vorbereitete, die wir 
schließlich erfüllen würden. Rückblickend kann ich erkennen, wie Erfahrungen aus vergangenen 
Jahrzehnten die Grundlage für meine heutigen Aufgaben bildeten. Jede Herausforderung trug dazu bei, 
die Werkzeuge zu entwickeln, die für den zukünftigen Dienst benötigt wurden, jede Verbindung ließ das 
Netzwerk entstehen, das für das Gedeihen seiner Arbeit erforderlich war. 

Diese Erfahrungen bekräftigten einen entscheidenden Grundsatz: Wenn Aufgaben und Gelegenheiten 
von Swami kommen, erwartet er von uns keine Ausreden. Noch wichtiger ist, dass er uns durch diese 
Erfahrungen formt und uns hilft, sowohl in unserem Dienst als auch in unserem persönlichen Leben zu 
dem zu werden, was wir sein müssen. 

Die Bedeutung von Sadhana beim Dienen 

Eine der wichtigsten Lektionen, die ich durch die Organisation von Großveranstaltungen gelernt habe, 
war die entscheidende Bedeutung von Sadhana – der persönlichen spirituellen Praxis – für die Führung 
beim Seva. Ohne diese grundlegende Verbindung zu Bhagawan ist ein Burnout unvermeidlich. 

Mein Sadhana konzentrierte sich darauf, früh aufzustehen, um zu beten, ständig Namasmarana zu 
praktizieren und den ganzen Tag über mit Bhagawan im Gespräch zu bleiben. Diese Praxis lieferte mir 
die Kraft und Energie, die ich für einen nachhaltigen Dienst brauchte. Sie verwandelte meine 

 83
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Führungsqualitäten von rajasisch (leidenschaftlich, aber egoistisch) zu sattvisch (friedlich und 
gottzentriert). 

Ich habe diese Verwandlung bei Jugendlichen beobachtet, die anfangs nicht an die Bedeutung von 
Sadhana glaubten. Sobald sie spirituelle Praxis in ihren Dienst integrierten, war der Unterschied 
bemerkenswert. Dienen und Sadhana dürfen nicht voneinander getrennt werden – sie müssen 
zusammengehen, um eine sinnvolle Wirkung zu erzielen. 

Die globale Sai-Familie: Einheit in Vielfalt 

Die Zusammenarbeit mit Mitgliedern und Führungskräften der Organisation weltweit offenbarte die 
Einzigartigkeit unserer spirituellen Familie. Im Gegensatz zu anderen Konferenzen, die Eisbrecher-
Sitzungen erfordern, verliefen unsere Zusammenkünfte ganz natürlich, da wir durch etwas tieferes als 
geografische oder kulturelle Unterschiede verbunden waren. Wenn jemand „Sai Ram” sagte, lösten sich 
Barrieren augenblicklich auf. 

Während der Konferenz der Zentrumsleiter arbeiteten Moderatoren aus Indien mit Moderatoren aus 
der ganzen Welt zusammen. Die meisten hatten sich noch nie zuvor gesehen, doch innerhalb weniger 
Wochen funktionierten sie wie eine harmonische Familie. Dieses Phänomen hat mich immer wieder 
erstaunt – man muss es selbst erleben, um es wirklich zu verstehen. 

Das Gefühl nach diesen Treffen ähnelte dem einer großen Familienzusammenkunft im Haus unserer 
Eltern. Jeder kannte den Hintergrund jedes anderen, jeder trug ganz natürlich zu verschiedenen 
Programmen und Seva bei, und es herrschte sofort Harmonie, ohne dass Zeit mit Formalitäten 
verschwendet wurde. 

Persönliche Transformation durch Dienen 

Die Organisation von Veranstaltungen dieser Größenordnung hat mich als Person grundlegend 
verändert. Früher war ich jemand, der Risiken ausführlich analysierte, bevor er handelte. Durch Swamis 
Gnade habe ich gelernt, dass manchmal das Risiko, etwas nicht zu tun, weitaus größer ist als das Risiko, 
es zu tun. 

Diese Erkenntnis gab mir enormen Mut, mich bei der Erzielung von Ergebnissen ausschließlich auf 
Bhagawan zu verlassen. Früher hätte ich vielleicht meine Entscheidungen hinterfragt und Chancen 
verpasst. Jetzt blicke ich auf die verpassten Chancen in meinem früheren Leben zurück und erkenne, 
wie viel mehr ich mit dem Glauben, den ich heute habe, hätte erreichen können. 

Die Erweiterung, die ein solcher Dienst erfordert – Tausende von Menschen auf verschiedenen 
Kontinenten zu erreichen – wurde zu einem Werkzeug für innere Entwicklung. Die Auseinandersetzung 
mit komplexen Problemen erforderte eine Selbstreflexion, die ich in meiner rein persönlichen 
spirituellen Praxis niemals unternommen hätte. Die äußere Reise hat die innere Reise erheblich 
bereichert. 

Gespräche mit dem Göttlichen 

Durch diese Erfahrungen beim Dienen lernte ich, dass Bhagawan mit jedem von uns individuell 
kommunizierte – wir mussten nur Raum schaffen, damit er sprechen und wir zuhören konnten. Bei der 
Zusammenstellung von Teams für verschiedene Fest-Komitees sprach ich direkt mit Bhagawan über 
meine Bedürfnisse. In diesen Gesprächen kamen Namen und Anweisungen zum Vorschein, oft von 
Menschen, an die ich nicht gedacht hatte, die sich aber als perfekt für die Aufgaben erwiesen. 

Manchmal handelte er direkt, ohne vorherige Ankündigung. Während eines Festes zog sich ein 
wichtiges Teammitglied am Morgen einer wichtigen Sitzung zurück. Am Abend hatte jemand, der 
perfekt für diese Rolle qualifiziert war, unaufgefordert seinen Lebenslauf geschickt, ohne zu wissen, 
dass eine Stelle frei war. Swami hatte diese Person inspiriert, genau im richtigen Moment zu schreiben. 

 84
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Teammitglieder berichteten immer wieder von ähnlichen Erfahrungen. Ein Jugendlicher hatte einen 
Traum, in dem ihm genau gezeigt wurde, wie er bei einem anspruchsvollen Tanzprogramm vorgehen 
sollte. Eine andere Rednerin wurde von Bhagawan in einem Traum gesegnet, in dem sie eine Vorschau 
auf den Ablauf der Veranstaltung erhielt. 

Die Natur als Lehrerin und Freundin 

Meine berufliche Tätigkeit im Bereich Wasser und Ingenieurwesen vertiefte mein spirituelles 
Verständnis durch die Verbindung mit der Natur. Als ich vor Jahren vor den Niagarafällen stand, wurde 
mir klar, dass derselbe Schöpfer, der dieses Naturwunder geschaffen hat, auch mich geschaffen hat. 
Wenn dieser Wasserfall Besucher aus aller Welt anzieht, was tue ich dann, um ebenso kraftvoll und 
positiv Einfluss zu nehmen? 

Die Natur lehrt uns bedingungsloses Geben – Bäume liefern Sauerstoff, ohne uns zu bewerten, Früchte 
wachsen unabhängig von unseren spirituellen Praktiken. Dies hat mich in der Überzeugung bestärkt, 
dass wir der Natur täglich Dankbarkeit zeigen sollten, indem wir mit Bäumen, Sternen und Gewässern 
sprechen, so wie wir es mit Freunden tun würden. 

Wenn man in der Natur spazieren geht, empfehle ich, statt Kopfhörer für Musik zu benutzen, mit der 
Natur ins Gespräch zu kommen. Wir sollten den Bäumen für ihre Schönheit danken, ihre 
jahreszeitlichen Veränderungen würdigen und ihnen in schwierigen Wetterlagen Mut zusprechen. Die 
Natur ist wehrlos und stimmlos, reagiert aber auf wunderbar Weise auf Ausdrucksformen der Liebe 
und Dankbarkeit. 

Der heilige Ort Prasanthi 

So wie Kinder ihre Eltern besuchen, um ihnen ihre Freuden und Sorgen mitzuteilen, begann ich, 
Prasanthi Nilayam als eine Art Heimkehr zu betrachten. Wenn ich jetzt in der Sai Kulwant Hall sitze, 
fühlt es sich wie ein ganz natürliches Gespräch an – ich erzähle von Neuigkeiten aus meiner Familie, 
meiner Arbeit und meinen spirituellen Fortschritten und erhalte dafür Führung und Kraft. Es ist ein 
Dialog, der mich mit Energie versorgt und motiviert und mich sehnsüchtig auf die nächste Gelegenheit 
zur Rückkehr warten lässt. 

Während Covid, als physische Besuche unmöglich waren, dachte ich, wir hätten uns erfolgreich an die 
spirituelle Praxis aus der Ferne angepasst. Als ich jedoch im Juli 2022 nach Prasanthi zurückkehrte, 
wurde mir klar, wie sehr ich diese einzigartige spirituelle Kraftquelle vermisst hatte. Bestimmte 
Erfahrungen lassen sich einfach nicht anderswo wiederholen – sie erfordern die Anwesenheit an 
diesem heiligen Ort, an dem der Avatar wandelte und lehrte. 

Fazit: Dankbarkeit und Glaube 

Wenn ich über diese Reise nachdenke – von einem Kind, das durch Swamis Gnade geboren wurde, bis 
hin zum Dienst in seiner globalen Mission –,fließt mein Herz vor Dankbarkeit über. Jede Gelegenheit zu 
dienen war ein Segen, der mich persönlich weitergebracht hat, während ich zu seiner Arbeit beitragen 
konnte. Jede Herausforderung hat seine Gegenwart deutlicher sichtbar gemacht. 

Die Lektion für alle Devotees ist einfach: Wenn Swami uns zum Dienen auffordert, gibt er uns alles, was 
wir zum Erfolg brauchen. Unsere Aufgabe ist es, unerschütterlichen Glauben zu bewahren, uns in 
Sadhana zu erden und in jedem Moment offen für seine Führung zu bleiben. 

Der Weg zur Spiritualität wird steiler, schmaler und holpriger, je weiter wir voranschreiten, aber 
Sadhana gibt uns die Energie, weiterzumachen. Wenn wir unsere Verbindung zu ihm aufrechterhalten, 
erscheinen Lösungen genau dann, wenn sie gebraucht werden, Teammitglieder tauchen an 
unerwarteten Orten auf, und was unmöglich schien, wird unvermeidlich. 

 85
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Anlässlich dieser Hundertjahrfeier möchte ich diese Reflexion als Dank für seine fortwährende Präsenz 
in unserem Leben darbringen. Sein Werk wird durch uns alle fortgesetzt, die wir seine Berührung 
gespürt haben. Wir sind seine Kinder, auf ewig, immer in seiner Obhut. 

Dr. Shivendra Kumar ist derzeit Vorsitzender des Sri Sathya Sai Global Council. Im Laufe der Jahre hat 
er verschiedene Führungspositionen auf nationaler und internationaler Ebene bekleidet. Er stammt 
ursprünglich von den Fidschi-Inseln, lebt derzeit in Sydney, Australien, und ist Mitglied des Sri Sathya 
Sai Centre of Blacktown.  

BHAGAVAD GITA FÜR DIE ZUKUNFT 

„WIE LEBEN WIR SIE?“ 

Kota Siva Kumar 

Die Novemberausgabe des Sanathana Sarathi hat eine außergewöhnliche Bedeutung. Jedes Jahr 
erscheint eine Sonderausgabe zum Geburtstag von Bhagawan, aber dieses Jahr ist etwas Besonderes – 
es ist das hundertjährige Jubiläum von Sri Sathya Sai. Ein Meilenstein von göttlicher Bedeutung! 

Wenn Devotees Bhagawan mit „Happy Birthday, Swami!“ begrüßten, lächelte er oft und antwortete 
scherzhaft: „Ich bin immer glücklich, Bangaru. Sei du auch glücklich!“ Für die meisten von uns scheint 
das Leben eine Mischung aus Freude und Leid zu sein. Aber Bhagawan zeigte uns einen anderen Weg – 
wahres Glück findet man nicht in gelegentlichen Festlichkeiten oder Momenten der Unterhaltung. 

Wir haben unzählige Male in Prasanthi Nilayam gesehen, wie sich Hunderttausende von Devotees zu 
seinem Geburtstag versammelten, mit Torbögen, Dekorationen, Musikprogrammen, Theaterstücken, 
Kuchen, Luftballons, Annadanam und unzähligen Gelegenheiten zum Dienen. Inmitten all dieser 
Fröhlichkeit ertönt Bhagawans tiefgründige Botschaft laut und deutlich: „Der wahre Geburtstag ist der 
Tag, an dem du eine schlechte Eigenschaft ablegst.“ 

Jetzt, da Bhagawan seine physische Form verlassen hat, wird diese Botschaft noch bedeutungsvoller. 
Die Einzigartigkeit seiner Lehre liegt darin, dass Bhagawan, während er auf den Sreyomarga der 
Upanishaden und der Gita hinwies, die Werte so vereinfachte, dass jeder Einzelne sie im täglichen 
Leben praktizieren kann. Er erklärte: „Glück ist hier und jetzt.“ 

Aber wann wird das möglich? Nur wenn wir unsere wahre Identität kennen. Wir sind nicht nur Körper, 
die Tom, Hari oder Ahmed heißen. Wir sind das Bewusstsein selbst, erklärte Sri Sathya Sai. Erst wenn 
wir diese Wahrheit erkennen und beginnen, diesen Weg zu gehen, können wir sagen, dass wir 
anfangen, seine Botschaft für die Zukunft zu leben. 

👉  Wie leben wir Bhagawans Botschaft? 

Die Antwort lässt sich anhand von vier Grundpfeilern erkennen. 

Die vier Grundpfeiler 

 86
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

1. Persönliches Leben 

Bhagawans Lehre ist einfach und tiefgründig: Wenn unsere Gedanken, Worte und Taten in Einklang 
sind, ist das die wahre Zierde eines Menschen. 

Wenn man zu Hause Geduld zeigt, eskalieren kleine Streitigkeiten nicht. 

Wenn man integer lebt, entsteht innerer Frieden. 

Wenn man spricht, ohne andere zu verletzen, fühlt sich das Herz leicht an. 

Bhagawan erklärte einmal die wahre Bedeutung des englischen Wortes „WATCH” (Uhr). Normalerweise 
verwenden wir eine Uhr, um die Zeit zu messen. Aber der Wert der Zeit liegt nicht in Stunden, Minuten 
oder Sekunden, sondern darin, wie wir sie nutzen. Deshalb sagte Bhagawan: 

W – Worte – Achte auf deine Worte 

A – Handlungen (acts) – Achte auf deine Handlungen 

T – Gedanken (thoughts) – Achte auf deine Gedanken 

C – Charakter – Achte auf deinen Charakter 

H – Herz – Achte auf dein Herz 

📖  Beispiel 

Nachdem ein Devotee namens Ramamurti diese Lehre in Prasanthi Nilayam gehört hatte, beschloss er, 
sie in seinem Leben zu befolgen. Eines Tages, während eines kleinen Streits mit seiner Frau, wollte er 
gerade ein hartes Wort sagen. Plötzlich fiel ihm Bhagawans Mahnung ein: „Mata Jagrata (Achte auf 
deine Worte). “ Er milderte seinen Tonfall und vermied es, sie zu verletzen. 

Später bemerkte er, dass sogar seine Körpersprache Wut zeigte. Er erinnerte sich: „Chese Pani Jagrata 
(Achte auf deine Handlungen).“ Er beruhigte sich und erledigte die Aufgabe sorgfältig. Bald wurde er 
sich negativer Gedanken bewusst. Bhagawans Lehre wurde lebendig: „Aalochanalu Jagrata (Achte auf 
deine Gedanken).“ Er ersetzte sie bewusst durch positive Gedanken. 

Innerhalb weniger Tage stellte Ramamurti fest, dass er sich verändert hatte. Seine Wut ließ nach, seine 
Sprache wurde maßvoller, seine Gedanken wurden positiver und sein Herz füllte sich mit Mitgefühl. 
Seine Familie bemerkte die Veränderung, und auch die Gesellschaft stellte fest: „Ramamurti hat sich 
verändert!“ 

👉  Wenn eine solche Veränderung in jeder Familie beginnt, wird sich auch die Gesellschaft selbst 
verändern. 

2. Soziales Leben – Dienen und Einheit 

Bhagawan sagte: „Hände, die helfen, sind heiliger als Lippen, die beten.“ Dienen ist kein Mitleid, 
sondern eine Medizin für unsere eigene Seele. Wenn man ohne Ego dient, ist es rein. Wahrer Dienst 
verkündet: „Ich bin in dir.“ Über Kaste, Glaubensbekenntnis, Sprache und Religion hinaus ist Bhagawans 
Weg der der Einheit. 

📖  Beispiel 

In Hyderabad nahm ein Devotees namens Shantakumar regelmäßig am Narayana Seva teil. Anfangs war 
er stolz darauf, „Hunderte von Menschen zu ernähren“. Aber eines Tages, als er einem älteren Mann 
Essen reichte, sagte dieser: „Nicht du gibst mir Essen, mein Sohn. Es ist Bhagawan, der dies tut.“ 

 87
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Diese Worte trafen ihn tief. Er erkannte, dass Dienen mit Ego sinnlos ist. Wahres Dienen besteht darin, 
Bhagawan in jedem zu sehen. Von diesem Tag an hielt Demut Einzug in sein Seva. Er sah alle als gleich 
an, unabhängig von Religion, Kaste oder Sprache. Sein Herz fühlte sich leichter an, und er entdeckte, 
dass die wahre Freude am Seva darin besteht, Bhagawans Gegenwart zu erfahren. 

👉  Ein solcher Dienst verjüngt die Gesellschaft. Persönliche Transformation führt zu kollektiver 
Transformation. 

3. Führung – Nationenbildung 

Bhagawan definierte Führung wie folgt: „Der wahre Führer ist der erste Diener.“ Mehr als Worte zählt 
das Vorbild – Führung bedeutet, durch Vorleben zu führen. Integrität, Transparenz und Verantwortung 
sind die Grundlage wahrer Führung. Der Aufbau einer Nation beginnt mit Werten – von den kleinen 
Dörfern bis hin zu ganz Bharat. 

📖  Beispiel 

Ein junger Mann namens Raghavendra leitete einst eine Jugendgruppe in seinem Dorf. Zunächst dachte 
er, Führung bedeute, Anweisungen zu geben. Die Menschen wurden es leid, es kam zu immer mehr 
Streitigkeiten. Dann hörte er in Prasanthi Nilayam Bhagawan sagen: „Führung bedeutet nicht, anderen 
Befehle zu erteilen, sondern voll Rechtschaffenheit voranzugehen.“ 

Danach veränderte er sich. 

Er übernahm selbst zuerst die schwierigsten Aufgaben. 

Er handelte transparent. 

Er initiierte Projekte nicht aus Prestigegründen, sondern zum Wohle der Gemeinschaft. Allmählich 
veränderte sich die Atmosphäre im Dorf. Die Jugendlichen schlossen sich zusammen, 
Entwicklungsprojekte wurden ins Leben gerufen, und die Menschen respektierten ihn als wahren 
Anführer. Bhagawans Aufforderung zum Aufbau der Nation durch wertebasierte Führung manifestierte 
sich in seinem Leben. 

👉  Wenn sich ein Anführer verändert, verändert sich das Dorf. Wenn sich die Dörfer verändern, 
verändert sich die Nation. 

4. Spirituelles Leben 

Bhagawans tiefgründige Lehre: „Sei in der Welt, aber nicht von der Welt.“ Tägliches Gebet, 
Namasmarana und Meditation geben innere Stärke. Wie der Lotos in einem Teich, der vom Wasser 
unberührt bleibt, bedeutet Spiritualität Ausgeglichenheit. 

„Der Mensch ist nicht eine Person, sondern drei – die, für die du dich hältst, die, für die andere dich 
halten, und die, die du wirklich bist.“ 

📖  Beispiel 

i.Eine Hausfrau namens Kamalamma war immer mit Hausarbeit belastet. Sie wurde müde und gereizt. 
Eines Tages hörte sie in einem Satsang Bhagawans Worte: „Der Lotos ist im Wasser, doch vom Wasser 
unberührt.“ Sie begann mit kleinen Übungen: 

Morgendliches Namasmarana, 

sich während der Arbeit an Bhajans erinnern, 

 88
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

ein kurzes Gebet vor dem Schlafengehen. 

Obwohl sich ihre Umstände nicht änderten, änderte sich ihre Einstellung. Ihre Gereiztheit ließ nach, 
Frieden kehrte ein, Mitgefühl floss. Sie erkannte, dass Spiritualität nicht Flucht bedeutet, sondern jede 
Handlung mit göttlicher Erinnerung zu füllen. 

📖  Beispiel 

ii. Murali, ein Büroangestellter, sah sich ständig mit Terminen, Druck und Konkurrenz konfrontiert. Eines 
Tages erinnerte er sich an Bhagawans Worte: „Pflicht ist Gott, Arbeit ist Verehrung.“ Von diesem Tag an 
begann er, seine Arbeit als Gebet zu betrachten. Er sprach ein kleines Gebet, bevor er seinen Computer 
einschaltete, sprach freundlich mit seinen Kollegen und vergab kleine Fehler geduldig. 

Innerhalb weniger Wochen veränderte sich sein Arbeitsumfeld. Sein Geist wurde ruhig und er fand 
Freude an seiner Arbeit. Bhagawans Botschaft brachte, auf das Berufsleben angewendet, 
Ausgeglichenheit und Erfüllung. 

👉  Spiritualität bedeutet innere Transformation, die sich im äußeren Verhalten widerspiegelt. 

Fazit 

Diese vier Säulen – persönliches Leben, soziales Leben, Führung und Nationenbildung sowie spirituelles 
Leben – bilden zusammen einen vollständigen Weg. 

Während dieses hundertjährigen Jubiläums ist, mehr als nur Bhagawans Bilder zu schmücken und 
große Feierlichkeiten abzuhalten, das wahrhaftige Opfer, unser Leben so zu gestalten, dass es seine 
Botschaft widerspiegelt. 

„Auch nach 100 Jahren ist Bhagawan bei uns. Aber sind wir bei Bhagawan? Das ist die wahre Prüfung.“ 

👉  Lasst uns an diesem hundertsten Geburtstag jeder eine schlechte Eigenschaft aufgeben und eine 
gute Eigenschaft entwickeln und so Bhagawan ein echtes „Happy Birthday“ schenken. 

Der Autor ist Absolvent der SSSIHL und verfügt über mehr als drei Jahrzehnte Erfahrung in den 
Bereichen Ingenieurwesen, Personalwesen und Ausbildung. Derzeit ist er als Personalberater bei der 
SSSIHL tätig. Darüber hinaus hatte er verschiedene Funktionen in den Sri Sathya Sai Seva 
Organisationen inne, unter anderem als Redner, Koordinator und Dozent, und leistete Beiträge zum 
National Leadership Programme for Self-Transformation und zu Medieninitiativen wie 
Tyagopanishad. 

„LIEBE MEINE UNGEWISSHEIT“ 

N.S. Ramnath 

In den neunziger Jahren, als ich Student an Swamis College in Prasanthi Nilayam war, war mein Leben 
sehr strukturiert. Wir folgten einem strengen Tagesablauf, der um 5 Uhr morgens mit Gebeten begann. 

 89
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Danach gingen wir zum Joggen und Sport auf den Sportplatz, gefolgt vom Frühstück und dann dem 
Unterricht am Institut. Für alles gab es eine bestimmte Zeit: für das Studium, den Dienst, das Gebet und 
sogar für den Schlaf. Alles hatte seine Zeit und seinen Platz, und wir hatten klare Regeln dafür, was zu 
tun und was zu unterlassen war. Unser gesamter Tag verlief mit der Präzision eines Uhrwerks. 

In unserer Freizeit, wenn wir um das Vidyagiri-Stadion oder auf den Rasenflächen vor dem Wohnheim 
spazierten, fragten wir uns oft, wie die „reale Welt” da draußen wohl aussähe. Wir wussten, dass das 
Leben dort draußen bei weitem nicht so geordnet war. In den Neunzigern war ein Begriff wie VUCA 
noch nicht geläufig, doch wir verstanden intuitiv, dass die Welt volatil, unsicher, komplex und 
mehrdeutig war – ein starker Kontrast zu der wunderschön gestalteten Welt, in der wir lebten. Wir 
wussten, dass es da draußen schwierige Probleme gab, für die es keine Regelwerke gab. Selbst für 
alltägliche Aktivitäten wie die Gründung eines Unternehmens oder die Erziehung eines Kindes gab es 
keine Gebrauchsanweisung, oder wenn doch, dann enthielten sie widersprüchliche Ratschläge. Wir 
fragten uns oft: Wie würden wir den Übergang von dieser schützenden, behüteten Umgebung in die 
reale Welt schaffen? 

Rückblickend stellte sich heraus, dass es einfach war. Das lag daran, dass Swami uns auf seine 
einzigartige und subtile Weise die ganze Zeit auf eine solche Welt vorbereitet hatte. Jahre später, als wir 
über seine Lektionen nachdachten, verstanden wir, dass er uns auch lehrte, wie man Komplexität 
annimmt, sich darin zurechtfindet und sie nutzt. Einige dieser Lektionen wurden in Form von Sprüchen 
vermittelt, die wir oft von unseren Ältesten, Lehrern und Klassenkameraden hörten: „Liebe meine 
Ungewissheit“, „Bemerkungen sind wichtiger als Noten“ und „Disziplin sollte von innen kommen, nicht 
durch Zwang“. 

Manchmal erlebten wir dies direkt. Drei solcher Erfahrungen sind mir besonders in Erinnerung 
geblieben. 

Folge deinem Gewissen 

Als ich Schüler war und im Klassenzimmer saß, stellte ich mir vor, dass es möglich wäre, ein 
umfassendes Regelwerk zu schaffen, das alle Situationen abdeckt. Dann ging es nur noch darum, sie 
effektiv umzusetzen. Ich schloss mich der Idee an, dass der einzige Unterschied zwischen einer guten 
und einer schlechten Gesellschaft darin besteht, dass erstere das Wissen hat, das Richtige zu tun, und 
dass dies alles kodifiziert werden kann. Das ist keine konträre Idee. Selbst heute, im Zeitalter von 
Algorithmen und KI, dominiert diese Ansicht. Wir glauben, dass Maschinen all diese Regeln aus den 
gesammelten Texten ableiten können. 

Zu meiner Zeit gab Swami jedem Jahrgang Interviews. Während eines unserer Klasseninterviews stellte 
Swami uns eine einfache Frage: „Was ist gut?“ 

Ich saß in der Nähe von Swami, und meine Antwort hätte angesichts meiner damaligen 
Weltanschauung lauten müssen: „Regeln befolgen.“ Stattdessen sagte ich: „Was unser Gewissen als gut 
bezeichnet, ist gut.“ 

Swami schien mit dieser Antwort zufrieden zu sein. „Richtig“, sagte er und erklärte weiter, dass es ein 
wahres Gewissen und ein falsches Gewissen gebe. Ich fragte Swami, wie man zwischen beiden 
unterscheiden könne. 

Swami fragte: „Wenn du zum Institut gehst oder zum Mandir kommst, hast du dann Angst?“ 

Ich sagte: „Nein.“ 

„Aber wenn du an einen Ort gehst, an den du nicht gehen solltest – zum Beispiel auf den Basar –, hast 
du dann Angst?“ 

Ich sagte: „Ja.“ 
 90

srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Swami sagte: „So erkennst du es. Wenn dein Gewissen spricht, ist seine Stimme klar. Es gibt keine Angst 
darin.“ 

Nach einer Pause fügte er hinzu, dass solche Angst manchmal auch aus Schuldgefühlen entstehen 
könne. Er ging nicht näher darauf ein, aber so lehrte er oft – er gab uns etwas zum Nachdenken und 
Anwenden im Laufe der Zeit. 

Als ich später darüber nachdachte, wurde mir klar, wie sehr dieses Gespräch meine Vorstellung von 
Recht und Unrecht verändert hatte. Regeln und Gesetze gehören zu einer geordneten Welt – einer 
Welt, in der jemand jede mögliche Situation vorhersehen und vorschreiben kann, was zu tun ist. Aber 
das Leben ist nicht so. Die reale Welt ist unvorhersehbar und komplex. 

Indem Swami uns dazu anregte, unserem Gewissen zu folgen, bereitete er uns auf diese Komplexität 
vor – auf Situationen, in denen es keine klaren Regeln gibt, in denen uns niemand sagen kann, was das 
Richtige ist. In solchen Momenten müssen wir uns auf unser eigenes Gewissen verlassen. Darin liegt die 
wahre Führung. 

Das Nächstliegende tun 

Wir beten oft zu Swami, dass er unsere Wünsche erfüllt. Die vierte Zeile im Sri Sathya Sai 
Ashtottarashata Namavali lautet: „Om Sri Sai Varadaya Namah.” Der Geber von Segnungen. Als ich 
Student war, schrieben wir manchmal unsere Gebete in Form von Briefen und überreichten sie ihm im 
Mandir während des Darshans in der Sai Kulwant Hall. 

An einem Sonntag hatte ich einen Brief in der Hand. Er ging an mir vorbei, nahm den Brief aber nicht 
entgegen. Ich war etwas enttäuscht, aber bald verwandelte sich die Enttäuschung in Nachdenklichkeit. 
Der Mandir hat oft diese Wirkung auf uns – wir sehen die Dinge klarer. Nach dem Darshan suchte ich 
mir einen Platz auf der unteren Veranda und saß dort und dachte darüber nach, dass schon die 
Tatsache, dass wir um einen Segen bitten, damit unsere Wünsche erfüllt werden, voraussetzt, dass wir 
die Konsequenzen kennen und dass es gut für uns sein wird. Aber woher wissen wir das überhaupt? 
Manchmal stellt sich heraus, dass das, was wir für gut halten, schlecht ist, und das, was wir für schlecht 
halten, gut ist. Und doch beten wir weiter für das eine oder andere. Angesichts der Tatsache, dass das 
Leben komplex ist, dass alles miteinander verflochten ist und wir die Zukunft nicht vorhersagen 
können, was ist dann das Beste, was wir tun können? Einfach das Nächstliegende tun. Weiterhin das 
Nächstliegende tun und den Rest Swami überlassen. 

Während mir dies klar wurde, war Swami zur Veranda zurückgekehrt und kam auf mich zu. Als er an mir 
vorbeiging, bedeutete er mir mit einer Geste, aufzustehen. Ich folgte ihm. In der Nähe der Krishna-
Statue standen etwa 20 Kinder. Swami gab ihnen Padanamaskar, und danach nahm er von jemandem 
einen Korb mit Süßigkeiten entgegen, gab ihn mir und bat mich, die Süßigkeiten an die Kinder zu 
verteilen. 

Für mich fühlte es sich an, als würde Swami anerkennen, dass ich die Lektion an diesem Morgen gelernt 
hatte. Er gab mir die süßeste Belohnung, die es gab, nicht indem er mir Süßigkeiten gab, sondern indem 
er mich anderen Süßigkeiten geben ließ. 

Tu es mit Liebe 

Als ich unseren Tagesablauf als Schüler beschrieb, verwendete ich den Begriff „Uhrwerkpräzision”. Wir 
verwenden oft Metaphern aus der Technik – mit einer gewissen Bewunderung –, um die Welt zu 
beschreiben. Ich habe das einmal selbst getan, als ich im Mandir saß. 

Es war während Swamis 70. Geburtstag. Er verteilte weiße Kleidung an die Schüler im Poornachandra 
Auditorium. Ich saß in der 15. Reihe und sah voller Ehrfurcht zu. Swami bewegte sich schnell und 
anmutig – ein Mitstudent, der hinter ihm ging, reichte ihm Stoffstücke, und Swami gab sie sofort an 

 91
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

einen Studenten weiter. Alles verlief mit erstaunlicher Geschwindigkeit und Präzision. Für einen 
Moment schien es, als würde ich die effizienteste Maschine in Bewegung beobachten. 

Dann kam er zu meiner Reihe. Als er sich näherte, streckte ich meine Hände aus. Die Zeit schien 
stillzustehen. Swami sah mich mit einem sanften Lächeln an. In diesem Augenblick verschwand alles 
andere. Er reichte mir das Tuch sanft. Ich konnte seine Leichtigkeit und Kühle mit jeder Pore meiner 
Hände spüren. Alles schien sich in Zeitlupe abzuspielen. Swami ging anmutig weiter. 

Mir wurde klar, dass er nicht einfach nur jemandem einen Gegenstand gab. Jede Handlung, jede Geste 
war von derselben Aufmerksamkeit und Wärme geprägt. Jeder in dieser riesigen Halle muss dasselbe 
empfunden haben – als würde Swami nur ihn ansehen, als wäre er der einzige Mensch im Raum. Das 
passiert, wenn man etwas mit vollkommener, bedingungsloser Liebe tut. 

Als ich über diese Erfahrung nachdachte, wurde mir klar, dass die Metapher aus der Technik völlig 
falsch war. Wenn wir die Welt als Maschine betrachten, gehen wir davon aus, dass es auf die 
mechanische Funktion ankommt, und wir denken, dass die Komponenten ausgetauscht werden 
können. Aber die Welt besteht aus Menschen, und Menschen sind, wie Swami oft betonte, die 
Verkörperung der Liebe. 

Um mit der Komplexität umzugehen, müssen wir uns von den technischen Metaphern lösen und die 
Vorrangstellung der Menschen und ihre innewohnenden Liebe und Göttlichkeit anerkennen. 

N.S. Ramnath studierte von 1993 bis 1998 am Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, Campus 
Prasanthi Nilayam. Er ist Journalist und Mitautor des Buches „The Aadhaar Effect“, das bei Oxford 
University Press erschienen ist. 

DIE WAHREN SUPERSTARS 

B. Harishkrishan 

Der Hintergrund: Eine Stadt, ein Schrein, ein hundertjähriges Jubiläum 

Chennai summt in einem vertrauten Rhythmus – Tempelglocken im Morgengrauen, der Trubel der 
Hauptverkehrsstraßen, die Meeresbrise, die in Marina den Geist erfrischt. Aber es gibt noch eine 
andere Strömung, die tief durch die Seele der Stadt fließt: Die Gnade, die von Sundaram ausgeht, der 
Residenz von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba in Chennai. Für unzählige Devotees ist Sundaram seit 
langem Prasanthi Nilayam fern von Prasanthi Nilayam, ein heiliger Ort, an dem Darshan zum 
Ankerpunkt und Seva zur zweiten Natur wurde. 

Während wir uns den heiligen Hundertjahrfeierlichkeiten Bhagawans nähern, zieht mich mein Herz 
zurück zu einem Moment in Sundaram, der mein Verständnis von Größe noch immer prägt. Es ist eine 
einfache Erinnerung – aber sie enthält eine Lektion, von der ich glaube, dass Bhagawan möchte, dass 
wir sie in Chennai und darüber hinaus lebendig halten: Wer die wahren Superstars sind. 

Der Kontext: Meine Einführung in die Persönlichkeit Bhagawans 

Zunächst möchte ich euch aus der schwülen Hitze von Chennai in die kühle Brise von Kodaikanal im 
Jahr 2003 entführen, wo ich meinen ersten Darshan von Bhagawan hatte, nachdem ich die Zulassung 

 92
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

zum MBA-Programm am Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning in Prasanthi Nilayam erhalten hatte. 
Ich glaubte, sie sei dort, aber in Wahrheit war die Entscheidung bereits getroffen worden, ohne dass ich 
daran beteiligt war. 

Als ich zur Erledigung der Zulassungsformalitäten nach Prasanthi Nilayam kam, hätte der Kontrast 
zwischen mir und den anderen Bewerbern nicht größer sein können. Während sie in makellosem Weiß 
dastanden, Vibhuti auf der Stirn und Gebete auf den Lippen, kam ich in einem leuchtend gelben Hemd 
und mit einer trotzigen Haltung herein, die innerlich schrie: „Ich gehöre nicht hierher.“ Der einzige 
Grund, warum ich überhaupt erschienen war, war, dass meine Mutter darauf bestanden hatte, dass ich 
es zumindest versuchen sollte. 

In der Diskussion sprach ich geschwätzig über Prominente und erwähnte sogar Bhagawan in einem 
Atemzug, als wäre er einfach nur eine weitere „Persönlichkeit des öffentlichen Lebens“. Ich wurde in 
das Institut aufgenommen, was man nur als reinen Sai-Humor bezeichnen kann. Nun stand ich vor der 
eigentlichen Frage: Würde ich mich wirklich in das Leben als Sai-Student einlassen? 

Überall waren leise Geräusche zu hören, die die Stille unterbrachen, die an diesem Tag ganz natürlich 
im Sai Sruthi (Kodaikanal Ashram) geherrscht hatte. Bhagawan kam heraus und stellte sich auf den 
Balkon. Ich saß wie gebannt da und starrte auf sein strahlendes Gesicht. Er kam nicht herunter. Er nahm 
keine Briefe entgegen. Vom Balkon aus winkte er jemanden mit dem Finger zu sich, und jemand 
anderes rannte auf ihn zu. Mit einem liebevollen, aber strengen Lächeln bedeutete er dem 
enttäuschten Devotee mit demselben Finger, sich wieder auf seinen Platz zu setzen, sehr zur 
Belustigung aller. Der Devotee kehrte nicht verletzt, sondern überglücklich zurück – sogar über diesen 
kurzen Austausch erfreut. 

Es gab keine Verlegenheit, keine Enttäuschung. Vielmehr war die gesamte Versammlung begeistert. Wir 
erkannten: Selbst eine Sekunde seiner Aufmerksamkeit war Gnade genug. Und in diesem Augenblick 
entdeckte ich ein Charisma, das alle Stars, die mein jugendliches Herz bewundert hatte, in den Schatten 
stellte. Hier war jemand, dessen Anwesenheit mit einer einzigen Fingerbewegung eine 
Menschenmenge in seinen Bann ziehen konnte. Mein heldenverehrendes Herz wechselte die Loyalität. 
Ich schrieb mich nicht mehr an einer religiösen Universität ein, sondern begann zwei Jahre der Nähe zu 
einer Persönlichkeit, die mit göttlicher Anziehungskraft die Herzen beherrschte. 

Monate später, während unserer Studentenorientierung, erzählte einer unserer Professoren – 
normalerweise ein Mann weniger Worte – wie er für die allererste Gruppe von MBA-Studenten 
ausgewählt worden war. Swami selbst hatte alle Bewerber aufgereiht und sie einen nach dem anderen 
ausgewählt. Er sagte leise zu uns: Ihr denkt vielleicht, dass es heute ein formelles Verfahren gibt, aber in 
Wahrheit ist es immer noch dasselbe. Keiner von uns kann verstehen, warum wir ausgewählt wurden. 
Die einzig angemessene Reaktion ist Dankbarkeit für seine Gnade. 

Die Handlung: Der Tag, an dem ein Superstar wie ein Suchender kam 

Nun zurück nach Chennai, aber in den kühleren Monat Januar – genauer gesagt, am 28. Januar 2007, in 
Sundaram. Wir warteten auf Bhagawans Ankunft, wie immer begierig darauf, dass unsere Seelen sich 
erheben sollten. Das Programm war bekannt: Bhagawan würde in Sundaram Darshan geben, bevor er 
nach Thiruvanmiyur weiterging, wo das Ati Rudra Maha Yajna stattfand. 

Während wir warteten, stießen mich einige Mitstudenten mit verschmitzten Grinsen an: „Dein Held ist 
hier.“ Ich war verwirrt, bis sie mir verrieten: „Er wartet draußen auf Swamis Darshan.“ Ich tat so, als 
wäre ich nicht interessiert, und erklärte, ich sei „kein Fan“. 

Sobald Bhagawan herunterkam, verschwanden alle anderen in den Schatten, denn vor seiner 
Strahlkraft zählte niemand mehr. In jenen Tagen gab Bhagawan Darshan in einem Rollstuhl, und ich 
hatte an diesem Tag die gesegnete Gelegenheit, seinen Stuhl zu übernehmen. Als wir herauskamen, 

 93
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

bemerkte ich, dass der Star und seine Familie Bhagawan einen Blumenstrauß überreichten. In einer 
Stadt, in der Ruhm oft an den Einspielergebnissen gemessen wird, war dies auf dem Papier ein Mega-
Moment. Was sich vor meinen Augen abspielte, war jedoch etwas viel Subtileres und unendlich 
Schöneres. 

Er kam als Devotee – still, einfach und suchend. Es gab nur die sanfte Stille eines Schreins und die 
beruhigende Gewissheit der göttlichen Gegenwart. In diesem geheiligten Raum kehrt sich die 
Grammatik der Welt um: Die hellsten Lichter werden zu Motten, die sich nach der Flamme der 
Wahrheit sehnen. Der Glanz verblasst, und die ursprüngliche Sehnsucht der Seele wird sichtbar. Die 
unverzichtbare Lektion war nicht, wer wir für die Welt sind, sondern wer wir alle vor Gott sind: Kinder, 
die die Mutter suchen, Wellen, die sich vor dem Ozean verneigen. 

Ich erinnere mich, wie die Aufmerksamkeit der Menge auf Bhagawan gerichtet blieb. Natürlich spürt 
das Herz eine höhere Schwerkraft, wenn es eine solche wahrnimmt. In Sundarams Hof des 
Bewusstseins wird ein Mensch nicht an seinem Ruhm gemessen, sondern an seiner Bhakti, nicht an 
Applaus, sondern an Hingabe. Dieser Vorfall lehrte mich erneut, dass der Darshan unser Wertesystem 
in Echtzeit neu ordnet. 

Swami nahm den Blumenstrauß gnädig entgegen, segnete ihn und gab uns dann ein Zeichen, 
weiterzugehen. Ich dachte: „Sicherlich wird Swami etwas Zeit mit ihm verbringen?“ Aber er machte 
deutlich: „Geht weiter.“ 

Als wir den Hof betraten, beendete Swami seine übliche Darshan-Runde. Aber an diesem Tag war es 
anders. Anstatt sich zurückzuziehen, begann er eine zweite Runde und schaute sich aufmerksam die 
Reihen der Devotees an. Das war ungewöhnlich. Nach fast zwei Jahren mit Swami wusste ich, wann 
etwas nicht zur Routine gehörte: Er suchte jemanden. 

Während der zweiten Runde suchten Swamis Augen intensiv. Dann kam eine dritte Runde. Immer noch 
suchend, immer noch schauend. Diesmal ging Swami bis zum Haupttor. Er bat darum, es zu öffnen. 
Draußen stand ein kleiner Junge, vielleicht fünf oder sechs Jahre alt, mit seiner Mutter. Der Junge 
schien nicht zu wissen, wo er war und in wessen Gegenwart er sich befand. Es war offensichtlich, dass 
seine Mutter ihn mitgebracht hatte. 

Swamis Gesicht hellte sich auf. Er winkte das Kind zu sich. Die Mutter schob ihren Sohn sanft vorwärts, 
und der Junge rannte zu Swami. Dort, vor uns allen, materialisierte Bhagawan eine wunderschöne 
goldene Kette und legte sie liebevoll um den Hals des Jungen. Sein Gesichtsausdruck zeigte tiefe 
Zufriedenheit: „Deswegen bin ich heute hierher gekommen.“ Und wenn die Sonne scheint, reflektieren 
die Satelliten dies. Die ansteckende Freude auf Swamis Gesicht übertrug sich auf die Gesichter von uns 
allen, die wir Zeugen dieser zärtlichen Szene waren. 

Die Reflexion: Die wahren Superstars  

Dieser Moment versetzte mich zurück in meine eigene Kindheit. Meine Eltern, obwohl sie sehr 
beschäftigt waren und Swamis Tagesablauf damals nicht genau kannten, sorgten dafür, dass ich seinen 
Darshan erhielt. Wenn wir ankamen, waren die Halle und die Innenhöfe in der Regel bereits mit 
Menschenmassen gefüllt, und wir warteten vor dem Tor. Mein Vater hob mich vor Sundaram oder 
Abbotsbury auf seine Schultern, wenn Swami auf dem Balkon stand. Er fragte mich: „Kannst du ihn 
sehen?“, und ich bejahte – auch, damit er mich schnell wieder absetzen konnte, denn ich war nie 
gerade ein Leichtgewicht! 

Als ich Jahre später an diesem Tor stand, wurde mir klar, dass meine Anwesenheit dort nicht meine 
eigene Entscheidung war. Es lag daran, dass meine Eltern mich buchstäblich in die Umlaufbahn des 
Göttlichen getragen hatten. Der Junge an diesem Abend erinnerte mich an mich selbst – und an 

 94
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

unzählige andere –, deren erste Begegnung mit Bhagawan durch das liebevolle Beharren ihrer Eltern 
zustande kam. 

Als die Mutter des Jungen in der Ferne stand und Tränen über ihr Gesicht liefen, war ihre Freude 
unbeschreiblich. Sie näherte sich Swami nicht selbst, aber ihre Lebensaufgabe war erfüllt: Ihr Kind war 
vom Göttlichen gerufen, gesegnet und umarmt worden. 

Und in diesem Moment verstand ich: Die wahren Superstars sind nicht die auf der Leinwand, sondern 
die Eltern, die ihre Kinder zu Bhagawan bringen. 

Sie sind die unsichtbaren Architekten unseres spirituellen Schicksals, diejenigen, die dafür sorgen, dass 
wir die Süße seiner Gegenwart kosten, noch bevor wir überhaupt wissen, was Süße ist. Die Demut des 
Stars, der an diesem Abend Darshan suchte, war inspirierend – aber Swamis größere Botschaft war 
diese: Auf der großen Bühne des Lebens verdienen Eltern, die ihre Kinder zu seinen Füßen bringen, den 
lautesten Applaus. 

Die Lektion: Jeder Moment mit Bhagawan ist ein Moment des Lernens. 

An diesem Tag in Sundaram habe ich drei Wahrheiten gelernt: 

Ruhm verblasst, aber der Glaube bleibt bestehen. Weltliche Größe löst sich im Licht des Göttlichen auf. 

Eltern sind Gestalter des Schicksals. Jedes Kind, das in Swamis Obhut aufwächst, tut dies dank einer 
Mutter, einem Vater oder einer Bezugsperson, die es zuerst dorthin gebracht hat und 

Swamis Suche ist zielgerichtet. Er übersieht keinen einzigen Suchenden. Er wird dreimal herumfahren, 
Tore öffnen und über das Erwartete hinausgehen – nur um denjenigen zu erreichen, den er segnen 
möchte. 

Mögen wir während Bhagawans hundertjährigem Jubiläum daran denken, wer die wahren Helden in 
unserer Mitte sind. Vor ihnen verneige ich mich in Dankbarkeit. Und Bhagawan, der allein all unseren 
Rollen Bedeutung verleiht, widme ich diese Erinnerung als bescheidene Girlande. 

Samasta Lokah Sukhino Bhavantu. 

Der Autor arbeitet derzeit als Datenanalyst bei Walmart. Sri Harish, Absolvent eines 
Ingenieurstudiums und eines MBA-Studiums, wurde zuvor von Bhagawan mit der Möglichkeit 
gesegnet, im Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Abteilung Publikationen, zu dienen. 

AVATAR-VERKÜNDUNGSTAG 

Absolventen aus allen Bildungseinrichtungen Bhagawans versammelten sich am 20. Oktober, dem 85. 
Avatar-Verkündungstag, in den heiligen Hallen von Prasanthi Nilayam, um diesen Tag zu feiern. 

Der Vormittag begann mit einer großen Prozession, begleitet von traditioneller Nadaswaram-Musik, 
vedischen Gesängen und einer Blaskapelle. 

Ein Höhepunkt des Vormittags war die Podiumsdiskussion mit dem Titel „Sakshat Parabrahma Sai” (Sai, 
der manifestierte höchste Brahman), präsentiert von Absolventinnen des Sri Sathya Sai Institute of 

 95
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Higher Learning, Campus Anantapur. Mit tiefer Hingabe und Einsicht reflektierten die Rednerinnen über 
den Zweck, das Prinzip und den Weg des Avatars und boten dem Publikum eine spirituelle Übung in 
Shravanam, Mananam und Nididhyasanam (Zuhören, Nachdenken und Kontemplation). Sie erinnerten 
alle daran, dass der Sai-Avatar nicht gekommen war, um Devotees zu gewinnen, sondern um Herzen zu 
verwandeln; nicht um einen neuen Glauben zu gründen, sondern um den alten zu erneuern – den 
Glauben an Liebe und Gerechtigkeit. Sein Leben, so berichteten sie, war ein lebendiger Beweis für 
göttliche Liebe in Aktion, eine Einladung an die Menschheit, den Weg des Dienens, der Selbstlosigkeit 
und der Hingabe zu beschreiten. 

Es folgte ein Musikprogramm, in dem die Teilnehmer ihre tief empfundene Dankbarkeit durch Lieder 
voller Liebe und Sehnsucht zum Ausdruck brachten. Nach dem Musikprogramm wurde Bhagawans 
Ansprache vom 20. Oktober 1990 (an anderer Stelle in dieser Ausgabe abgedruckt) anlässlich des 
goldenen Jubiläums von Bhagawans Avatar-Verkündung in Uravakonda ausgestrahlt. 

Bei der Abendveranstaltung boten die Absolventen des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning 
(SSSIHL) ein spektakuläres Musikensemble mit dem Titel „Shatanada Nirajanam” dar. Die großartige 
Symphonie vereinte 100 Musiker – 75 Instrumentalisten und 25 Sänger – und verschmolz Rhythmus 
und Melodie auf einzigartige Weise. Es war eine lebendige Fusion aus indischer und westlicher Musik. 
Die Absolventen vermittelten, dass das beste Nirajanam (Opfergabe) für den Herrn die Harmonie 
liebender Herzen ist. 

Auf das bewegende Musikensemble folgte eine Tanztheateraufführung mit dem Titel „Bhava Taranam 
Sai Charitam” – eine wunderschöne Darstellung des göttlichen Lebens und der Mission des Herrn, 
gesehen durch die Reise eines jungen Suchenden, der sich aufmacht, das Geheimnis des Göttlichen zu 
entschlüsseln. Die Aufführung entfaltete sich auf vier Ebenen der Erkenntnis – Balyaleela, Mahima, 
Upadesham und Sakshatkaram –, die jeweils eine tiefere Erkenntnis der Herrlichkeit und Bestimmung 
des Avatars widerspiegelten. Durch diese Ebenen wurde das Publikum daran erinnert, dass Bhagawans 
Leben selbst eine heilige Botschaft war, ein Ruf, die in einem jeden schlummernde Göttlichkeit zu 
erwecken. Der Abend klang aus, indem die gesamte Versammlung gemeinsam Gesänge und Gebete 
anstimmte und den Herrn als Verkörperung von Satyam, Shivam, Sundaram (Wahrheit, Güte und 
Schönheit) anrief. 

GROSSE DASARA-FEIERLICHKEITEN 

Die Dasara-Feierlichkeiten in Prasanthi Nilayam begannen dieses Jahr am Morgen des 22. September 
2025 mit Kalasha Sthapana (Installation des Kalasha) in der Mandir Bhajan Hall. Die Puja des Kalasha 
wurde vier Tage lang bis zum 25. September morgens und abends von den Priestern feierlich 
durchgeführt. Am Morgen des 26. September wurde der heilige Kalasha in einer Prozession von 
Priestern unter Begleitung von Nadaswaram und heiligen vedischen Gesängen vom Bhajan-Saal zum 
Poornachandra Auditorium getragen. Das Veda Purusha Saptaha Jnana Yajna fand sieben Tage lang 
statt und fand am 2. Oktober in Vijaya Dashami seinen Höhepunkt. 

Als die Priester das reich verzierte Poornachandra Auditorium erreichten, nahmen sie auf der großen 
Yajnashala Platz, um das Veda Purusha Saptaha Jnana Yajna durchzuführen. Ein wunderschön verzierter 
Swami-Stuhl wurde auf dem Podium aufgestellt, damit Veda Purusha Bhagawan Sri Sathya Sai Baba den 
Vorsitz über das Yajna übernehmen konnte. Zu Beginn wurde das heilige Feuer für das Yajna auf 
traditionelle Weise entfacht, indem ein Stück Holz auf einem anderen gerieben wurde. Sobald das 

 96
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Feuer entfacht war, wurde um den Segen Bhagawans gebeten und dieses dann in den Yajna Kunda 
(Grube für die Durchführung des Yajna) gelegt. Vier Priester begannen, Sri Rudram und andere Mantras 
zu rezitieren und Opfergaben darzubringen. Der Oberpriester und seine Frau begannen mit der 
Kalasha-Verehrung, während vier andere Priester den Krishna Yajur Veda rezitierten. Ein Priester führte 
ehrfürchtig das Surya Namaskar (Verehrung des Sonnengottes) durch, und vier Älteste und eine Gruppe 
von Schülern begannen mit dem Studium der Schriften – Durga Saptashati, Devi Bhagavatha, Srimad 
Bhagavatha und Ramayana. Gleichzeitig wurden Sahasra Lingarchana und Rig Veda Parayana 
aufgeführt. Dieser Rezitationsplan galt für alle sieben Tage des Yajna. 

Prasanthi Vidwan Mahasabha und Musik- und Kulturprogramme 

Die 63. Folge des Prasanthi Vidwan Mahasabha begann am Abend des 26. September, dem ersten Tag 
des Veda Purusha Saptaha Jnana Yajna. Die Sitzung begann mit einem zum Nachdenken anregenden 
Vortrag von Prof. Pallav Kumar Baruah, Dekan für Innovation und Unternehmertum am SSSIHL. Mit 
bemerkenswerter Klarheit erläuterte er den Prozess der Lösung der grundlegenden Fragen des Lebens, 
indem er zunächst das Komplexe vereinfachte. „Um die Lösung für ein ursprüngliches Problem zu 
finden“, so seine Beobachtung, „müssen wir es auf seine einfachste Aussage reduzieren.“ Anschließend 
vertiefte er sich in die zeitlose Frage, die Redner aller Traditionen beschäftigt hat: „Wer bin ich?“ Er 
betonte, dass diese Frage kein abstraktes intellektuelles Streben ist, sondern eine lebendige spirituelle 
Reise, die mit Aufrichtigkeit und Demut unternommen werden muss. 

Im Anschluss an diese erleuchtende Ansprache führten die Studenten des Nandigiri Campus, SSSIHL, 
eine Andachtsmusikaufführung mit dem Titel „Raga Shakti“ auf. 

An jedem Abend der siebentägigen Yajna wurden Ansprachen von Bhagawan über die 
Lautsprecheranlage übertragen. An diesem Abend wurde Bhagawans Ansprache vom 20. Oktober 2001 
ausgestrahlt. 

Am zweiten Tag des Prasanthi Vidwan Mahasabha, dem 27. September, hielt Prof. Sagi Kamalakar 
Sharma, Leiter der Abteilung für Telugu an der Osmania University, einen gelehrten Vortrag über 
Wissenschaft, Heilige Schriften und Spiritualität. Gleich zu Beginn zog Prof. Sharma eine auffällige 
Parallele: das von Wissenschaftlern behauptete „Atom” und den von Suchenden verwirklichten 
„Atman”. Obwohl sie fast gleich ausgesprochen werden, scheinen ihre Bereiche unterschiedlich zu sein 
– doch im Wesentlichen weisen beide auf das subtile Geheimnis der Existenz hin. 

In seinen Überlegungen zur Bedeutung von Devi Navaratri erklärte er, dass ebenso wie verschiedene 
Menschen während dieser heiligen Tage unterschiedliche Formen von Seva ausüben, auch die Göttliche 
Mutter sich auf vielfältige Weise manifestiert und die Schöpfung durch ihre unendlichen 
Ausdrucksformen erhält. Nach seinem Vortrag wurde Bhagawans Ansprache vom 20. Oktober 1996 
ausgestrahlt. 

Der dritte Abend des Prasanthi Vidwan Mahasabha fand am 28. September statt. Prof. P.L. Rani 
(Dekanin der Fakultät für Sprachen und Literatur sowie Geistes- und Sozialwissenschaften, SSSIHL) hielt 
einen introspektiven und bewegenden Vortrag, in dem sie auf wunderschöne Weise unterstrich, dass 
Swamis Präsenz und Allgegenwart ein und dasselbe sind. Sie erinnerte an die immense Güte und 
führende Hand Bhagawans in ihrem eigenen Leben, sowohl vor als auch nach 2011, und forderte alle 
Anwesenden auf, anzuerkennen, dass es zwar nicht mehr möglich ist, seine physische Gestalt wie zuvor 
wahrzunehmen, es jedoch die heilige Verantwortung eines jeden Devotees ist, seine Allgegenwart zu 
spüren und zu bekräftigen. 

Im Anschluss an Prof. Ranis Vortrag präsentierten die Studentinnen des Anantapur-Campus ein 
Musikprogramm mit dem Titel „Shatanamarchana”, eine thematische Reihe von Liedern, die die 

 97
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

hundert heiligen Namen des Herrn verherrlichen. Nach dem Musikprogramm wurde Bhagawans 
Ansprache vom 20. Oktober 1996 ausgestrahlt. 

Am 29. September fand der vierte Tag des Prasanthi Vidwan Mahasabha inmitten der großartigen 
Feierlichkeiten zu einem historischen globalen Ereignis statt – dem prestigeträchtigen 25. Welt-Herz-Tag 
in Prasanthi Nilayam, der mit dem 25-jährigen Jubiläum der World Heart Federation (WHF) 
zusammenfiel. 

Dr. Jagat Narula, Präsident der WHF, hielt einen aufschlussreichen Vortrag über die Bedeutung der 
Herzgesundheit, identifizierte deren Risikofaktoren und erläuterte die Bedeutung einer frühzeitigen 
Diagnose und eines aktiven Bewusstseins für veränderbare Risikofaktoren und wie diese reduziert 
werden können. Durch Praktiken wie Meditation, vegetarische Ernährung, regelmäßige Bewegung und 
die Reduzierung des Zuckerkonsums kann man das Risiko einer koronaren Herzkrankheit senken, was 
mit Swamis Botschaft zu gesunder Ernährung und Änderungen des Lebensstils übereinstimmt. Er 
drückte seine tief empfundene Dankbarkeit für Swamis Gesundheitsmission aus und erklärte, dass 
Puttaparthi das Zentrum vorbildlicher Gesundheitsversorgung und Dienst am Menschen sei. 

Im Anschluss an den Vortrag folgte eine Theateraufführung der Studenten des SSSIHL mit dem Titel „Dil 
Ko Pechan”. Sie zeigte auf eindringliche Weise, dass Ärzte die Lebensader der Gesellschaft sind, da sie 
nicht nur behandeln, sondern wahrhaftig die Geschichte jedes Patienten leben und versuchen, dessen 
Leben in Ordnung zu bringen, selbst auf Kosten seines eigenen, während sie der Gesellschaft von 
ganzem Herzen dienen und ihr Wohlwollen in ihren Äußerungen, Handlungen und Gedanken zum 
Ausdruck bringen. Nach dem Theaterstück wurde Bhagawans Ansprache vom 8. Oktober 1989 
ausgestrahlt.  

Ayudha Puja 

Am Morgen des 30. September wurde anlässlich der Ayudha Puja in der Sai Kulwant Hall den 
Fahrzeugen als Zeichen der Ehrerbietung und Dankbarkeit eine Verehrung dargebracht. Treuhänder und 
Würdenträger zerbrachen Kokosnüsse vor den Autos und dem goldenen Wagen und brachten ihnen 
ihre Verehrung dar. 

Bei der Abendveranstaltung sprach Brahmasri Dr. Mylavarapu Srinivas Rao, ein gelehrter 
Wissenschaftler, der für seine Beherrschung der Sanskrit- und Telugu-Literatur bekannt ist, zu den 
Zuhörern. In seinem melodiösen Telugu beschrieb er auf wunderschöne Weise die neun Formen der 
Göttlichen Mutter und erklärte, wie jedes heilige Alankaram (Schmuckstück) im Land Bharat auf 
einzigartige Weise verehrt wird. Er hob hervor, wie von der Pracht der Durga Puja im Osten bis zu den 
einfachen, aber tiefgründigen Dorftraditionen Südindiens jede Form von Devi das grenzenlose 
Mitgefühl und die schützende Gnade der Universellen Mutter widerspiegelt. 

Er zog Parallelen zwischen Bhagawan Sri Sathya Sai Baba als Sai Mata und erinnerte die Versammelten 
daran, dass Bhagawan ebenso wie die Mutter, die unzählige Formen annimmt, um zu nähren und zu 
erheben, dieselbe unendliche Liebe und Fürsorge verkörpert. Nach dem wissenschaftlichen Vortrag von 
Dr. Mylavarapu Srinivas Rao wurde Bhagawans Rede vom 8. Oktober 1989 ausgestrahlt.  

Der sechste Tag des Prasanthi Vidwan Mahasabha begann mit einem eindrucksvollen 
Invokationsgesang der Studenten des Brindavan-Campus. Dieses Sanskrit-Mantra wurde speziell zum 
hundertjährigen Jubiläum von Bhagawans Kommen komponiert. 

Anschließend hielt Dr. U. Suma Rao, Vorsitzende des Zentrums für Sri Sathya Sai-Studien der SSSIHL, 
einen aufschlussreichen Vortrag, in dem sie das tiefgründige Konzept der drei Granthis – der 
psychischen Knoten, die die Seele an den Körper binden und den freien Fluss der Kundalini Shakti 
entlang der feinstofflichen Wirbelsäule verhindern – auf wunderschöne Weise erläuterte. Sie erklärte, 
wie diese Knoten – Brahma Granthi am Muladhara, Vishnu Granthi am Anahata und Rudra Granthi am 

 98
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

Ajna – die Verstrickung der Menschheit in materielle Wünsche, emotionale Bindungen und egoistischen 
Stolz symbolisieren. 

Nach Dr. Sumas Vortrag präsentierten die Studenten des Brindavan-Campus ein hingebungsvolles 
Musikprogramm mit dem Titel „Madhuram Madhuram Sai Katha”. Mit Energie und Hingabe zeichnete 
ihre musikalische Reise Bhagawans göttliche Saga nach – von Sathya zu Sai. Nach dem Musikprogramm 
wurde an diesem Abend Bhagawans Ansprache vom 2. Oktober 1987 ausgestrahlt. 

Vijaya Dashami 

Anlässlich des glückverheißenden Vijaya Dashami, dem letzten Tag des siebentägigen Veda Purusha 
Saptaha Jnana Yajna, begann die Veranstaltung wie an den anderen Tagen mit Veda-Gesängen. Das 
Poornachandra Auditorium war bis auf den letzten Platz mit Devotees gefüllt. Nachdem das Sri Rudra 
Parayana für diesen Tag beendet war, begaben sich die Pandits in einer Prozession zur Bhajan Hall, wo 
Bhagawans Ansprache vom 2. Oktober 1987 ausgestrahlt wurde (zu finden an anderer Stelle in dieser 
Ausgabe). Die Pandits kehrten in einer Prozession, in der sie zusammen mit den Studenten vedische 
Mantras rezitierten, begleitet von Nadaswaram, zum Poornachandra Auditorium zurück. Der 
Oberpriester trug das Poornahuti-Material und Dharani (großer Silberlöffel) für die Opfergaben im 
Yajna Kunda. Für Bhagawan wurde ein Stuhl auf dem Podium in der Nähe des Yajna Kunda aufgestellt, 
damit er das Yajna leite. Das Poornahuti-Material und die letzten Opfergaben wurden im Yajna Kunda 
dargebracht, begleitet vom Rezitieren der entsprechenden vedischen Mantrasund so erreichte das 
heilige Yajna seinen grandiosen Höhepunkt. Der Oberpriester wandte sich an die Zuhörer und erklärte, 
dass es unser großes Glück sei, an diesem Yajna teilzunehmen, vor allem im hundertsten Jahr des 
Avatars. Er rezitierte auch Mantras, die von der gesamten Versammlung fromm wiederholt wurden. 

Nach dem Arati an den heiligen Kalasha, der an allen Tagen des Yajna feierlich verehrt wurde, wurde 
das heilige Wasser von den Pandits, Schülern und Lehrern unter Begleitung von Bhajans über die 
gesamte Versammlung gesprenkelt. Der Vormittag endete mit der Darbringung von Arati an Bhagawan. 

Am Abend hielt Dr. K.M. Ganesh eine kurze Rede über die Bedeutung von Vijaya Dashami, das seiner 
Meinung nach im Wesentlichen ein Dankesopfer an die Göttliche Mutter ist. Die furchterregenden 
Dämonen wurden von der Göttlichen Mutter besiegt, aber die innere Bedeutung besteht darin, die 
Vasanas (angeborenen Neigungen) und die Arishadvargas (die sechs inneren Feinde) in jedem von uns 
zu überwinden. Frau Spoorthi Rao und ihr Team von Musikerkollegen präsentierten an diesem Abend 
ein bewegendes Konzert mit karnatischer Musik. Nach Bhajans und Arati fanden die großen Dasara-
Feierlichkeiten einen glücklichen Abschluss. 

Das Geburtstagsgeschenk, das ich mir wünsche 

Ihr denkt sicher darüber nach, welches Geschenk ihr Swami zu diesem Geburtstag machen könnt. Ihr 
könnt nur dann glücklich sein, dass ihr Swami ein angemessenes Geschenk gemacht habt, wenn ihr 
eure Mitmenschen liebt, ihre Leiden teilt und euch für sie einsetzt. Das ist das einzige Geschenk, das 
ich mir wünsche. Das Geschenk, das man Gott macht, muss reine, beständige und selbstlose Liebe sein. 
An diesem Geburtstag habe ich nur einen Wunsch. Ich wünsche mir nur, dass ihr eure Ananda fördert. 
Ihr müsst Dörfer adoptieren und sie mit geeigneten Mitteln zu idealen Dörfern verbessern. Reiche 
Menschen und Menschen in Machtpositionen haben zahlreiche Diener. Aber die Notleidenden, die 
Armen und die Leidenden haben niemanden, der ihnen dient. Geht zu diesen Menschen und seid ihre 
Freunde, ihre Verwandten und Angehörigen, ihre engsten Gönner.  

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba 

 99
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025 

 100
srisathyasaiglobalcouncil.eu – © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam


