NOVEMBER 2025

Sonderausgabe



Inhalt

Leitartikel: In seinem zeitlosen Licht

Fillt euer Herz mit edlen Gefiihlen, Sri Sathya Sai Baba, 23. 11. 1998

Die gottliche Verkiindigung, Sri Sathya Sai Baba, 20.10.1990

Gott ist der einzige Wagenlenker, Sri Sathya Sai Baba, 2. 10. 1987

Im Glanz der gottlichen Gegenwart, K. Chakravarthi

Puttaparthi: Das Janma Bhumi und Karma Bhumi des Avatars, R.J. Rathnakar

Chinna Katha, Sprechende Philosophen

SSSIHMS - Das erste Krankenhaus der Welt, das kostenlose robotergestiitzte Herzchirurgie durchfiihrt
Die Visitenkarte der Gnade, Dr. J. Geeta Reddy

Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, ein gottlicher Lehrer, S.S. Naganand

Unser Leben Swami zu widmen ist das beste Geschenk, das wir ihm machen kénnen, Dr. V. Mohan
Reflexionen tiber die Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, Prof. Dharam Pal Dhall
Von IAS zu SAIl: Die Reise der inneren Verwandlung, Dr. Srirangarajan

Seva ist Liebe in Aktion, Dr. Geetha J. Kamath

Inneren Frieden entwickeln, Dr. Ramesh M. Wadhwani

Die Herrlichkeit seiner Mission

Sri Sathya Sai Ashtottarashata Namavali, 7. Om Sri Sai Sadhu Vardhanaya Namah
»Spiele das Spiel, sei gliicklich”, Dana Gillespie

Meine Reise zu Sai, Philipp von Dietlein

Reise mit Sai: Reflexionen und gottliche Lektionen, Prof. E. Mukundan

Wenn du dich Bhagawan hingibst, kimmert er sich um dich, Amar Karki

Swami Uber die Bedeutung von selbstlosem Dienen (seva)

Eine Hommage an seine Verehrerin - Der heilige Elefant Sai Gita

Swami Uber die Bedeutung von Hingabe (bhakti)

Eine Reise der gottlichen Gnade und des Dienens, Dr. Shivendra Kumar

Bhagavad Gita fir die Zukunft ,Wie leben wir sie?”, Kota Siva Kumar

»Liebe meine Ungewissheit”, N.S. Ramnath

Die wahren Superstars, B. Harishkrishan

Avatar Verklindungstag

GroRe Dasara-Feierlichkeiten

Das Geburtstagsgeschenk, das ich mir wiinsche

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



EDITORIAL

IN SEINEM ZEITLOSEN LICHT

Waéahrend die Welt voller Ehrfurcht und Dankbarkeit zusammenkommt, um den 100. Jahrestag der
Geburt von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba zu feiern, wird dieser heilige November zu mehr als nur
einem Monat — er ist ein Moment der Ewigkeit. Jeder Devotee, jedes Zuhause, jedes Herz spiirt seine
unsichtbare Gegenwart, die erneut Liebe, Sinn und Glauben entfacht.

Diese Sonderausgabe des Sanathana Sarathi zum hundertsten Geburtstag mochte diese Pracht
widerspiegeln. Auf diesen Seiten finden sich Reflexionen, die das gesamte Spektrum seiner Mission
umfassen — von der Herrlichkeit selbstlosen Dienens und der Reinheit der Weiblichkeit bis hin zur
transformierenden Kraft von Bhajans, Bildung und einem auf Werten basierenden Leben. Tiefsinnige
Artikel untersuchen seine Fihrung fir Jugendliche und Familien, die Relevanz von Spiritualitdt im
modernen Leben, die Harmonie von Wissenschaft und Hingabe und die zeitlose Inspiration derer, die
mit ihm gewandelt sind und weiterhin in seinem Namen dienen.

Jeder Beitrag in dieser Ausgabe, sei es eine Erinnerung, eine Recherche oder eine Reflexion, bildet eine
strahlende Perle auf der Girlande der Hundertjahrfeier. Zusammen erinnern sie uns daran, dass seine
Botschaft nicht an Zeit oder Sprache gebunden ist — sie lebt lberall dort, wo Liebe zu Taten wird und
Glaube zu Charakter erbliht.

Tatsachlich ist das hundertjahrige Jubildum nicht nur ein Fest, sondern auch ein Aufruf — ein Aufruf, die
Gottlichkeit in uns wiederzuentdecken und als wahres Spiegelbild seiner Ideale zu leben. Von den
Klassenzimmern der Sri Sathya Sai-Institutionen bis zu den Dienstwegen der Sai Organisationen, von
den Hausern, die durch sein Foto geheiligt sind, bis zu den Herzen, die durch seine Worte bewegt
werden, weckt seine Gegenwart weiterhin die edelsten Instinkte der Menschheit. Jedes Seva, jedes
Lied, jedes stille Gebet, das in seinem Namen gesprochen wird, wird zu einem Funken in dem
groRartigen Leuchtfeuer seiner Mission auf Erden.

Mogen sich unsere Herzen bei jedem Umblattern einer Seite in Ehrfurcht vor dem gottlichen Lehrer
verneigen, der die Menschheit weiterhin von innen heraus leitet. Moge dieses hundertjahrige Jubildaum
nicht nur eine Erinnerung an die Vergangenheit sein, sondern eine Erneuerung unserer Verpflichtung,
nach seinem Wort zu leben und seine Liebe in Gedanken, Worten und Taten auszustrahlen.

Waéhrend sich Hunderttausende von Devotees in Prasanthi Nilayam versammeln, sind ihre Herzen voller
Dankbarkeit und Sehnsucht nach einem weiteren Darshan. Jeder Bhajan, jedes Seva, jede Blume und
jedes Licht, das bei diesen Feierlichkeiten dargebracht wird, wird zu einem stillen Gebet der Liebe.
Wabhrlich, dieses hundertjahrige Jubildum ist seine gottliche Liebe, die sich durch unzihlige Hande und
strahlende Herzen widerspiegelt.

Mogen wir immer Werkzeuge in seinem zeitlosen Licht sein — allen dienen, alle lieben und immer seine
liebenden Kinder sein!

Das Redaktionsteam

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Avatar spricht

FULLT EUER HERZ MIT EDLEN GEFUHLEN

Bharat ist das Mutterland vieler edler Seelen, die sich auf allen Kontinenten der Welt einen grofien
Namen und Ruhm erworben haben.

Dies ist das Land tapferer Menschen, die die Fremdherrscher besiegten und Unabhdingigkeit erlangten.
Dies ist das Land, das sich in Musik, Literatur und anderen schénen Kiinsten hervortat.

Da ihr in diesem herausragenden Land Bharat geboren seid, ist es, o Jungen und Mddchen, eure heilige
Pflicht, sein reiches kulturelles Erbe zu schiitzen.

(Telugu Gedicht)

Das Géttliche strahlt stérker als die Sonne,

es ist reiner als der reinste Schnee,

subtiler als der Himmel und Raum,

und es wohnt allen Lebewesen inne.

Das Géttliche durchdringt den Mikrokosmos und Makrokosmos.
Gott ist ungebunden, obwohl er in allen anwesend ist.
Ihr seid in Gott (Brahman) und Gott ist in euch.

Tatsdichlich seid ihr und Gott eins.

Was sonst kann libermittelt werden?

Verkérperungen der Liebe!

Bharat ist die Geburtsstatte der Spiritualitat, Rechtschaffenheit, Mildtatigkeit, Gewaltlosigkeit und des
Friedens. Das Festhalten an diesen Qualitaten, wie es in Bharat zu sehen, ist nirgendwo sonst zu finden.
Bharat ist die Geburtsstatte der sieben Weisen und des ersten Poeten, Valmiki. Dies ist das heilige Land,
das von der Verkorperung des Dharma selbst, Rama, beherrscht wurde. Dies ist das Land, wo der
Himmlische Gesang, die Bhagavadgita, von Krishna gesungen wurde. Es ist das Land, wo die Einheit von
individueller und kosmischer Seele verkiindet wurde. Es gibt kein anderes Land wie Bharat, das Land
der Heiligkeit, der Rechtschaffenheit und des Friedens. Wahrheit durchdringt die Atmosphare von
Bharat, Mitgeflhl durchdringt den Staub von Bharat. Liebe erfiillt den Ganges von Bharat. Duldsamkeit
wohnt im Herzen der Menschen in diesem Land. Solch edle, gottliche und einzigartige Eigenschaften
sind nur in Bharat manifest.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Die gottliche magnetische Kraft

Gott ist allmachtig und allgegenwartig. All dies ist wahrhaft Brahman...sarvam khalvidam Brahma. Eine
Erforschung der Wissenschaft und Spiritualitdt offenbart, dass beide dieselbe Wahrheit bestatigen.
Gottes Existenz wird von der Wissenschaft in Gestalt von elektrischen Wellen, magnetischen Wellen,
Laser-, Radio-, Warme- und Lichtwellen visualisiert, die alle alldurchdringend sind. Dies ist der direkte
Beweis fiir Gottes Existenz. Das Gottliche ist in der Nahrung gegenwartig, die ihr zu euch nehmt, in dem
Wasser, das ihr trinkt, und in der Luft, die ihr einatmet. Es gibt in dieser Welt keine Stelle ohne
Magnetismus. Was ist ein Magnet? Ein Magnet ist nicht nur etwas, das Eisenspane an sich zieht; alles in
dieser Welt ist mit Anziehungskraft erfullt. Die Mutter ist fir das Kind ein Magnet und umgekehrt.
Ebenso werden Ehemann und Ehefrau voneinander angezogen. Gras ist der Magnet fiir die Kuh. Die
Blume ist der Magnet fir die Biene. Wenn wir dieser Gedankenspur folgen wird offenbar, dass alles von
dem Prinzip der Anziehungskraft beherrscht wird. Vedanta verkiindete: Der, der erfreut, ist Rama
(Ramayatiti ramah). Die magnetische Kraft fungiert als die Verbindung zwischen dem, was manifest,
und dem, was nicht manifest ist. Die Philosophen nennen es die gottliche Anziehungskraft, wohingegen
die Wissenschaftler es als biokosmische oder Superkraft bezeichnen. Also erfahren die Wissenschaftler
wie auch die Vedantins dieselbe gottliche Kraft in verschiedenen Namen und Formen.

Es ist toricht, das Gottliche als nicht existent zu betrachten. Jene, die nicht fahig sind, diese
transzendentale Kraft zu verstehen, verleugnen Gottes Existenz. Gebt nicht vor, das zu kennen, was ihr
in Wirklichkeit nicht kennt. Niemand besitzt das Recht, Gottes Existenz zu leugnen. Meinungen
unterscheiden sich von Person zu Person. Jeder hat seinen eigenen Glauben.

Zu jenen, die ja sagen, wird Er ja sagen.
Zu jenen, die nein sagen, wird Er nein sagen.
Nur eure Zunge sagt nein und ja.

Fiir Sai ist alles ja, ja, ja.

Es gibt nur einen Helden, namlich das Gottliche

Der eine Atman wohnt in allen Wesen. Es gibt nur Eines, dem verschiedene Namen und Formen
zugeschrieben wurden. Nur Eines existiert. Die Null erhdlt Wert, wenn eine Eins vor ihr steht. Die Welt,
das Leben, die Sonne, der Mond, der Himmel und alles andere sind Null. Es gibt nur einen Helden,
namlich das Gottliche. Der Mensch (der von Natur aus gottlich ist) wird zur Null, wenn er Gott vergisst.

Verkérperungen der Liebe!

Gott ist nicht von euch getrennt. |hr seid Gott. Erforscht und versteht diese Wahrheit. Wenn ihr das
ganze Leben mit Forschung und Experimenten zubringt, wann werdet ihr praktizieren? Die Einzelnen
mogen unterschiedliche Namen, Formen und Einstellungen haben, aber der Atman bleibt unverandert.
Wasser hat in den verschiedenen Sprachen unterschiedliche Namen. In Telugu wird es , Niru“ genannt,
in Hindi ,,Pani® in Tamil ,Tanni“ in Sanskrit ,Vari“. Die Namen sind unterschiedlich, aber das Wasser
bleibt unverandert. Ebenso hat Gott verschiedene Namen und Formen, aber das atmische Prinzip bleibt
dasselbe. Dieser Atman ist allen gemeinsam, es wird als das Gewissen bezeichnet, das aus dem
Bewusstsein hervorgegangen ist. Ob es sich um einen Theisten, einen Atheisten, einen theistischen
Atheisten oder einen atheistischen Theisten handelt, alle missen diese Tatsache eingestehen. Ob
jemand ein GenielBer (bhogi) ist, ein Kranker (rogi), ein Yogi, ein Entsagender (viragi) oder ein
Gebundener (anuragi), das atmische Prinzip ist in allen dasselbe.

Der Korper kann mit einem farbigen Ballon verglichen werden. Die Ballons unterscheiden sich in Grof3e
und Farbe, aber die Luft in ihnen ist ein und dieselbe. Die gleiche Luft ist innerhalb wie auBerhalb des

6
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Ballons. Die Luft im Ballon kann mit dem Gewissen verglichen werden und die alles durchdringende
Luft mit dem Bewusstsein. Wenn immer mehr Luft in den Ballon geblasen wird, platzt der Ballon und
die Luft im Inneren (das Gewissen) vermischt sich mit der Luft auBerhalb (dem Bewusstsein). Der
Unterschied zwischen Gewissen und Bewusstsein besteht nur in der Quantitat, nicht in der Qualitat.

Das Gottliche ist die Anziehungskraft der Liebe

Die Anziehungskraft ist das Gottliche. Ein kleines Beispiel: Tausende haben sich heute hier versammelt.
Wer hat euch eingeladen? Keine Einladungskarten sind verschickt worden. Wie seid ihr dann
hierhergekommen? Eure Liebe zu Swami ist die Hauptursache. Niemand hat euch gewaltsam
hierhergebracht. |hr alle wisst es: Leute werden in Lastwagen zu politischen Veranstaltungen gebracht.
Trotz wiederholter Aufforderungen nicht hierher zu kommen, kommt ihr weiterhin. Die Anziehungskraft
der Liebe ist das Gottliche. Das ist der gottliche Magnet.

Liebe ist meine Form.
Wahrheit ist mein Atem.
Gliickseligkeit ist meine Nahrung.
Mein Leben ist meine Botschaft. Ausweitung ist mein Leben.
Kein Grund fiir Liebe, keine Jahreszeit fiir Liebe.

Keine Geburt, kein Tod.

Liebe lebt vom Geben

Die gottliche Kraft unterliegt weder Geburt noch Tod. Ich bin nicht begeistert, wenn ich gelobt, noch
niedergeschlagen, wenn ich beschuldigt werde. Ich behandle diese Dualititen des Lebens mit
Gleichmut. Ich bin in Freude wie Leid gliicklich. In mir ist nur Liebe. Meine Liebe lebt von Geben, Geben
und Geben. Sie empféangt nie. Das ist der Unterschied zwischen meiner Liebe und der weltlichen Liebe,
die nur an Bekommen glaubt. Deshalb weitet meine Liebe sich immer weiter aus. Ein kleiner Samen
wird zu einem gigantischen Baum mit vielen Asten und Friichten. Sie alle haben ihren Ursprung im
Samen. Ebenso ist die Schopfung aus Liebe hervorgegangen. Liebe ist Gott, lebt in Liebe. Entwickelt
Liebe. Liebt jeden aus ganzem Herzen. Nur wenn Liebe manifestiert wird, werdet ihr
Selbstverwirklichung erlangen.

Entwickelt zuallererst Selbstvertrauen. Selbstvertrauen ist das Fundament. Selbstzufriedenheit ist die
Mauer. Selbstaufopferung ist das Dach. Selbstverwirklichung ist das Gebdude des Lebens. Alles ist im
Selbst enthalten. Selbst bedeutet Atman, der gottliche Geist. Erlangt mit diesem atmischen Prinzip
spirituelles Wissen. Die Kraft der Spiritualitat ist grenzenlos. Die Kraft der Liebe (ibersteigt die Kraft der
Atombombe bei weitem. Sie transformiert sogar diejenigen, die hassen. Entwickelt diese heilige Liebe.
Nur dann wird unter den Bharatiyas Harmonie herrschen.

Beginnt den Tag mit Liebe,
fiillt den Tag mit Liebe,
verbringt den Tag mit Liebe,
beendet den Tag mit Liebe.

Das ist der Weg zu Gott.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Versteht das gottliche Prinzip

Der Mensch verschwendet sein Leben mit engstirnigen Empfindungen. Er ist nur an sich selbst und
seiner Familie interessiert. Das ist Einengung der Liebe. Betrachtet die gesamte Welt als eine Familie.
Das ist Ausweitung der Liebe. Die verschiedenen Lander sind wie verschiedene Raume im Gebdude der
Welt. Betrachtet alle, die in diesen Rdumen leben, als eure Briider und Schwestern. Wenn ihr eine
solche Beziehung mit euren Mitmenschen entwickelt, werdet ihr niemanden hassen.

Studenten! Jungen und Mddchen!

Jeder sollte gesund und gliicklich sein. Das ist mein wahrer Geburtstag. Viele Menschen haben mir
»happy birthday” gewilinscht. Winscht das jenen, die nicht glicklich sind. Wo besteht die
Notwendigkeit, mir das zu wiinschen, wenn ich doch immer gliicklich bin?

In der Nahrung, die wir zu uns nehmen, befinden sich gbttliche Krafte. Jeder Student muss eine
ausgewogene Diat zu sich nehmen. Orangensaft, Tomatensaft, Zitronensaft und Apfelsaft sind sehr gut
fir die Gesundheit, da sie einen guten Sdureanteil haben. Blattgemiise enthalt Vitamine und Eisen und
besitzt deshalb einen hohen Nahrwert. Der Kérper sollte gesund sein. Mit einem gesunden Korper
konnt ihr jede Aufgabe bewaltigen.

Meine Geburtstagsbotschaft

Ilhr braucht nirgendwo nach Gott zu suchen. Gott ist in jedem Zentimeter und jedem Haar eures
Korpers gegenwartig. Aus diesem Grund zerbiss Hanuman, als Sita ihm ihre Perlenhalskette als Zeichen
der Anerkennung anbot, die Perlen der Halskette und warf sie weg, weil sie nicht mit Ramas Namen
resonierten. Als Sita nachfragte, warum er so gehandelt habe, erwiderte Hanuman: ,,Du héltst dich an
den Wert der Perlen, wohingegen ich auf den Klang des heiligen Gottesnamen hore. Schmuck ohne
Ramas Namen ist fiir mich blof Stein. Jedes Haar meines Korpers ist mit Ramas Namen erfillt.” Deshalb
durchdringt das Gottliche jede Zelle und jedes Haar der Bharatiyas. Das ist der Grund, warum viele
Auslander wie Max Mueller wiinschten, in diesem heiligen Land geboren zu werden und zu sterben. Da
ihr in diesem heiligen Land des Yoga und der Entsagung (tyaga) geboren seid, ist es beklagenswert,
wenn ihr nicht an diesen heiligen Werten festhaltet. Fiihrt das Leben eines wahren Bharatiya. Seid
anderen ein Vorbild und macht jeden gliicklich. Das ist meine Geburtstagsbotschaft.

Dies ist der Geburtstag dieses Korpers. Wahrhaft gesprochen habe ich keinen Geburtstag. Weil ihr alle
hier versammelt seid, feiere ich diesen Tag als meinen Geburtstag. Dieser Geburtstag ist fir mich nicht
wichtig. Der Tag, an dem ihr alle gliicklich seid, ist mein wahrer Geburtstag. Ich wiinsche mir nichts. Ich
werde dann glicklich sein, wenn ihr selbstlose Liebe (prema), Opfergeist (tyaga) und Yoga (Spiritualitat)
entwickelt und die Gottlichkeit daraus erfahrt. Ich wiinsche, dass ihr alle ein ideales Leben in Frieden
und Sicherheit fihrt. Fillt an diesem segensreichen Tag euer Herz mit edlen Empfindungen und
wiederholt Gottes Namen.

Ausziige aus Bhagavans Geburtstagsansprache in der Sai Kulwanthalle in Prashanti Nilayam am 23.
November 1998.

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Der Avatar spricht

DIE GOTTLICHE VERKUNDIGUNG

Verkérperungen der géttlichen Liebe!
Es war der 20. Oktober 1940, ein Montag. An jenem Tag verkiindete ich folgendes:
Wisst, dass ich in Wirklichkeit Sai bin.
Werft eure weltlichen Beziehungen ab.
Gebt eure Bemiihungen auf, mich zuriickzuhalten.
Die weltlichen Anhaftungen kénnen mich nicht Iénger binden.
Niemand, wie grofSartig er auch sein mag, kann mich aufhalten.

Als ich diese Ankiindigung machte, sprachen sich die Familien von Thammiraju, Hanumantha Rao,
Bhojaraju und Seshamaraju einstimmig dagegen aus, dass ich mein Zuhause verlasse.

Dies geschah in Uravakonda. Wenn in einem das Bewusstsein des menschlichen Kérpers und der
Anwesenheit des Gottlichen existieren, braucht es ein gewisses Mal} an Losgeldstheit und Entsagung,
um diesen geistigen Zustand zu manifestieren.

Besuch im Virupaksha Tempel

Als ich in Uravakonda war, kam der Bilirgermeister von Ballari, Ramaraju, um Swami, der damals familiar
Raju genannt wurde, zu sehen. Als er Swami erblickte, sagte er zu Sheshamaraju: ,Wir werden diesen
Jungen nach Ballari bringen und in den Ferien bei uns behalten.” Er flgte hinzu: ,Sheshamaraju! Du
héltst diesen Burschen fiir einen gewdhnlichen Jungen. Das ist nicht der Fall. Das Leuchten in seinem
Gesicht und seine Reinheit haben mein Herz beriihrt. In ihm ist ein gottliches Licht. Lass dich nicht
tauschen. Du kannst auch mit ihm kommen und bei uns wohnen.”

Von dort brachte der Biirgermeister uns nach Hampi. Haltet, was ich jetzt erzahlen werde, nicht fir
Angeberei oder Phantasie oder Ubertreibung. Die gesamte Gruppe ging in den Virupaksha Tempel.
Hatte ich gesagt, ich wiirde nicht mit in den Tempel kommen, waren andere vielleicht argerlich oder
beleidigt gewesen. Ich behauptete, ich hatte Bauchschmerzen und wolle nicht in den Tempel gehen.
Die ganze Gruppe inklusive Thammiraju ging hinein; Ramaraju dachte nur an Gott und an nichts
anderes. Er bat mich wiederholt, mit ihm zu kommen. Ich war damals ein sehr kleiner Junge. Er hielt
meine beiden Hande und bat: ,Bitte, bitte, komm.” Aber als er meinen festen Entschluss sah, drangte er
mich nicht weiter.

Sathyanarayana Raju als Virupaksha

Im Tempel wurde der Gottheit Arathi dargebracht, aber Virupaksha war nicht da! Nur Raju war im
Allerheiligsten! Sheshamaraju wurde witend. Er dachte, nachdem Raju sich geweigert hatte in den
Tempel zu gehen, sei er irgendwie hereingekommen und stinde jetzt im Allerheiligsten. Das hielt er fir
ein groRes Sakrileg. Er konnte seine Wut nicht im Zaum halten. Aber Ramaraju dachte nicht auf diese
Weise. Er empfand, Raju ist Virupaksha und Virupaksha ist Raju.

Sheshamaraju kam aus dem Tempel heraus und sah mich unter einem Baum sitzen. Er war immer sehr
misstrauisch. Er schickte jemanden nach innen um herauszufinden ob Raju dort sei, wiahrend er selbst

9
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



draufRen blieb, um Raju unter dem Baum zu Gberwachen. Raju war innen im Tempel wie auch unterm
Baum! Sheshamaraju fihlte sich innerlich sehr gliicklich, aber er sprach nicht mit mir dariiber, sondern
betrachtete es als eine einzigartige Erfahrung fiir sich selbst.

Dann brachten sie mich nach Ballari. Wahrend wir ein paar Tage dort blieben, stellte der Blrgermeister
mich verschiedenen Beamten vor und sprach in héchsten Ténen lGber mich. Damals wurde ich nicht als
»Swami“ angesprochen, sondern nur als ,Raju”. Manche der Beamten hatten den Eindruck, der
Blirgermeister iberschatze einen kleinen Jungen wie mich und machten sich sogar tiber ihn lustig. Ehe
er mich nach Ballari brachte, hatte der Blirgermeister mir ein Paar Hemd und Hose anfertigen lassen.
Selbst jetzt bin ich so klein, ihr kdnnt euch ausmalen, wieviel kleiner ich damals war. Damals, das heiRt
vor so flinfzig Jahren, war es fiir junge Burschen Mode, eine Kragennadel zu haben. Sie war ein
Statussymbol und ein Zeichen fiir Wohlstand. Der Blirgermeister Uberlegte, was er mir auRer Kleidung
noch geben kdnne. Er ging zu einem Goldschmied und lieR in einer Stunde eine goldene Kragennadel
fir mich anfertigen. Er steckte sie an mein Hemd mit den Worten: ,,Raju, du solltest an mich denken,
wann immer du diese Nadel tragst.”

Freiheit von lllusion (Maya)

Wir kehrten mit dem Bus nach Uravakonda zuriick. Zwei Tage spater begann die Schule wieder. Als ich
zur Schule ging, fiel unterwegs die Kragennadel vom Hemd (und war unauffindbar). Der Verlust der
Kragennadel befreite mich von der Anhaftung (an weltliche Dinge). Da sang ich ein Lied:

Es war an einem Montag, am 20. Oktober
Baba kehrte von Hampi zuriick und ging zur Schule.

Die Kragennadel ging verloren und war unauffindbar.

Dieser Tag war der Tag der Transformation.
Der Verlust der Kragennadel war die Ursache einer grofsen Verdnderung.
Die Verbindung mit weltlichen Bindungen verschwand.
Auch die Pilgerreise nach Hampi hatte ihren Zweck erfiillt.
Freiheit von Illusion wurde erreicht.

An dem Tag verlieR ich mein Zuhause. Bindung an weltliche Dinge ist eine Art lllusion (maya). Wenn
man diese Dinge aufgibt, ist Freiheit von lllusion erreicht.

Am selben Tag ging ich zum Bungalow des Steuerinspektors Anjaneyulu. Er war einer von denen, die,
wenn sie Swami sahen, eine Art spirituellen Drang erfuhren. Sein Haus lag auf dem Weg zu meinem
Haus. Er pflegte Snacks (Pakoda oder Kaffee) zuzubereiten und wartete gemeinsam mit seiner Frau auf
meine Ankunft. Sie schickten ihre Kinder nach innen ins Haus, damit sie sich keinen Eindruck Gber ihre
Eltern bildeten. Sobald ich das Haus betrat, hielten beide meine FiiRe. Ich sagte oft zu ihnen: ,Sir, Sie
sind ein Alterer. Sie sollten meine FiiRe nicht beriihren.” Er pflegte zu antworten: ,Raju, was den Kérper
betrifft, mégen wir als Altere erscheinen. Aber in Bezug auf Weisheit, sind wir sehr klein. Du bist
wahrhaft Gott Krishna selbst.” Sie pflegten mich auf diese Weise zu beschreiben. Sie taten das sehr
diskret, damit andere sie nicht verspotteten.

In der Uravakonda Schule war ein Schulleiter namens Lakshmipati. Er pflegte mich, sobald ich die
Schule erreichte, in sein Biiro zu rufen. Nicht jeder empfindet auf diese Weise. Nur jene, die durch ihre
guten Taten in friiheren Leben gesegnet wurden, haben solche Gefiihle. Sobald ich sein Biiro betrat,
schloss er die Tur und forderte mich auf, auf seinem Stuhl zu sitzen. Er setzte sich auf den Boden und
begann, meine FlRe zu massieren. Ich sagte voller Unschuld zu ihm: ,Sir, Sie sollten das nicht tun.”

10
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Lakshmipati pflegte zu erwidern: ,,Du weilSt nicht um diese Dinge, ich aber schon. In dir ist eine grof3e
Kraft (shakti).”

Prasanthi Nilayam ist jetzt eine Mini-Welt

Der 20. Oktober ist der Tag, der eine groRe Transformation in Uravakonda bewirkte. In allen Schiilern
dort fand ein bemerkenswerter Wandel statt. Ich werde euch ein kleines Beispiel geben, um zu
veranschaulichen, wie grol8 ihre Zuneigung und Liebe zu mir war. Am Tag nach meiner Abreise trat ein
anderer Junge in der Schule auf die Plattform, um das Gebet zu sprechen. Er begann mit dem Gebet,
brach aber in Tranen aus. Er dachte an Swami und konnte nicht fortfahren. Als er zu weinen begann,
begann jeder in der Halle zu weinen. Das Gebet verwandelte sich in ein Klagelied. Der Leiter sagte: ,Das
Gebet ist nicht notwendig. Das Weinen selbst ist das Gebet. Lasst uns in unsere Raume zurtickkehren.”

Verkérperungen der géttlichen Liebe!

Glaubt nicht, dies sei Prahlerei. Betrachtet es als Wahrheit und glaubt daran. Der Name Prasanthi
Nilayam hat sich in alle Teile der Welt verbreitet. Die gesamte Welt existiert als eine Miniaturwelt in
Prashanti Nilayam. Menschen aus allen Landern versammeln sich hier. Prasanthi Nilayam ist jetzt eine
Mini-Welt. Diese hochste Kraft, so viele aus allen Teilen der Welt anzuziehen, gehort nur dem
Gottlichen. Der Duft, der von einer Blume ausgeht, verbreitet sich Uberall. Lddt die Blume die Biene
ein? Nein. Aber die Biene eilt aus eigenem Antrieb zur Blume, um den nektargleichen Honig darin zu
kosten. Begibt sich eine Biene jemals zu einer Plastikblume?

Gebt Unterschieden keinen Raum

Alle Sathya Sai Organisationen sollten von Liebe erfillt sein. Spaltenden Kraften sollte kein Raum
gegeben werden. Unterschiede von Kaste und Bekenntnis sollten vollig vermieden werden. Der
Charakter allein sollte Kennzeichen der eigenen Gemeinschaft sein. Liebe sollte ein
Glaubensbestandteil werden. Moral bestimmt das Wesen der Gemeinschaft.

Bhagvan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan ,,Manasa bhajare Guru charanam...”

Diese Ansprache wurde am 20. Oktober 2025, anldsslich des Jahrestages der Verkiindigung der
Avatarschaft, in der Sai Kulwanthalle iibertragen. Ausziige aus Bhagavans historischer Ansprache in
Prashanti Nilayam am 20. Oktober 1990, dem Goldenen Jubildum von Bhagavans Verkiindigung
seiner Avatarschaft in Uravakonda.

Der Avatar spricht

GOTT IST DER EINZIGE WAGENLENKER

Verkérperungen des géttlichen Atmans!

Es ist unmoglich, zu irgendeiner Zeit und in irgendeinem Land zwei Leute zu finden, die absolut gleich
sind, was ihre Fahigkeiten, Korpermerkmale, Gedanken oder ihren Intellekt angeht. Die Kraft der
Schopfung ist so auBergewdhnlich und erstaunlich, dass nirgendwo in der Welt zwei Leute die gleiche
korperliche Gestalt haben. Gibt es Menschen, die dasselbe MaRR an Wohlistand und Zufriedenheit
haben? Haben sie dasselbe Mal} an Weisheit und Wissen? Es hat immer einen kleinen oder gewissen
Unterschied gegeben. In Anerkennung dieser Unterschiede ist man damit beschaftigt, diese
Verschiedenheit hervorzuheben und zu verkiinden. Obwohl der Mensch die Fahigkeit besitzt, die

11
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Einheit in der Vielfalt zu sehen, besinnt er sich nicht auf diese Einheit, er erfahrt sie nicht, denkt nicht
daruber nach, analysiert und erforscht sie nicht, und fordert die Vielfalt und Verschiedenheit im Leben.

Laut der Katha-Upanischad hat jeder Mensch einen physischen Korper, der mit einem Gefahrt
vergleichbar ist, und den Atman, der mit dem Wagenlenker vergleichbar ist. Hat irgendein Mensch zwei
Korper? Kann ein Wagen zwei Fahrer haben? Zur selben Zeit kann es nur einen Fahrer geben. Zu
verschiedenen Zeiten mag es zwei oder drei Fahrer geben, nicht aber zur gleichen Zeit. Aber das
Atmanprinzip ist anders. Wie viele Male man auch geboren wird, wie viele Generationen auch
vorbeiziehen mogen, der Lenker im Herzen ist ein und derselbe, und das ist der Atman. Das ist das
Herz. Ein Mensch mit zwei Herzen kann nicht leben. Ein Koérper und ein Herz. Das ist bei allen
Menschen dasselbe. Wo Sonnenlicht ist, dort ist Schatten. Das Sonnenlicht ist eines, aber die Schatten
sind moglicherweise verschieden. Wie? Wenn die Sonnenstrahlen auf einen Baum fallen, kann es unter
ihm viele Arten von Schattenspiel geben, aber es gibt nur eine Sonne.

Die Wissenschaft sollte mit Weitherzigkeit wachsen

Aufgrund der Tauschung des Koérpers sehen wir die Einheit als Vielfalt, was die Unwissenheit wachsen
lasst. Aber das Licht des Atman ist eines. Wir sind stolz darauf, dass die Wissenschaft schnell
Fortschritte gemacht hat. Wahrhaft gesprochen, hatte die Weisheit wirklich zugenommen, dann sollte
Uberhaupt keine Ignoranz mehr existieren. Aber mit dem Wachstum der Wissenschaft hat die
Unwissenheit noch mehr zugenommen. Also ist das nicht die korrekte Art des Wissens. Wenn ihr eine
Taschenlampe einschaltet, kann Dunkelheit herrschen? Wenn ihr eine Taschenlampe benutzt und es
dunkel bleibt bedeutet es, dass in ihr keine Batterien sind oder keine Glihbirne ist. Wenn Gliihbirne
und Batterien in ihr sind, kann es nicht dunkel sein. Also wachst die Wissenschaft heute nur auf der
Basis von Selbstsucht und Eigeninteresse, aber dieses Wachstum geschieht nicht mit Weitherzigkeit,
einem heiligen Gefiihl und fiir das Wohlergehen der Welt. Ein Land will das Nachbarland zerstéren, und
das Land will dieses Land zerstéren. Sind das gute Gedanken? Sollte die Wissenschaft das erreichen? Ist
dies das Wissen, das die Wissenschaft verleiht? Es ist vollige Ignoranz.

Auch ein Wurm kann Schaden anrichten. Gutes zu tun ist selbst fiir den Herrscher des Landes
schwierig. Schaden zuzufiigen ist nichts GroRRartiges; Gutes zu tun ist edel. Wenn in eurem Geist, euren
Worten, eurem Verhalten und Benehmen keine Gite ist — wenn ihr in all diesen drei Bereichen keine
Gute habt, wie kann Sai euch dann alle Freude schenken? lhr verhaltet euch nicht gut und habt keine
guten Gedanken. Wenn Gott Uber euch erfreut sein und euch alle Segnungen geben soll, wie kann er
das tun? Das ist vollige Unwissenheit. Wenn ihr Wohltaten von Gott erhalten wollt, misst ihr einen
guten Geist entwickeln. Ihr solltet immer gute Worte sprechen und euch gut verhalten. Wenn ihr all
diese Aspekte kombiniert und vereint, wird sich das Gottliche dort manifestieren. Jene sind edel, deren
Gedanken, Worte und Taten in vollkommener Harmonie sind; jene, denen diese Einheit fehlt, sind bése.

Heutzutage leiden die meisten Menschen aufgrund ihrer geistigen Verfassung. Es gibt in dieser Welt
eine Reihe guter Menschen, aber andere sind nicht bereit, solche guten Menschen anzuerkennen.
Gabe es keine guten Menschen in der Welt, dann wiirde die Welt nicht leuchten, wie sie es heute tut.
Wie konnte die Welt wie Tageslicht leuchten, wenn es keine guten Menschen gabe? Von allen
Lebensformen ist das menschliche Leben das kostbarste. Wenn sich die Menschen schlimmer als Tiere
verhalten, wie kdnnen wir sie dann Menschen nennen?

Habt nicht Teilzeithingabe

Der Mensch verlangt unablassig nach Geld (dhaneshana), Frau (dareshana) und Nachwuchs
(putreshana). Verlangen nach Gott ist nirgendwo zu finden. Es ist nur Teilzeithingabe. Man denkt nur
gelegentlich und sehr selten daran, so wie man Pickles in geringer Menge fiir den Geschmack zu sich
nimmt. So wie man empfindet, so geschieht es. Die Frichte (Ergebnisse) hdangen von euren Handlungen
ab. Wie jemand dich wahrnimmt oder von dir denkt, genauso bist du! Annamacharya hatte erklart,
dass Gott einem entsprechend dem eigenen Denken erscheint. Im Ozean befindet sich viel Wasser. Die

12
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Wassermenge, die ihr mit euch nehmen konnt, hdangt von dem GefaR ab, dass ihr bei euch tragt. Wenn
ihr ein kleines GefaR bringt und sagt: ,Hier ist so viel Wasser, ich mdchte mehr haben”, konnt ihr dann
mehr Wasser bekommen? So sehen Hingabe und Ergebung heute aus.

Transformiert euch in gute Menschen

Der Mensch verhilt sich vor manchen auf eine Weise, aber vor anderen vollig anders. Ihr versucht, die
Welt zu tduschen. Das ist nicht korrekt. Aufgrund dieser Art des Verhaltens nimmt der Atheismus zu.
Allein die Glaubigen sind flir den Anstieg des Atheismus verantwortlich. Die Hauptursache besteht
darin, dass sie nicht meinen Worten gemaR handeln. Euer Verhalten ist nicht in Ubereinstimmung mit
der Hingabe und Ergebung, die ihr zu haben behauptet. Opfert wenigstens von heute an all eure
schlechten Gedanken und Handlungen als Opfergabe in das Feuer. Und ihr solltet beschlieBen, ein
gutes Leben auf der Basis von guten Gedanken, gutem Verhalten, Benehmen und guten Gefiihlen zu
fihren. Ich will nicht eure Wertschatzung der gottlichen Ansprache. |hr solltet sagen kdnnen, dass ihr
euch in gute Menschen verwandelt habt. Ein solcher Wandel muss in euch geschehen. Das ist das
Kennzeichen wahrer Hingabe. Wenn ihr behauptet, es habe unaufhorlich geregnet, aber es ist
nirgendwo nass, wie kénnt ihr dann behaupten, es hitte unablassig geregnet? Wenn ihr euch zu
groBen Devotees erklart, misst ihr wenigstens ein wenig in die Tat umsetzen. Welchen Nutzen hat es
ansonsten? Das ist (iberhaupt kein Kennzeichen von Hingabe. Verhaltet euch in Ubereinstimmung mit
dem, was ihr sagt.

Die Menschen héren nicht auf gute Worte, die aus ganzem Herzen gesprochen werden. Sie sind jedoch
ganz Ohr, wenn schlechte Worte gesprochen werden. Wie kénnen solche Leute meine Gottlichkeit
erfassen? Welchen Sinn hat all eure Bildung? (Telugu Gedicht)

Wenn gute Worte gesprochen werden, lasst ihr sie zu einem Ohr rein und zum anderen wieder raus.
Wenn jedoch schlechte Worte gesprochen werden, hort ihr mit beiden Ohren voller Aufmerksamkeit
zu. Ist das Uberhaupt menschliches Verhalten? Nein. lhr solltet immer gute Dinge hoéren. lhr sagt
duBerlich ,Sairam“, verhaltet euch aber innerlich wie ein Betriiger. Das Wort ,Sairam“ sollte aus dem
Kern eures Herzens kommen. Dieses ganze Verhalten ist nur dazu gedacht, die Welt zu tduschen. Ob in
der Sathya Sai Organisation oder woanders, eure Hingabe und Ergebung sollten immer gleich sein. lhr
solltet den Glauben entwickeln, dass es nur einen Wagen und einen Wagenlenker gibt. So wie es bei
Automobilen verschiedene Modelle und Marken gibt, ebenso gibt es verschiedene Arten menschlicher
Korper. Jeder ist wie ein Auto oder Gefdahrt mit verschiedenem Namen. Es gibt nur einen Fahrer - fiir die
menschlichen Korper, die mit Autos verglichen werden kdnnen, ist es der Atman. Gott ist der einzige
Wagenlenker. Dann wird nur Einheit herrschen, keine Verschiedenheit. Der Eine ist als Seele in allen
Wesen anwesend. Es gibt nur Einen, der in allen Wesen gegenwartig ist.

Praktiziert wenigstens ein oder zwei Dinge, die Swami gesagt hat

Erkennt von heute an diese Wahrheit und reformiert euch wenigstens zu einem gewissen Grad.
Entwickelt das Gefiihl der Briderlichkeit. Es mag Meinungsverschiedenheiten geben, aber versucht,
euch zu verséhnen und anzupassen. Wichtig ist, wenn ihr das Ego in euch zerstort, wird Anpassung
moglich. lhr solltet euch als jemand betrachten, der Unwissenheit und Ego dem heiligen Feuer geopfert
hat. Entwickelt ein Herz voller Liebe. Verwandelt das steinharte Herz in ein reines und weiches Herz.

Ihr solltet euch deshalb nicht mit dem Gefiihl zufriedengeben, dass ihr an den Dasarafeierlichkeiten
teilgenommen und Swamis Ansprachen zugehdrt habt und nach Hause zurilickgekehrt seid. Praktiziert
wenigstens ein oder zwei der Dinge, die Swami gesagt hat, und heiligt euer Leben.

Bhagvan beendete seine Ansprache mit dem Bhajan ,,Subramaniam, Subramaniam.”

Diese Ansprache wurde am 2. Oktober 2025, dem Abschlusstag des Veda Purusha Saptaha Jndna
Yagna, in der Sai Kulwanthalle (ibertragen.

Ausziige aus Bhagavans Ansprache am 2. Oktober 1987.

13
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



IM GLANZ DER GOTTLICHEN GEGENWART

K. Chakravarthi

Und wenn du dich von deinem Freund trennst, trauerst du nicht;
Denn das, was du an ihm am meisten liebst, wird in seiner Abwesenheit vielleicht deutlicher,
so wie der Berg fiir den Bergsteiger von der Ebene aus deutlicher zu sehen ist. — Khalil Gibran

Waéhrend ich fast neun Jahrzehnte in diesem korperlichen Dasein vollende, ist jedes Jahr von den
Spuren der Zeit gezeichnet, aber fast die Halfte davon ist in ein Licht getaucht, das nicht verblasst — das
Licht eines Lebens in der direkten Gegenwart von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba.

Seit 1975 in seiner Gegenwart zu leben, bedeutet, in einem ewigen Frihling zu wandeln. Es bedeutete
nicht nur physische Nahe, sondern auch, die Luft des Gottlichen zu atmen, das Unendliche in
menschlicher Gestalt zu sehen, das Ewige lacheln, sprechen und gehen zu sehen und doch blieb es
jenseits des Verstandes.

Durch meine Tatigkeit im indischen Verwaltungsdienst habe ich in meinen Jahren in der Regierung die
Bedeutung von Pflicht, Disziplin und Entschlossenheit gelernt. Aber als Swami mich aufforderte, ihm zu
dienen, entdeckte ich, dass all diese Fahigkeiten nur eine Vorbereitung auf eine héhere Berufung waren
— namlich Zeuge der Entfaltung seiner gottlichen Mission zu sein und daran mitzuwirken.

Die Bedeutung der Gegenwart

Was bedeutet es, in der Gegenwart Gottes zu sein? Diese Frage lasst sich mit dem Verstand nicht leicht
beantworten. Es ist nicht so, als ware man in der Gegenwart eines Konigs, eines Gelehrten oder sogar
eines Heiligen. Diese Personlichkeiten mogen zwar strahlend sein, bleiben aber dennoch menschlich.
Mit Gott zu leben bedeutet jedoch, in einer ewigen Morgendammerung zu leben — wo jeder Moment
neu ist, jeder Blick eine Offenbarung und jedes Wort eine heilige Schrift.

Mit dem Géttlichen in Kontakt zu sein, ist das héchste Gut im Leben, und alles andere muss diesem
untergeordnet oder zu einem Mittel dazu gemacht werden. — Sri Aurobindo

In seiner Gegenwart wird das Gewdhnliche auBergewdhnlich. Eine einfache Geste — die Art, wie er an
einem Glas nippte, eine Blume pfliickte oder vor der Beantwortung einer Frage inne hielt — enthielt
ganze Universen an Bedeutung. Man begann zu erkennen, dass die wahre Lehre nicht nur in den
Worten lag, sondern in der Art und Weise, wie er sich in der Welt bewegte.

Sein Zeitgenosse zu sein, ist ein Privileg, das die Geschichte nur selten gewahrt. Wir lesen von den
Jingern Krishnas, von den Gefahrten Buddhas, von denen, die mit Christus wandelten. Fiir sie war das
Gottliche ein lebendiger Herzschlag neben ihnen, eine Stimme, die sie ohne die Vermittlung der Zeit
horen konnten. Und doch denken wir oft, dass solche Zeiten vorbei sind. Fir mich und fiir so viele
meiner Mit-Devotees kehrte dieses Zeitalter zurlick. Wir waren Zeitgenossen des inkarnierten Gottes.
Wir konnten beobachten, wie er einen Blick auf die untergehende Sonne warf, und wussten, dass sogar
die Sonne sich ihm zuwandte, um ihr Licht zu erhalten.

lhn aus nachster Ndhe zu sehen, bedeutete, die subtile Grammatik des Geistes zu erlernen. Man
beginnt zu erkennen, wie er die kleinsten Ereignisse mit der Prazision eines Meisterdirigenten
orchestriert. Ein Devotee kam vielleicht mit einem stillen Gebet, und Swami gab die Antwort laut
jemand ganz anderem. Ein Projekt stand vielleicht vor uniiberwindbaren Hindernissen, und mit einem

14
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



einzigen Satz I6ste er sie auf — nicht nur durch seine Autoritat, sondern durch die Kraft der Wahrheit
selbst.

In der Gegenwart Gottes sind alle Kinder, denn nur das Kinderherz kann in das Kénigreich eintreten.
— (Frei nach Rabindranath Tagore)

Im Laufe der Jahre lernte ich, dass es sowohl ein Segen als auch eine Priifung war, ihm physisch nahe zu
sein. Man konnte nah sein und doch das Wesentliche verpassen oder weit entfernt sein und doch tief
von seiner Liebe trinken. Nahe erforderte Wachsamkeit — um sich vor der lllusion der Vertrautheit zu
schiitzen, um sich in jedem Moment daran zu erinnern, dass dies kein weiser Altester war, nicht nur ein
mitfihlender Heiliger, sondern die Quelle des Seins selbst.

Die Herausforderung der Nahe bestand darin, dass er alle Masken wegnahm. In der Privatsphédre eines
Interviews oder in der Stille eines Korridors sagte er manchmal einen Satz, der die tiefsten Geheimnisse
offenbarte, die tief im Inneren verborgen waren. Vor ihm konnte man sich nicht verstecken, denn er
sah nicht dein Gesicht — er sah dich.

Wenn die Gegenwart zur Ewigkeit wird

Eine der bezauberndsten Erfahrungen mit ihm ist, wenn Zuhéren zu Sehen wird. In seiner Gegenwart
I6sten sich Zeit und Raum auf. lhm zuzuhoren bedeutete, die Epen nicht als Geschichte, sondern als
Geschehnisse zu erleben. Sri Ramas Bogen schnalzte, Krishnas Flote sang, und wir, die glicklichen
Zuhorer, waren nicht nur Zuschauer, sondern Teilnehmer an diesem ewigen Spiel des Gottlichen.

Wenn Swami (iber das Leben von Sri Rama und Sri Krishna sprach, war das nicht nur eine
Nacherzahlung der Schriften. Seine Worte trugen den Duft gelebter Wahrheit in sich, so kraftvoll, dass
sich der Schleier der Zeit zu liften schien. Wir waren nicht langer Zuhorer, die in Prasanthi Nilayam
saBen; wir waren Reisende, die in das Treta- und Dwapara-Yuga versetzt wurden und erlebten, wie sich
die GroRRe der Epen vor unseren Augen entfalteten.

Wenn Swami beispielsweise (iber Rama sprach, betonte er oft das Wort Dharma. In seiner Stimme war
Rama nicht nur ein Prinz von Ayodhya, sondern das ewige Leuchtfeuer der Gerechtigkeit. Als Baba das
Exil beschrieb, konnte man fast das Rascheln der Blatter im Wald horen und Sitas zarte Schritte sehen,
die ihrem Herrn folgten. Seine Erzahlung war von solcher Zartlichkeit gepragt, dass Lakshmanas
unerschitterliche Loyalitat in unseren Herzen lebendig wurde.

In diesen Momenten war der Saal nicht nur ein Versammlungsort — er wurde zum Wald von
Chitrakoota, zum Ufer des Godavari oder zum Schlachtfeld, auf dem Ravana sein Schicksal ereilte. Jedes
Detail wurde von Liebe erhellt, jede Figur mit Leben erfillt. Babas Worte malten Bilder, die klarer
waren, als das Auge jemals sehen konnte.

Wenn sich das Gesprach Krishna zuwandte, schien die Luft selbst leichter zu werden. Babas Augen
funkelten, und sein Lacheln spiegelte die Verschmitztheit des Kuhhirtenjungen von Brindavan wider.
Der beschwingte Ton seiner Erzahlung trug den Klang der Fl6te in sich — sanft, si8, unwiderstehlich.

Wahrend Swami sprach, standen wir dort im Mondlicht zwischen den Gopikas, und unsere Herzen
wurden von dieser gottlichen Melodie angezogen. Als er von dem Hochheben des Govardhana-Huigels
erzdhlte, war das Bild so lebendig, dass man sich unter diesem kolossalen Regenschirm geborgen
fuhlte, sicher in der Gegenwart des verspielten und doch allmachtigen Krishna. Und als Baba den
Wagenlenker von Arjuna beschrieb, offenbarten seine Worte nicht nur einen Krieger, sondern den
zeitlosen Lehrer, der der gesamten Menschheit das Lied der Bhagavadgita liberbrachte.

Was diese Momente so transformativ machte, war nicht nur seine Beredsamkeit, sondern die Art und
Weise, wie er jedem Wort Leben einhauchte. Fir ihn waren Rama und Krishna keine fernen Gestalten,
die auf die Seiten der Schriften beschrdankt waren, sie waren lebendige Prasenzen, fiihrende Kréfte,

15
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Verkorperungen der Liebe und des Dharma. Seine Vortrage endeten nicht mit Applaus; sie blieben im
Herzen und veranderten die Art und Weise, wie die Zuhérer dachten, sprachen und lebten.

So entdeckten wir durch Swamis Worte, dass Rama und Krishna keine fernen Ideale waren, sondern
allgegenwartige Realitaten, die darauf warteten, in unseren Herzen lebendig zu werden. Seine Vortrage
waren der lebende Beweis dafiir, dass, wenn das Gottliche spricht, das Wort selbst zur Vision wird und
der Zuhorer zum Seher.

Die Arbeit des Trusts — Ein gottlicher Entwurf

Ihm in verschiedenen Funktionen zu dienen, war anders als alle Verwaltungsaufgaben, die ich zuvor
wahrgenommen hatte. Hier wurden Entscheidungen nicht von Quartalsberichten oder politischem
Druck geleitet, sondern von dem gottlichen Entwurf in seinem Geist. Krankenhduser wurden
angekiindigt, ohne dass man sich Gedanken Uber die Finanzierung machte — doch die Mittel flossen,
ohne dass man darum bitten musste. Riesige Wasserprojekte wurden an einem einzigen Nachmittag
konzipiert — und innerhalb weniger Monate konnten ausgedorrte Dorfer siRes Wasser trinken.

Ihm bei der Arbeit zuzusehen, bedeutete, Sri Aurobindos Worte lebendig werden zu sehen:

Wenn das Géttliche das menschliche Instrument in die Hand nimmt, wird die Arbeit mit einer Perfektion
und einer Kraft ausgefiihrt, die alle menschlichen Mafstébe (ibersteigt.

Selbst bei grolen Projekten achtete Swami auf jedes Detail. Er erkundigte sich nach der Platzierung
eines Blumentopfs, den Umgang mit der Bettwasche in einem Gastezimmer, der Positionierung eines
Patientenbettes in der Krankenstation oder dem genauen Geschmack des Wassers aus einem neuen
Bohrbrunnen. In jedem Fall ging die physische Firsorge mit einer unsichtbaren spirituellen Gnade
einher.

Erinnerungen an familidre Gnade

Swamis freundliche Art beschrankte sich nicht nur auf den Bereich der Arbeit. Seine Liebe floss ebenso
natlrlich in den engen Kreis meines Familienlebens ein. In unserem Zuhause wurde seine Gegenwart zu
einer lebendigen Kraft, die uns bei jedem Schritt leitete, heilte und erbaute.

Meine Frau fand in ihm nicht nur einen gottlichen Meister, sondern auch den zartlichsten Vater. Ein
einziges Wort von Swami |6ste ihre Sorgen auf, er wurde ihr Vertrauter, Freund, Philosoph und Fihrer.

Unsere Kinder wuchsen buchstablich unter seinem Blick auf. Was eine gewdhnliche Kindheit hatte sein
kdnnen, verwandelte sich in eine Reise, die von seinen Werten gepragt war. Ich erinnere mich an eine
Gelegenheit, als Swami mich entgegen meiner konventionellen Weisheit dazu drédngte, meinem Sohn
zu erlauben, ein Fach nach seinem Geschmack zu wahlen. Mein jlingerer Sohn hatte eine Vision von
Swamis friherer Inkarnation in Shirdi, und als wir ihm davon erzahlten, driickte er ihn an seine Brust.
Mein Sohn antwortete und beschrieb, wie klein seine derzeitige Statur im Vergleich zu seiner friiheren
Gestalt war. Mit einem verschmitzten Lacheln fragte er sie nach ihren Studien oder korrigierte sanft ihr
Verhalten. Das waren keine beildufigen Fragen, sondern subtile Lektionen in Demut, Disziplin und
Hingabe. Bis heute erinnern sie sich an diese Momente als Grundlage ihres moralischen Kompasses.

Das vielleicht grofSte Geschenk, das er unserer Familie gemacht hat, war, unser Leben seinem Willen zu
unterwerfen. Wenn ich heute zuriickblicke, sehe ich, dass unsere Familiengeschichte untrennbar mit
seiner Geschichte verbunden ist. Jeder Meilenstein, jede Herausforderung, jede Freude tragt seine
Handschrift. Wenn mein offentliches Leben durch seinen Ruf neu gestaltet wurde, so wurde mein
Privatleben durch seine sténdige, direkte Hand geheiligt.

16
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Hundert Jahre seit dem Erscheinen des Avatars

Jetzt, da die Welt den hundertsten Geburtstag Bhagawans feiert, wandern meine Gedanken durch
Jahrzehnte von Darshans, Gesprachen und stillen Blicken, die den Lauf des Lebens verandert haben.

Der Glaube ist der Vogel, der das Licht spiirt und singt, wenn es in der Morgenddmmerung noch dunkel
ist. — Rabindranath Tagore

Wir spirten dieses Licht schon vor der Morgendammerung. Diejenigen von uns, die mit ihm lebten,
sahen, dass das wahre Wunder nicht in den Heilungen, den Materialisationen oder den Spektakeln der
Gnade lag — es lag in der stillen Verwandlung des Herzens. Ein Mensch, der mit Wut belastet kam, ging
leichter; einer, der von Zweifeln zerfressen war, ging mit einem seltsamen neuen Frieden.

Hundert Jahre moégen fiir menschliche Verhéltnisse eine lange Zeitspanne sein, aber im Leben eines
Avatars sind sie nur ein Blitenblatt in einer ewigen Blite. Swamis hundertjahriges Jubildaum ist kein
Ende, sondern eine Erinnerung daran, dass seine Gegenwart nicht an den Kérper gebunden ist. So wie
der Duft einer Blume noch lange nach ihrem Verbliihen nachwirkt, wird seine Liebe fir diejenigen
bestehen bleiben, die ihr Herz darauf einstimmen, sie zu empfangen.

Khalil Gibran schrieb einmal: ,,Dein Leben wird nicht so sehr von dem bestimmt, was das Leben dir
bringt, sondern von der Einstellung, mit der du dem Leben begegnest.” In Swamis Gegenwart verschiebt
sich die eigene Einstellung unweigerlich von Selbstbezogenheit zu Gottbezogenheit.

Sanathana Sarathi

Als Bhagawan Baba im Februar 1958 den Sanathana Sarathi griindete, griindete er nicht nur eine
Zeitschrift. Er setzte einen spirituellen Wagen in Bewegung — einen ewigen Wagenlenker, der seine
gottliche Botschaft der Liebe, des Dienens und des Dharma in die ganze Welt tragen sollte. So wie
Krishna Arjuna auf dem Schlachtfeld von Kurukshetra fiihrte, wurde der Sanathana Sarathi zum
Instrument, mit dem Swami Suchende auf dem Schlachtfeld des Lebens fiihrte.

Bhagawan selbst erklarte, dass das Magazin sein ,Sprachrohr” sein wiirde, ein heiliges Vehikel, um
jedes Zuhause, jedes Herz zu erreichen. Von Anfang an enthielt jede Ausgabe nicht nur Worte auf einer
Seite, sondern eine direkte Ubertragung seiner Liebe und Weisheit. Das Magazin tragt den Duft von
Prasanthi Nilayam selbst. Fiir Devotees, die nicht physisch in seiner Gegenwart sein kdnnen, bringt das
Magazin seine Worte zu ihnen nach Hause.

Im Laufe der Jahrzehnte hat sich Sanathana Sarathi von einer kleinen Publikation in Prasanthi Nilayam
zu einer Zeitschrift mit einer weltweiten Leserschaft entwickelt. Es wird in viele Sprachen Gbersetzt, um
sicherzustellen, dass Swamis Botschaft Menschen tiber Kulturen und Kontinente hinweg erreicht.

Solange seine Seiten weiterflieRen, werden sich die Devotees immer unter der liebevollen Flihrung
ihres Ewigen Wagenlenkers wiederfinden, der sie sicher liber das Schlachtfeld des Lebens zum Ziel des
Friedens, der Freude und der Befreiung fiihrt.

Der abschlieBende Gedanke

Sein Zeitgenosse zu sein, ist ein Geheimnis, das ich immer noch nicht ergriinden kann. Warum wurden
wir auserwahlt, in seiner Zeit auf der Erde zu wandeln? Warum durften wir das Unendliche in einem
orangefarbenen Gewand sehen, den Zeitlosen in den Worten unserer eigenen Sprache sprechen
horen?

Vielleicht liegt die Antwort in einer anderen Zeile von Tagore:

Wer sich fiir das Unendliche entscheidet, ist vom Unendlichen auserwdhlt worden.

17
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Wenn wir auserwahlt wurden, dann muss unser Leben unsere Dankbarkeit sein. Wir miissen so leben,
wie er es gelehrt hat, so dienen, wie er gedient hat, und so lieben, wie er geliebt hat. Denn dadurch
halten wir seine Gegenwart am Leben — nicht nur in Prasanthi Nilayam, sondern in jedem Haus, jeder
StraBe und jedem Herzen.

Waéhrend ich diese Gedanken zu seinem hundertsten Geburtstag niederschreibe, fiihle ich mich wieder
wie der junge Mann, der 1975 zum ersten Mal zu ihm kam, ohne zu wissen, welcher Weg vor ihm lag.
Jahrzehnte spater weil ich, dass die Fragen niemals enden werden und die Antworten immer tiefer
sein werden, als ich sie fassen kann.

Aber ich weil} auch: Mit ihm zu leben bedeutet, mit der Wahrheit selbst zu leben. Und in dieser
Wabhrheit gibt es kein Abschiednehmen.

Die Bedeutung des Menschen liegt nicht in dem, was er erreicht, sondern in dem, was er zu erreichen
begehrt. — Khalil Gibran

Ich sehne mich immer noch nach seinem Lacheln, seiner Stimme, seinem Blick. Und ich weiR, dass ich
in meiner Sehnsucht bereits nahe bei ihm bin. Denn in der Gegenwart Gottes ist Entfernung eine
Illusion, und Zeit ist nur ein vortibergehender Schatten auf dem ewigen Licht.

Mogen wir alle in diesem heiligen Jahr tiefer in dieses Licht eintreten.

Sri. K. Chakravarthi I.A.S. (im Ruhestand) ist Treuhéinder des Sri Sathya Sai Central Trust, Kanzler des
Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning und Vorsitzender des Sri Sathya Sai Global Council. Er war
der erste Registrar der SSSIHL und auch Secretary des SSSCT. Er war ehemaliger Collector und
Bezirksmagistrat des Distrikts Anantapuram. Er hatte verschiedene Amter in der Regierung von
Andhra Pradesh inne, darunter das des Finanzstaatssekretdrs (Projekte), des Beauftragten fiir
Katastrophenhilfe und des Beauftragten fiir Gewerbesteuern.

Der Mensch mag das Universum beherrschen, aber was kann er von sich behaupten zu wissen, wenn er
sich selbst nicht beherrscht? Wenn er kein Bewusstsein seiner selbst hat, hat er keine Kenntnis vom
Wissenden. Sanathana Sarathi hat es sich zur Aufgabe gemacht, diese Wahrheit zu bekraftigen, sie in
den Herzen der Menschen zu verankern und darauf zu bestehen, dass jeder diese Wahrheit praktiziert.

Sri Sathya Sai

18
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



PUTTAPARTHI:
DAS JANMA BHUMI UND KARMA BHUMI DES AVATARS

R.J. Rathnakar

Wir feiern den hundertsten Geburtstag von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, der sichtbaren
Manifestation Gottes und dem Poornavatar, mit Freude, Begeisterung und Hingabe auf der ganzen
Welt.

Dieses hundertjahrige Jubilaum ist einzigartig und beispiellos in der Geschichte der Menschheit, denn
es ist:

Ein hundertjahriges Jubildum, das die Herzen aller mit Liebe erfillt hat.
Ein hundertjahriges Jubildum, das der Spiritualitdt einen Sinn gegeben hat.

Ein hundertjahriges Jubildum, das alle dazu gebracht hat, die Veden zu rezitieren und dabei
Unterschiede in Bezug auf Kaste, Religion und Rasse zu iberwinden.

Ein hundertjahriges Jubildum, das Kindern eine wertebasierte Erziehung vermittelt hat.
Ein hundertjahriges Jubildum, das den Kranken und Leidenden Heilung gebracht hat.
Ein hundertjahriges Jubildum, das den Durst Tausender Dérfer und Millionen von Menschen gestillt hat.

Ein hundertjahriges Jubildaum, das Dienen mit Spiritualitat verband und den Dienst am Dorf in einen
Dienst an Gott (Rama) verwandelte.

Ein hundertjahriges Jubildum, das Hoffnung fiir die Zukunft der Menschheit keimen lieRR.

Ein hundertjahriges Jubildum, das den Weg wies und diejenigen rettete, die auf ihrer Lebensreise vom
Weg abgekommen waren.

Ein hundertjahriges Jubildum, das spirituell Suchenden und Befreiung Suchenden Mantras gab.

Ein hundertjahriges Jubilaum, das die Menschlichkeit in den Menschen erweckte und den Weg zur
Erlosung zeigte.

Die Grundlage des Glaubens

Die indische Kultur basiert in erster Linie auf drei Aspekten: der Philosophie des Karma, der Lehre von
der Wiedergeburt und dem Glauben an gottliche Inkarnationen (Avatare). Es ist eine tiefgriindige
Wabhrheit, dass Gott in jedem Zeitalter zum Wohle der Devotees inkarniert. Eine solche gottliche Form
zu erkennen und ihren FuBstapfen zu folgen, ist ein groRer Segen, der Uber viele Leben hinweg verdient
wurde.

Wir haben von Avataren wie Matsya, Kurma, Varaha, Narasimha, Vamana, Parashurama, Rama, Krishna,
Buddha und Kalki gehort und lesen liber sie in den Puranas. Nur Weise wie Vasishtha und Visvamitra,
Sabari und einige wenige edle Vanaras konnten Sri Ramas gottliche Natur erfassen. Ebenso konnten nur
die Gopikas und die Pandavas die Gottlichkeit Sri Krishnas erkennen. Aber es ist unser grofRes Gliick,
dass in diesem Kaliyuga Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, die einzigartigste, unvergleichliche gottliche
Inkarnation, es Millionen von Menschen weltweit ermoglicht hat, direkt durch seinen Darshan
(Anblick), Sparshan (Beriihrung) und Sambhashan (Gesprédch) Erlésung zu finden. Bhagawan selbst

19
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



sagte: ,Euer Glick ist groRer als das derjenigen, die zur Zeit von Rama und Krishna geboren wurden.
Warum? Weil ihr Swami mit der Erkenntnis verehrt, dass er Gott selbst ist!“

Die spirituelle Hauptstadt: Puttaparthi

Es ist ganz natlrlich, dass eine Blume ihren Duft in alle Richtungen verbreitet. Von diesem Duft
angezogen, fliegen Bienen von fernen Ufern herbei, um den Nektar zu trinken. In dhnlicher Weise
stromen seit den 1940er Jahren Gruppen von Devotees aus verschiedenen Regionen hierher,
angezogen und beeinflusst vom Duft der gottlichen Liebe Bhagawan Sri Sathya Sai Babas, der sich in
Puttaparthi wie eine gottliche Blume mit hunderttausend Bliitenbldttern manifestierte.

Hierbei ist es wichtig zu beachten, dass Swami fiir seine Inkarnation keine Grofstadt mit allen
modernen Einrichtungen gewahlt hat. Er wahlte Puttaparthi, ein abgelegenes Dorf, versteckt irgendwo
in den Higeln und kargen Landschaften von Andhra Pradesh.

Swami sagte einmal im Gesprdach mit Studenten: ,Puttaparthi ist das heilige Land, in dem in fritheren
Zeiten viele Weise und Yogis BuBe taten.” Er rezitierte ein Gedicht, das die Heiligkeit und Erhabenheit
von Puttaparthi beschreibt:

»Puttaparthi ist das Zentrum dieses Planeten Erde, wo das atmische Wissen erbliiht ist.
Hier entstand eine Universitat, um der Menschheit die ewige Weisheit zu vermitteln.
Von hier aus werden die Weisen Frieden und Gliick in alle Lénder tragen.

Tausende, Hunderttausende und Millionen disziplinierter Devotees versammeln sich hier.

Von hier aus hat Lord Sai beschlossen, Satya, Dharma, Shanti und Prema in der ganzen Welt zu
verbreiten.

Sathya Sai, die Personifizierung der reinen Liebe, hat sich hier inkarniert, um der Menschheit
Gluckseligkeit zu schenken!”

Damals gab es in Puttaparthi mehr Ameisenhaufen als Hauser und mehr Schlangen als Menschen. Es
gab kaum vierzig oder flinfzig Hauser. Die Wahl eines solchen Weilers, der selbst zu FuR schwer zu
erreichen ist, und seine Verwandlung in die spirituelle Hauptstadt der Welt ist ein Beweis fiir die
Herrlichkeit und GroRRe des Sri Sathya Sai Avatar.

In den frihen Tagen baten die Devotees: ,,.Swami, es ist schwierig fiir uns, in dieses abgelegene Dorf zu
reisen. Bitte komm nach Bangalore oder Mysore. Wir werden dort einen groRen Ashram bauen.” Swami
antwortete: ,Eine Pflanze muss dort wachsen, wo sie gekeimt ist, um zu einem maéchtigen Baum zu
werden. Wenn ihr sie nach einiger Zeit ausreit und an anderer Stelle pflanzt, wie kann sie dann
gedeihen? Dieser ,Sai Baba‘-Baum muss dort wachsen, wo er geboren wurde.”

Er erklarte: ,Dieses Puttaparthi ist mein Janmabhumi (Geburtsort). Janani Janmabhumischa Svargadapi
Gariyasi (Mutter und Mutterland sind gréRer als der Himmel). Es sieht jetzt wie ein kleines Dorf aus,
aber schaut euch an, wie es sich in Zukunft entwickeln wird.” Er machte sein Janmabhumi Puttaparthi
zu seinem Karmabhumi (Land des Handelns) und begann seine Avatar-Mission zum Wohle der
gesamten Menschheit.

Die universelle Botschaft

Swami stellte bei vielen Gelegenheiten klar: ,Ich bin nicht der Korper, ich bin der Innere Bewohner.”
Deshalb fiihrt Swami auch nach seinem Mahasamadhi seine gottliche Mission ungehindert als ,,der
innewohnende Gott” der in allen Wesen strahlt, weiter. Die Tatsache, dass allein im letzten Jahr 250
Tage lang verschiedene kulturelle, spirituelle und gemeinniitzige Programme in Prasanthi Nilayam
stattfanden, zeigt, wie schnell sich die Sai-Herrlichkeit ausbreitet.

20
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Viele neue Devotees, die den Ruf ihres inneren Goéttlichen empfangen haben, stromen nach Prasanthi
Nilayam, um im Ganges der Sai-Liebe zu baden und ihr Leben zu heiligen. Sie bieten sich als demiitige
Werkzeuge fiir die gottliche Mission an. Solange Sonne und Mond existieren, wird der gottliche Name
Sai Uber die Kontinente hinweg durch die Zeitalter hallen. Sein géttliches Leben, seine Botschaft und
seine Ideale werden die Menschheit fiir alle Zeiten inspirieren.

Im Alter von vierzehn Jahren erklarte Swami: ,Meine Devotees rufen mich”, und begann seine Avatar-
Mission mit der Botschaft ,,Manasa Bhajare Guru Charanam” (Verehre die FiiBe des Gurus in deinem
Geist) . Als ein Junge, der in einem winzigen Dorf geboren wurde und die Schule mitten in der achten
Klasse verlassen hatte, die Geheimnisse der Veden und des Vedanta und tiefgriindige spirituelle
Philosophie erklarte, horten sogar Gelehrte wie Schulkinder zu, hingerissen vor Freude. Swami erklarte
nachdriicklich: ,Wenn euch jemand mit groRer Ernsthaftigkeit fragt, wo der Herr zu finden ist, versucht
nicht, der Frage auszuweichen. Gebt ihnen die Antwort, die euch aus eurem Herzen auf die Zunge
kommt. Weist ihm den Weg. Er ist hier in Prasanthi Nilayam.”

Eine solch nachdriickliche Verkiindung der Wahrheit war nur Sri Sathya Sai, dem Poornavatar, moglich.

Swami riss die Engstirnigkeit nieder, die sich in der Menschheit eingenistet hatte, und ebnete mit seiner
gottlichen Lehre den Weg fiur Vasudhaiva Kutumbakam (Die Welt ist eine Familie):

Es gibt nur eine Kaste — die Kaste der Menschheit.
Es gibt nur eine Religion — die Religion der Liebe.
Es gibt nur eine Sprache — die Sprache des Herzens.
Es gibt nur einen Gott — Er ist allgegenwiirtig.

Menschen aus verschiedenen Landern und mit unterschiedlichen Sprachen kamen aus allen Teilen der
Welt zu Swami und fanden Trost. In welcher Sprache sprach Swami zu ihnen? Es war die Sprache des
Herzens. Das ist die Sprache der Seele (Atman). Wie kann die Hochste Seele, die als das alles
durchdringende innere Selbst aller Wesen leuchtet, Unterschiede in Bezug auf Kaste, Religion, Rasse
oder Sprache machen? Deshalb vereinigten sich Menschen aller Religionen in Swamis Gegenwart. Sie
erlebten Einheit in Vielfalt. Im Lichte von Swamis Botschaft erkannten sie das héchste Ziel des Lebens.

Von der Philosophie zur Praxis: Das Land der Tat

Swamis Aufforderung, dem ,Weg der Liebe und des Dienens” zu folgen, war nicht nur eine spirituelle
Metapher, sondern ein gottlicher Aktionsplan. Das ist es, was Puttaparthi wirklich zum ,, Karmabhumi”
(Land der Tat) macht. Die Liste der beispiellosen Errungenschaften, die ich Gber die Sai-Mission
erwahnt habe, ist nicht nur Poesie, sondern eine wortliche Zusammenfassung dieser in die Praxis
umgesetzten Philosophie.

So wurde beispielsweise die ,Heilung der Kranken und Leidenden” nicht allein dem Gebet lberlassen.
Sie manifestierte sich im Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences, einem Netzwerk von
hochspezialisierten Krankenhdusern, die eine medizinische Versorgung auf Weltklasseniveau bieten,
und zwar vollig kostenlos. Dies ist das Prinzip von ,Jana Seva ist Janardhana Seva“ (Dienst am
Menschen ist Dienst an Gott), das in Stahl und Beton umgesetzt wurde und mit selbstloser Liebe als
Treibstoff funktioniert.

In dhnlicher Weise wurde der Aufruf, ,den Durst von Tausenden zu stillen”, zum Sri Sathya Sai Water
Supply Project, einem monumentalen Ingenieurswerk, das Millionen von Menschen in Hunderten von
von Dirre heimgesuchten Dorfern mit sauberem, sicherem Trinkwasser versorgte. Dies ist gottliche
Liebe, die durch Rohre flieBt, um jahrzehntelanges Leiden zu beenden.

21
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Diese gigantischen Hilfsprojekte — zusammen mit der ,werteorientierten Bildung” der Sai-Universitat —
sind der eindrucksvollste Beweis dafiir, dass seine Botschaft in die Tat umgesetzt wurde. Sie zeigen, wie
ein Leben, das der Liebe in Aktion gewidmet ist, buchstablich die Wiiste zum Bliihen bringen und eine
Nation heilen kann.

Der Weg nach vorn

Swami ermahnte die Menschheit mit den Worten: , Liebe und Dienen sind wie zwei Flligel; so wie ein
Vogel beide Fllgel braucht, um zu fliegen, miissen wir diesem Weg folgen, um unser Ziel schnell zu
erreichen.” Der Mensch ist ein soziales Wesen; er kann ohne Gesellschaft nicht tGberleben. Deshalb
muss er Dankbarkeit zeigen, indem er der Gesellschaft angemessene Dienste leistet. Auf diese Weise
verband Swami Spiritualitdt mit Dienen.

Er stellte klar, dass die Welt wie ein Spiegelsaal ist, diejenigen, die uns mit unterschiedlichen Namen
und Formen erscheinen, sind unsere eigenen Spiegelbilder. Anderen zu dienen entspricht daher sich
selbst zu dienen. So entwickelte er in uns eine innere Vision und zeigte uns den Weg zur
Selbsterkenntnis.

Der moderne Mensch ist darauf bedacht, sein Ziel zu erreichen, wahrend er in die entgegengesetzte
Richtung geht. Wie kann man Frieden und Glickseligkeit erlangen, wenn man sich in die duRere Reise
vertieft? Der Mensch konzentriert sich auf weltliche ,Meilensteine” wie Geld, Positionen und Status,
wahrend er auf die Juwelen des Friedens und der Glickseligkeit hofft, die in ihm selbst liegen. Er ist
Enttduschungen und Unruhe ausgesetzt, weil er versucht, seinen Durst mit Trugbildern zu stillen.

Deshalb ermahnte uns Swami, unseren Blick nach innen zu richten, und schenkte uns das Verstandnis,
dass Tugenden wie Liebe, Mitgefiihl, Opferbereitschaft, Geduld und Empathie die wahren
»Meilensteine” sind, denen wir auf der inneren Reise begegnen. Er stellte klar, dass Spiritualitat die
innere Reise bedeutet. Fir eine solche innere Reise lehrte er den Weg der Liebe und des Dienens durch
sein eigenes Beispiel.

Uns erneut der gottlichen Mission zu widmen, ist das einzige Opfer, das wir Swami anlasslich seiner
Hundertjahrfeier darbringen kénnen.

Mit der gottlichen Gnade und dem Segen unseres geliebten Bhagawan wollen wir alle in den
kommenden Jahren Schritte unternehmen, um dem grofRen Bauwerk von Sais gottlicher Mission — das
auf dem sicheren Fundament seiner reinen, bestandigen und selbstlosen Liebe errichtet ist — weitere
»,Dimensionen” und ,, Annehmlichkeiten” hinzuzufiigen, um der Menschheit noch besser zu dienen und
Swamis Liebe und Gnade wiirdig zu werden. Swami ist immer bereit, uns fiir jeden einzelnen Schritt,
den wir tun, zehn Schritte vorwarts zu fuhren und uns zu unserem Ziel zu leiten.

Ich bete darum, dass Swami an diesem gliickverheiRenden Tag der Feierlichkeiten zu seinem
hundertsten Geburtstag die gesamte Menschheit mit seiner grenzenlosen Gnade und seinen besten
Segnungen Uberschittet...

Samasta Lokah Sukhino Bhavantu!
(Mogen alle Welten gliicklich sein)!

Der Autor ist geschdftsfiihrender Treuhéinder des Sri Sathya Sai Central Trust.

22
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Chinna Katha

SPRECHENDE PHILOSOPHEN

Es gab einmal ein kleines Konigreich, in dem seltsamerweise alle Menschen sehr gliicklich und sehr
gesund waren. Mit der Zeit wurden sowohl die Herrscher als auch die Beherrschten stolz auf dieses
seltene Glick und behaupteten, es sei eine Belohnung fiir ihre persénliche Rechtschaffenheit. Da alle
gesund waren, gab es keinen Arzt im Konigreich.

Eines Tages kam ein Arzt in die Hauptstadt und war froh, dass es im ganzen Konigreich keinen anderen
Arzt gab, der ihm in seinem Beruf Konkurrenz machen konnte. Aber wann immer er mit den Menschen
ins Gesprach kam und sich nach ihrer Gesundheit erkundigte, sagten sie: ,,O0h! Wir sind Brahmajnanis,
keine Krankheit kann uns etwas anhaben. Wir sind die wenigen Gliicklichen, die von Gott auserwahlt
und mit Gesundheit und Gliick gesegnet wurden. Warum bleibst du noch hier? Geh lieber woanders
hin, um deinen Lebensunterhalt zu verdienen.” Der Arzt wollte die Stadt jedoch nicht verlassen und
hoffte auch, dass diese Uberheblichkeit der Menschen nicht lange anhalten wiirde. Eines Tages
erkrankte der Konig plotzlich. Der Arzt wurde in die konigliche Gegenwart gerufen. Er war erfreut, dass
Gott ihm die Gelegenheit gegeben hatte, sein Talent unter Beweis zu stellen. Er behandelte den Konig
mit Ehrfurcht und grofRer Aufmerksamkeit. Der Kénig erholte sich langsam, aber stetig. Dennoch sagte
er: ,Herr, ich danke Euch wirklich fiir Eure Behandlung, aber kdnnt Ihr mich nicht schneller heilen? Ich
bin es nicht gewohnt, tagelang so zu liegen.”

Der Arzt wollte dem Koénig und dem Volk eine Lektion erteilen. Er sagte: ,Oh Konig, es gibt eine schnelle
Heilung, aber ich fiirchte, ich werde nicht alles bekommen, was ich flr die Zubereitung der Medizin
bendtige.” Der Konig sagte: ,lhr braucht weder an den Fahigkeiten meiner Minister noch an denen
meines Volkes zu zweifeln. Sie werden bereit sein, alles zu beschaffen, was lhr benétigt. Sie sind alle
Brahmajnanis. Sie werden keine Mihen und keine Opfer scheuen, um ihren geliebten Konig zu heilen.
Also sagt mir, was lhr braucht.” Der Arzt sagte: ,,Mein Herr! Ich freue mich, dass lhr so zuversichtlich
seid. Ich bendtige ein Viertelpfund Fleisch vom Kérper eines Brahmajnani — das ist alles.”

,Oh! Wie einfach” rief der Konig aus. Der Kdnig schickte sofort eine Nachricht an seinen Minister und
befahl ihm, sofort ein Viertelpfund Fleisch von einem beliebigen Brahmajnani in der Stadt zu
beschaffen. Der Minister kehrte sehr spat am Abend zuriick, sehr traurig und niedergeschlagen. Der
Konig fragte eifrig: ,Warum so spat? Komm, wo ist das Fleisch?” Der Minister flehte: ,,Oh Konig, es tut
mir leid, ich konnte nicht beschaffen, was Ihr wolltet. Als ich den Menschen mitteilte, was Ihr benétigt,
sagten alle: ,0h, ich bin kein Brahmajnani. Glaubst du, dass man Brahmajnanis in Stadten wie dieser
finden kann? Wie kénnen wir mit Sicherheit sagen, dass wir alle Brahmajnanis sind?*“

Der Konig war (iberrascht, als er dies horte, und sah den Arzt mitleidigerregend an. Der Arzt sagte: ,,Oh
Konig! Seid nicht traurig. So ist das Leben. Man kann behaupten, alles Mogliche zu sein, aber diesem
hohen Ideal tatsdchlich gerecht zu werden, ist duBerst schwierig. |hr seid jetzt wieder gesund. Euch
fehlt nichts. Ich brauche kein Menschenfleisch. Ich habe dieses kleine Drama nur inszeniert, um Euch
die Wahrheit zu zeigen. Verzeiht mir.”

Jeder Mensch ist ,drei in einem”, d. h. wie er sich selbst sieht, wie andere ihn sehen und schlielilich,
wie er wirklich ist.

23
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



SSSIHMS — DAS ERSTE KRANKENHAUS DER WELT, DAS KOSTENLOSE
ROBOTERGESTUTZTE HERZCHIRURGIE DURCHFUHRT

Am 15. Oktober 2025 wurde das Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences (SSSIHMS) das erste
Krankenhaus der Welt, das kostenlose robotergestiitzte Herzchirurgie anbietet, und setzt damit seine
heilige Mission ,Liebe alle, allen dienen” fort. Der Eingriff — ein robotergestiitzter Verschluss eines
Vorhofseptumdefekts (ASD) — wurde mit dem SSI Mantra durchgefiihrt, einem hochmodernen, in
Indien hergestellten robotergestitzten Chirurgiesystem, das von SS Innovations unter der visionaren
Leitung von Dr. Sudhir Srivastava entwickelt wurde.

Das SSI Mantra im Wert von 80 Millionen Rupien ist Indiens erster im eigenen Land entwickelter
Operationsroboter. Mit seiner hochauflésenden 3D-Sicht, seinem modularen Design und seiner
Erschwinglichkeit stellt diese Technologie einen Paradigmenwechsel dar, indem es eine fortschrittliche
Gesundheitsversorgung fir alle zugdnglich macht, insbesondere fiir unterversorgte
Bevolkerungsgruppen.

Dr. Srivastava, ein international renommierter Roboter-Herzchirurg und langjahriger Devotee von
Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, leitete die historische Operation. In einer bewegenden Wirdigung
berichtete er, wie sich Swamis Worte — ,Ich werde dich rufen, wenn ich dich brauche” — genau an
diesem Tag bewahrheitet haben.

Die Bedeutung dieser Roboterplattform wird noch dadurch verstarkt, dass sie fir die Telechirurgie und
Teleproctoring zugelassen ist, sodass erfahrene Chirurgen aus aller Welt in Echtzeit operieren oder als
Mentoren fungieren kénnen. Dieser Durchbruch eréffnet Moglichkeiten fur globale Zusammenarbeit
und eine wirklich grenzenlose Gesundheitsversorgung, was perfekt mit Sai Babas Vision von Einheit und
Dienst Uber Kasten, Glaubensbekenntnisse, Religionen oder Nationalitdten hinweg lGibereinstimmt.

Anwesend bei diesem monumentalen Ereignis waren internationale medizinische Experten aus
Russland und Indien sowie die engagierten Mitarbeiter des SSSIHMS. Sri R.J. Rathnakar,
geschaftsfiihrender Treuhdander des SSSCT, driickte seine tiefe Dankbarkeit aus und bezeichnete das
Robotersystem als ein herzliches Opfer zu FiiRen des goéttlichen Lotos, ein Werkzeug, das Tausende von
Menschen heilen wird, die sich keine hochwertige medizinische Versorgung leisten kdnnen.

Diese Initiative ebnet auch den Weg fir die Ausweitung der Roboterchirurgie auf Bereiche wie
Urologie, Gynakologie und Neurochirurgie, wobei fiir die Zukunft landertbergreifende Kooperationen
geplant sind. Wie Dr. Anil Kumar Mulpur, stellvertretender Direktor des SSSIHMS, treffend sagte:
»Entfernungen spielen keine Rolle mehr.”

Dies ist nicht nur ein medizinischer Meilenstein — es ist eine spirituelle Evolution. Bei SSSIHMS verneigt
sich die Wissenschaft vor der Spiritualitdt, und Technologie wird zu einem Instrument der géttlichen
Liebe. Von der ersten Operation am offenen Herzen im Jahr 1991 bis zur ersten robotergestiitzten
Operation im Jahr 2025 geht die Reise weiter — mit Mitgefihl als Grundlage und Exzellenz als MaRstab.

24
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



DIE VISITENKARTE DER GNADE

Dr. J. Geeta Reddy

1980, wahrend meiner Arbeit in Saudi-Arabien, wurde ein kurzer Urlaub in Hyderabad zu einer
lebensverdandernden Berufung durch Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. Mein Mann, Dr. Ramachandra
Reddy, ein versierter FFARCS-Andsthesist, und ich waren beide Mediziner, ausgebildet und tétig in
fihrenden Krankenhdusern in Australien, England und Saudi-Arabien. Mein Mann erkrankte; trotz
intensiver Behandlungen in Delhi, London und Saudi-Arabien dauerte die Krankheit an. Unsere
leitenden Kollegen, von denen viele keine Inder waren, fragten uns mit sanfter Beharrlichkeit, warum
wir noch nicht den ,,heiligen Mann” aus Indien — Sri Sathya Sai Baba — aufgesucht hatten. lhr Glaube an
ihn weckte uns auf, sie waren wahrhaftigere Schiiler als wir, was den spirituellen Schatz unseres
eigenen Landes betraf. Wir beschlossen, hinzugehen. Das war unsere Einladungskarte.

Erster Darshan: Zuversicht und Vibhuti

Es war Sommer. Puttaparthi war menschenleer und ruhig, es waren nur wenige Menschen unterwegs.
Wir erfuhren, dass Swami in Whitefield war, und machten uns auf den Weg dorthin. Beim Darshan am
nachsten Morgen wurden wir getrennt — Manner auf der einen Seite, Frauen auf der anderen. Swami
ging direkt auf meinen Mann zu, beriihrte die schwache Stelle und sagte zu ihm auf Telugu: , Adairya
padaku, baaga aipotaavu” (Verliere nicht die Hoffnung, es wird dir wieder gut gehen). Dann kam er
direkt auf mich zu, ein neues Gesicht in einer neuen Versammlung, und sagte: ,Ich habe deinen Mann
gesehen. Mach dir keine Sorgen, es wird ihm wieder gut gehen.” Woher wusste er, wessen Frau ich
war? Dieser Satz drang wie eine kihle Brise nach der Wiistensonne in mein Herz.

Als er zum Ausgang ging, kam mir ein Gedanke: Menschen mit Krankheiten erhalten manchmal Vibhuti
von ihm. Mir hatte er nichts gegeben. In diesem Moment ging er zu einem nahe gelegenen Fenster, wo
ein Korb voller Vibhuti-Packchen stand, nahm ein groRes Biindel, drehte sich um und kam direkt auf
mich zu. Er legte sie in meine Hande, bis diese Gberquollen, und ldchelte dann: ,Saripoindaa?“ (Ist das
genug?). Dieses Gesicht, das Mitgefiihl, Mitterlichkeit und eine innige Zuversicht widerspiegelte, kann
ich nicht vergessen. SchlieRlich sagte er: , Kehrt nach Saudi-Arabien zurlick und setzt eure Arbeit fort.”
Wir gingen. Das war 1980. Mein Mann erholte sich allmahlich. Heute ist er fiir sein Alter ein gesunder
Mann, sein Leiden liegt lange hinter ihm. Ich danke still den Beratern in Saudi-Arabien und England,
deren Rat uns zu diesem Segen gefiihrt hat.

Heimkehr, Dienst und 6ffentliches Leben

Ende 1982 oder Anfang 1983 kehrten wir nach Indien zurlick. Meine Mutter, eine starke und groRzligige
Frau im offentlichen Leben, drangte uns, uns aullerhalb des Staatsdienstes fiir die Gesellschaft zu
engagieren. Sie versprach, uns beim Bau eines Krankenhauses zu helfen, das wir fir die Menschen
betreiben konnten. Wir stirzten uns in diese Mission. Dann begann ein neues Kapitel: Ich wurde
gebeten, im Rahmen der Frauenférderung bei den Wahlen zu kandidieren. 1989 erhielt ich einen Sitz
und gewann. Mein Leben wandte sich von der ausschlieRlich medizinischen Praxis hin zum
beginnenden Dienst an der Gesellschaft. Vielleicht wollte Swami, dass wir zuerst stabile
Personlichkeiten werden, Wurzeln der Verantwortung schlagen und dann wieder in seine Gegenwart
kommen.

25
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Eine Vision vor einem Besuch

Eines Nachts im Jahr 1992, vor Swamis Besuch in der Residenz unseres damaligen Ministerprasidenten,
dem verstorbenen Sri Chenna Reddy, hatte ich um 4 Uhr morgens eine aullergewdhnliche Erfahrung,
eine Vision oder einen Traum. Eine Stimme, meine eigene, fragte: ,Man sagt, Du bist Gott; bist Du
Gott?“ Sofort erschien ein grenzenloser blauer Himmel, bedeckt mit einem riesigen, funkelnden
goldenen Stern, der wie der erste Atemzug der Schopfung glitzerte. Dann erténte ein grofles Om —
strahlend, golden, den Himmel erfillend. SchlielRlich erschien Swamis Gesicht, blau, lachelnd,
geschmiickt mit einer Pfauenfeder. Als ich spater mit wissenschaftlich ausgerichteten Freunden
dariber sprach, meinten einige, das funkelnde Feld symbolisiere den Urknall, das Om sei die
Urschwingung und die gottliche Gestalt sei der Herr, der sich auf eine Weise offenbarte, die ich
erkennen konnte. Fiir mich bedeutete es: Der Purana Purusha ist gegenwartig, lachelnd, nahe.

An diesem Morgen ging ich zum Darshan in die Residenz von Chenna Reddy. Meine Mutter war einige
Monate zuvor verstorben. Als Einzelkind fihlte ich eine Leere in mir. Swami rief mich zu sich, und wie
ein Kind brach ich zusammen: ,Amma poyinaru, Swami” (Meine Mutter ist nicht mehr da). Er legte mir
die Hand auf den Kopf und sagte: ,Andaru povalsinde kadaa?” (Jeder, der kommt, muss auch gehen,
nicht wahr?). Dann materialisierte er Vibhuti, legte etwas davon in meinen Mund und sagte: ,Nenu
unnaanu kadaa, Mi Sai Maata nenu” (Ich bin hier, deine Sai-Mutter). Dieser Satz fillte die Leere. Er gab
mir Mut fiir die Politik und die Stiirme des Lebens. Der Herr war zur Mutter geworden, die mir Kraft
gab.

Allwissenheit im Krankenhaus

Bald darauf, wahrend einer offiziellen Reise nach Anantapur, beschloss ich, Puttaparthi zu besuchen
und mir das neue Krankenhaus anzusehen. Ich litt unter schwerem Asthma und hatte in der Nacht
zuvor einen schweren Anfall gehabt. Dennoch folgte ich Swamis Anweisung, Oberst Joga Rao zu treffen
und ins Krankenhaus zu gehen. Als wir ankamen, stand Swamis rotes Auto bereits dort, obwohl er nicht
gesagt hatte, dass er kommen wiirde. Er hatte einen Golfwagen organisiert, da er wusste, ohne dass ich
es ihm gesagt hatte, dass ich keine langen Strecken gehen konnte. Er fiihrte uns durch alle Abteilungen,
segnete Patienten und trostete Familien. Eine Mutter, die Hiande gefaltet, die Augen geschlossen,
flisterte unter Tranen ,Sai Ram, Sai Ram” fir ihren kleinen Sohn, der auf seine Operation wartete.
Swami berihrte ihre Schulter und sagte sanft: ,Emi yochana cheyaku, baagai pothadu” (Mach dir keine
Sorgen, es wird alles gut). Nur ein Avatar kann ,Help Ever, Hurt Never” (Immer helfen, niemals
verletzen) so still und vollkommen verkérpern.

Von Shirdi nach Parthi — Ein Faden

Eine Woche vor diesem Krankenhausbesuch waren wir mit unserer achtjahrigen Tochter, die sehr hohes
Fieber hatte, nach Shirdi gefahren. Ich legte sie zu Babas FiiRen nieder, betete mit der Angst einer
Mutter und kehrte zurlick. Kurz darauf sagte Swami in Puttaparthi, ohne dass ich ihm etwas gesagt
hatte: ,Du machst dir groRe Sorgen um deine Tochter; es wird ihr gut gehen.” Seine Worte verbanden
die beiden Gestalten in meinem Herzen miteinander. Shirdi Sai und Sathya Sai sind eins — allwissend,
allgegenwartig, allmachtig. An diesem Donnerstag in Shirdi wurde ich unerwartet gebeten, Babas
Padukas (gottliche Sandalen) zu tragen, die sich bereits wahrend der Pradakshina (Umrundung) in
einem Pallaki (Wagen) befanden. Ein weiteres Zeichen der Gnade.

Kodaikanal und die Shirdi-Gefahrten

In Kodaikanal, etwa 1996—97, bemerkte Swami einmal nach dem Mittagessen, dass diejenigen, die mit
ihm in Shirdi gewesen waren, wieder gekommen seien, darunter auch Lakshmi Bai. Die Frauen
flisterten sich gegenseitig zu: ,Wer ist Lakshmi Bai?“ und wir lachelten Gber unsere eigene Neugier.
Bald darauf ereignete sich an einem Donnerstagmorgen zu Hause etwas Wunderbares. Frisch gebadet,
mit noch nassen Haaren, eilte ich zu meiner Puja, als ein wiirdevoller alterer Herr in Weil} — mit langer

26
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Kurta, Hose liber den Knécheln und weilllichem Bart — in unser Wohnzimmer gefiihrt wurde. Er sprach
mich direkt an: ,,Em, Geeta Reddy, bagunnava?“ und deutete auf ein Foto von Swami, das dort stand.
Ich faltete meine Hande, verbeugte mich und rannte verwirrt zu meiner Puja. Pl6tzlich wurde mir klar:
War das Shirdi Baba selbst? Wir eilten auf die Terrasse, drei StraRen treffen sich in der Ndhe unseres
Hauses, aber er war nirgends zu sehen. Meine Haushalterin sagte, er habe sogar Hilfe gebraucht, um
sich hinzusetzen, und sei dennoch gegangen, ohne gesehen zu werden. Spater bestatigte Swami in
einem Interview: ,Ich war es. Ich werde dir noch viele weitere Erfahrungen in unterschiedlicher Form
schenken.” In der Sai-Literatur kann er sogar als hungriger schwarzer Hund erscheinen, der nach Futter
sucht — die Prifung des Herzens ist Mitgefiihl. Der Herr begegnet uns in jeder Form, die unsere Liebe
weckt.

,Sing ein Lied”

Eines Abends in Whitefield, wahrend eines Konzerts von Begum Parveen Sultana, sa Swami zwischen
den Jungen, schaute zur Seite der Frauen hinliber und sagte zu mir: Oka paata paadu — sing ein Lied.
Ich konnte nicht singen und verschwand schweigend. Am nachsten Tag war ich wieder da. Nach einer
politischen Kundgebung in Siddipet, einer landlichen Gegend, kam ein kleiner Mann in einem Dhoti zu
meinem Autofenster und wiederholte genau dieselben Worte: Oka paata paadu. Fihrer singen nicht
bei Kundgebungen; ich lachelte innerlich. Swami hatte gesagt, er kbnne in jeder Form kommen. Was
zahlt, ist die innere Erkenntnis und das Spiel der Gnade.

Die Aufmerksamkeit einer Mutter fiir kleine Dinge

An meinem Geburtstagmorgen in Kodaikanal rief Smt. Ratan Lal um 6 Uhr morgens an: ,Kommt, Swami
mochte euch beide sehen.” Wir traten leise ein; Swami suchte mit dem Riicken zu uns Saris aus. Ohne
sich umzudrehen, sagte er: ,,Em, Geetamma, nuvvu green vesukovu kada?“ (Du tragst kein Griin, oder?)
Niemand, auch nicht zu Hause, kannte diese kleine Vorliebe. Er sagte: ,Welche Farbe soll ich dir dann
geben?” Ich antwortete: ,,Swami, wenn du mir Griin gibst, werde ich Grin tragen.” Er lachelte und
schenkte mir einen wunderschdonen griinen Benares-Sari. Von diesem Tag an begann ich, Grin zu
tragen. Das ist seine Art — mit Sanftmut zu lehren und zu verdndern, indem er die kleinsten Faden
unseres Lebens wahrnimmt.

Von Nicht-Vegetarierin zu Vegetarierin

Jahrelang scherzte ich, dass Vegetarismus etwas fiir mein ,nachstes Leben” sei. Doch eines Tages, nach
meiner Rickkehr aus Kodaikanal, verlor ich einfach jegliches Verlangen nach nicht-vegetarischem
Essen. Seit 1997 bin ich Vegetarierin und beabsichtige, diese Welt als Vegetarierin zu verlassen, durch
seine Gnade. In spielerischer Korrektur bat er mich einmal, Dr. Reddy zu fragen, ob er auf der Hochzeit
einer Krankenschwester gegessen habe, wo man auf nicht-vegetarischem Essen bestanden hatte;
Swami kannte die Details, obwohl wir nichts gesagt hatten. Eine sanfte Ermahnung; das Lachen einer
Mutter; Lektionen, voller Liebe.

Durch Trauer und Freude, Heilung und Arbeit, Medizin und Seelsorge war Swamis Gegenwart Mutter,
Meister und Malstab. Er rief uns zuerst, wenn die Logik keine Antworten hatte. Er beantwortete
Fragen, die wir nicht aussprachen. Er heilte den Kérper und stabilisierte das Herz. Er verband Shirdi mit
Parthi in einem Faden der Liebe und bestatigte, dass er in jeder Form zu uns kommen kann. Er lehrte
uns, dass das wahre Wunder die Transformation ist: Immer helfen, niemals verletzen; alle lieben, allen
dienen. Das sind keine Maximen, um Wande zu schmiicken, sondern Blut fiur das Herz. Die
Einladungskarte, die uns zu ihm fiihrte, wurde zu einem lebenslangen Bund, mit Mut, Mitgefthl und
Hingabe zu leben. Und in all dem war er bestdandig: das Lacheln, das beruhigt, die Hand auf dem Kopf,
das Wort, das ein mutterloses Kind mutig macht. Mein Leben verlagerte sich von der Klinik zum
Wahlkreis, von der Fertigkeit zum Dienen, nicht nach Plan, sondern nach seinem géttlichen Willen. So
ist Sein Weg: Er ruft, wir antworten, und der Weg wird leicht.

27
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Darshan und ein unerwarteter Segen

Eine grofRe Gruppe aus meinem Wahlkreis, etwa flinfundsiebzig bis hundert Personen, beschloss, nach
Puttaparthi zu reisen. Sie stiegen in einen Bus und kamen ohne Vorankiindigung bei Swami an. Beim
Darshan am nachsten Morgen ging Swami an den Ublichen Sitzplatzen vorbei, wandte sich der Bank zu,
auf der die Besucher saRen, und sprach sie direkt in Telugu an. Er materialisierte Vibhuti, sprach mit
einigen von ihnen und lud dann die ganze Gruppe zu einem Gesprach ein, wobei er mir bedeutete,
dazu zu kommen.

In dem kleinen Interviewraum, in dem alle irgendwie Platz fanden, begannen die Menschen, um
individuelle Segnungen zu bitten — Gesundheit, die Heirat ihrer Kinder, Arbeitsplatze. Swami unterbrach
die Bitten und bat sie, sich zusammenzuschlieRen und um eine Sache zu bitten. Da ich die
unterschiedlichen Bediirfnisse der Gruppe ahnte, bat ich um Hilfe bei einer schweren Trinkwasserkrise:
Das Gebiet war zur Trockenregion erklart worden, Bohrbrunnen mussten Hunderte von Metern tief
gegraben werden, und die Frauen mussten kilometerweit laufen, um Trinkwasser zu holen. Die Gruppe
bat geschlossen auf Telugu um Trinkwasser. Bewegt von der Dringlichkeit und der Notlage auf dem
Land, forderte Swami sie auf, die Unterlagen vorzubereiten und alles auf den Weg zu bringen. Als ihm
mitgeteilt wurde, dass die urspriingliche Budgetschatzung von vielen Millionen Rupien moglicherweise
gestiegen sei, antwortete er sofort: ,Ich werde es geben” und versprach sofortige Unterstitzung.

Schnelle Umsetzung und freudige Einweihung

Swami zog den erfahrenen Ingenieur Sri A. Kondal Rao in die Bemiihungen ein, um die technischen
Details zu beschleunigen, und kurz darauf, wahrend des Sommers in Whitefield, rief er mich zu sich und
wies mich an, sofort nach Hause zu reisen, um am nachsten Tag an der Einweihung teilzunehmen. Die
Vorbereitungen wurden ziigig getroffen: Zelte, Logistik und 6ffentliche Vorbereitungen fiir eine grol3e
Veranstaltung, da Swami der Region lebensspendendes Wasser schenkte. Die Versorgung sollte von
Manjeera aus erfolgen, von Karnataka in Richtung Zahirabad und weiter, liber eine Strecke von etwa
sechzig Kilometern oder mehr, um die Stadte und Doérfer in Gajwel zu erreichen, denen es an
Trinkwasser mangelte.

An diesem Tag kam Sri Chakravarthi mit flinftausend Laddus im Zug als Prasadam fiir die Menschen an
— ein Detail, an das keiner der lokalen Organisatoren gedacht hatte. Swami genehmigte nicht nur die
Mittel, sondern segnete die Begilinstigten auch mit seiner Gnade und sorgte dafiir, dass aus einem rein
infrastrukturellen Entwicklungsprojekt ein Fest der Gnade und Dankbarkeit wurde. Die Einweihung war
nicht nur ein Segen fiir die unmittelbare Umgebung, sondern zeigte auch einen Weg fiir umfassendere
Hilfe auf.

Kodaikanal: Dienen als Bildung

Swamis Reisen nach Kodaikanal waren lebendige Klassenzimmer. Oft nahm er Jungen mit und génnte
ihnen einen Ausflug, der gleichzeitig der Charakterbildung und der Entwicklung von Mitgefiihl diente.
Dort wurden in seiner Gegenwart Feste von weiblichen und mannlichen Devotees gefeiert. Seine
vaterliche Flrsorge fiir die Jungen war unermidlich. Manchmal fuhr er still mit dem Auto los, dessen
Kofferraum an kalteren Tagen mit Decken gefiillt war, umrundete die Stadt und deckte schlafende arme
Menschen sanft mit Warme zu, bevor er nach Sai Sruthi zurtickkehrte.

Es wurde reichlich Essen zubereitet und an diejenigen verteilt, die nichts gegessen hatten, wobei
Freiwillige die bediirftigsten Gebiete in und um Kodaikanal aufsuchten. Swami kaufte Zuckerwatte fir
die Jungen, lobte ihre Bemiihungen und sorgte gleichzeitig dafiir, dass die Armen zu essen bekamen,
und zeigte damit, dass selbst ein Feiertag zu Seva wird, wenn er von Liebe geleitet ist.

28
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Heilende Gnade ohne Fragen

Jahre zuvor, 1997 in Whitefield, nach Kodaikanal, rief Swami unsere Familie zu einem Interview. Er
materialisierte ein silbernes GefaR voller Vibhuti. Er gab uns das Vibhuti und wies uns an, es drei
Monate lang einzunehmen und dann zurickzukommen. Ohne dass wir lber meine Gesundheit
gesprochen hatten, normalisierte sich der Zustand meiner Schilddriisen innerhalb dieses Zeitraums und
ist seitdem normal geblieben. Diese Heilung, die unaufgefordert und unerwartet kam, starkte mein
Vertrauen: Er weil}, ohne dass man es ihm sagt, und heilt, wenn es notwendig ist, ohne Bitten und
Diagnosen.

Namasmarana im Kaliyuga

Aus diesen Episoden — offentlichen Werken und privaten Wundern — ergibt sich ein einziger roter
Faden: die Erinnerung an das Gottliche als lebendige Begleitung. ,Namasmarana“, sagte Swami, ist der
einfache, wirksame Weg fiir dieses Zeitalter: Behalte den Namen auf den Lippen, und der Herr bleibt —
in dir, um dich herum, tber dir, unter dir. Kérperliche Abwesenheit ist nicht gleichbedeutend mit
spiritueller Distanz. Indem sie an seinen Lehren und seinem Beispiel festhalten, finden die Devotees
den Mut zu dienen, die Demut, Ergebnisse zu akzeptieren, und die Kraft, das Begonnene zu Ende zu
bringen.

Ein Gebet, um gemeinsam zu gehen

Die Reise hat das Innenleben neu gestaltet — durch Wasser, das in ausgedorrte Dorfer flieBt, Decken,
die die Nacht in Kodaikanal warmen, Laddus, die Feste verstiRen, und Vibhuti, das unsichtbare Leiden
heilt. Das daraus folgende Gebet bleibt unverandert: ,Halte die Hand und gehe durch dieses Leben; sei
Mutter, Vater, Freund und Flhrer.” In dieser Gemeinschaft wird Dienen zur Freude, Pflicht zur Hingabe
und jeder gewdhnliche Tag zu einer Gelegenheit, ,,alle zu lieben, allen zu dienen”,

Quelle: Sri Sathya Sai Media Centre.

Dr. J. Geeta Reddy ist die ehemalige Ministerin von United Andhra Pradesh. Sie ist eine gliihende
Devotee von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba.

Sais Name wird ekstatische Freude wecken, die die ganze Welt, ja jeden Zentimeter davon, erfillen
wird. Die Menschen singen jetzt: , Alles ist Sai — voll, diese Welt ist Baba — voll.” Diese Fiille wird ohne
Zweifel verwirklicht werden. Sei mutig, sei voller Gllckseligkeit, strebe die Verwirklichung der vier Ziele
des Menschen an — ,Gerechtigkeit”, ,Wohlstand”, ,rechtschaffenes Verlangen” und ,Befreiung von
Knechtschaft”. Wenn du dich entschlieRt, auf diesem Weg voranzuschreiten, wird dir der Herr von
Parthi (Sai Ram) selbst als der Gott zur Verfligung stehen, der dich erheben und befreien wird. Deshalb,
Bangaru, suche und finde das Prinzip, das dich motiviert. Ich werde dich niemals aufgeben. Ich werde

dich nicht vergessen. Nein, niemals.

Sri Sathya Sai

29
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



BHAGAWAN SRI SATHYA SAI BABA
EIN GOTTLICHER LEHRER

S.S. Naganand

Unter den vielen Avataren, die die Welt gesehen hat, ist ein Avatar, der Liebe und Einheit unter den
Menschen verbreitet, eine Seltenheit. Jesus Christus wird als Sohn Gottes angesehen, der von Gott
gesandt wurde, um seine Botschaft der Liebe zu verbreiten. Die Zeit, in der Jesus Christus lebte, war
vollig anders als das 21. Jahrhundert. Obwohl die Welt zu Zeiten Jesu Christi voller Konflikte war, war
das AusmaR der Probleme nicht so erschreckend wie in diesem Jahrhundert. Nationen befinden sich
seit langer Zeit im Krieg miteinander, Krieg um Wasser, Nahrung, Territorium, Macht, Religion und so
weiter, die Liste scheint endlos zu sein.

Das Konzept der Avatare

In solchen Zeiten, so versichern die hinduistischen Schriften, steigt Gott auf die Erde herab, um den
Menschen zu helfen und sie zu erheben. Wir glauben, dass Gott gemals diesem Versprechen mehr als
einmal auf die Erde herabkam ist. In der Ara namens Tretayuga wurde Bhagawan Sri Ram geboren. Die
nachste Ara wird Dwaparayuga genannt, und in dieser Ara wurde Bhagawan Sri Krishna geboren. Jeder
von ihnen spielte eine andere Rolle bei der Herstellung des Friedens auf der Erde und der Harmonie
unter den Menschen. Sie mussten sich mit verschiedenen Problemen befassen, die fir diese Zeiten
relevant waren. Die nichste Ara wird Kaliyuga genannt, die heutige Zeit. Es wird angenommen, dass im
Kaliyuga die Rechtschaffenheit oder Dharma nicht befolgt wird. Die Menschen sind egozentrisch und
leben ein Leben nach ihren Launen und Vorstellungen. Sie erkennen die Rechte anderer nicht an und
schenken den Leiden und No6ten ihrer Mitmenschen keine Beachtung. Und das, obwohl die indischen
Schriften den spirituellen Weg ausfiihrlich behandelt und ein Leben der Aufopferung und ein Gefihl
der Einheit propagiert haben, indem sie das Konzept des Advaita verbreiteten, dass es nur einen Gott
gibt und dass Gott in jedem Lebewesen allgegenwartig ist. Diese esoterischen Botschaften sind in der
Antike verloren gegangen. Obwohl das indische philosophische Denken diese Ideen ausfiihrlich
diskutiert und in vielen Werken erklart hat, wie in den vier Veden, der Bhagavadgita, den Upanishaden,
den Brahmasutras und den Kommentaren groBer spiritueller Wesen wie Adi Shankaracarya,
Madhvacarya und Ramanujacarya, sind die universellen Ideen unter den Intellektuellen theoretisch
geblieben. Deshalb hat Gott wahrscheinlich beschlossen, einen weiteren Avatar in Form von Bhagawan
Sri Sathya Sai Baba zu senden. Vor dem Erscheinen von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba in Indien im Jahr
1926 gab es Sri Shirdi Sai Baba.

Das Erscheinen von Bhagawan

Das Erscheinen von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba markiert einen Meilenstein in der Art und Weise, wie
der Menschheit geholfen werden soll. Baba wurde in einem kleinen Dorf namens Puttaparthi in einer
sehr riickstandigen und abgelegenen Gegend des Bundesstaates Andhra Pradesh geboren. In diesem
Dorf gab es praktisch keine modernen Annehmlichkeiten. Es gab weder eine Schule noch ein
Krankenhaus, und es war ein trostloses Dorf.

In sehr jungen Jahren, am 20. Oktober 1940, als er 14 Jahre alt war, gab Baba eine Erkldarung ab. Er
stellte klar, dass er keiner bestimmten Familie, Kaste oder Religion angehorte, und verkiindete, dass er
gekommen sei, um die Menschheit zu erlésen. Er erklarte, dass Puttaparthi zu seinen Lebzeiten zu
einem spirituellen Zentrum werden wiirde, in dem sich Devotees aus aller Welt versammeln wirden. Er

30
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



verklindete sogar, dass Puttaparthi zur spirituellen Hauptstadt der Welt werden wiirde. Solch
unglaubliche Behauptungen eines jungen Mannes verblifften alle. Viele dachten, dieser Junge sei von
einem bosen Geist besessen. Es wurden Versuche unternommen, den Geist auszutreiben, ohne die
gottliche Natur Babas zu erkennen. Mit der Zeit wurde klar, dass dies kein gewoéhnlicher junger Mann
war, sondern ein Weltlehrer. In seinem jungen Alter zeigte er seine gottlichen Eigenschaften, indem er
kleine Wunder vollbrachte, die bewiesen, dass er gottliche Krafte besall.

Die wichtigste Botschaft, die Baba vermittelte, erfolgte durch seine Lieder und Kompositionen der
Andacht, die als Bhajans bekannt sind. Oft komponierte er sie spontan und sang sie mit seiner
wohlklingenden Stimme in perfektem Rhythmus. Diese Lieder wurden zu seinem Markenzeichen. Die
Lieder bezogen sich auf viele verschiedene Gottheiten im hinduistischen Pantheon. Sie predigten auch
die Harmonie zwischen den Religionen, indem sie auf die groRen religiosen Persénlichkeiten anderer
Religionen Bezug nahmen und sie lobten. Sie erkldrten, dass alle Religionen eins sind und es keinen
Unterschied zwischen den einzelnen Religionen gibt. Er sagte oft, wenn man Christ ist, solle man ein
besserer Christ werden, wenn man Muslim ist, solle man versuchen, ein besserer Muslim zu werden,
und wenn man Hindu ist, solle man die Prinzipien des Hinduismus ernstnehmen und ihnen folgen. Mit
anderen Worten: Die Religion ist nicht wichtig, sondern das Verhalten jedes einzelnen Menschen ist
wichtig fir das Wohlergehen der Gesellschaft.

Der Mensch ist wahrhaft gottlich

Mit diesen Zielen vor Augen muss man sich fragen, was die gottliche Mission von Bhagawan Baba war.
Einfach ausgedriickt bestand die Mission darin, die Menschheit auf den richtigen Weg zu Gott zu
flihren. Als Shirdi-Avatar predigte Baba zwei Grundprinzipien, namlich Glauben und Ausdauer. Der
Glaube ist auf der Reise zu Gott notwendig. Ausdauer ist unvermeidlich, um auf dem Weg
voranzuschreiten. Nur mit diesen beiden Eigenschaften ist es moglich, sich Gott zu ndahern. Als Parthi-
Avatar wandte Bhagawan verschiedene Methoden an, um dieselbe Botschaft zu predigen, namlich die
Einheit Gottes und die Bruderlichkeit der Menschen, dass die Menschheit eins ist, aber es viele
Religionen gibt. Swami sagte oft, dass Gott allgegenwartig ist und immer in jedem Menschen wohnt.
Um dies zu veranschaulichen, verwendete Baba in seinen Ansprachen einen Ausdruck, der die Essenz
seiner Lehre zum Ausdruck brachte. Er sprach alle als ,Verkorperungen der Liebe” oder als
Verkoérperungen des gottlichen Geistes” an. Auf diese Weise erinnerte er die Devotees stindig daran,
dass sie keine Menschen sind, sondern hohere Wesen, weil Gott in ihnen wohnt. Er erinnerte sie oft
daran, dass der menschliche Koérper wie ein Mantel ist und derjenige, der sich darin befindet, ,Dehi”
genannt wird, also derjenige, der im Korper (deha) wohnt. Damit predigte Swami, dass es keinen
Unterschied zwischen den Menschen gibt.

Ist diese Stufe erreicht, besteht die nachste Phase darin, Liebe und Mitgefihl fir die Mitmenschen zu
entwickeln. Swami erinnerte seine Devotees oft daran, dass es wichtig ist, zu erkennen, dass das
gottliche Wesen in jedem Menschen dasselbe ist und dass es keinen Unterschied zwischen den
Menschen gibt. Unterschiede aufgrund von Religion, Hautfarbe, Herkunftsland, Kaste usw. sind
kiinstlich und nicht von Gott gewollt. Sie sind vom Menschen geschaffene Abweichungen. Um dies zu
Uberwinden, muss man das Prinzip der universellen Liebe kultivieren. Liebe alle Menschen. Zu diesem
Zweck pragte Swami viele einfache Satze wie ,Liebe alle, diene allen, Dienst an der Menschheit ist
Dienst an Gott, hilf immer, verletze niemals” usw.

Swami predigte dies nicht nur, sondern lebte es auch in seinem eigenen Leben vor. Diejenigen von uns,
die das grol3e Gliick und den Segen hatten, in der unmittelbaren Gegenwart von Swami zu sein, werden
erkennen, dass Swami immer eine Verkorperung der Liebe war. Fir ihn zdhlte nur, dass man ein
Mitmensch war. Es spielte keine Rolle, ob man ein kleiner Junge, ein Erwachsener, ein sehr reicher
Mensch, eine Person in hoher Position oder ein sehr armer, bescheidener Mensch war. Er sah keine
dieser Eigenschaften, sondern betrachtete nur das Menschsein des Menschen.

31
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Bildungseinrichtungen und Krankenhauser

Es gibt viele Episoden, die zeigen, dass Swami sich um die Armsten der Armen gekiimmert und ihnen
direkt geholfen hat. Zu diesem Zweck griindete Swami Schulen, Universitdten und Krankenhduser und
flihrte umfangreiche 6ffentliche Hilfsprojekte im Bereich der Wasserversorgung durch. All dies geschah
nicht, um seine GréRe zu demonstrieren, sondern war im Wesentlichen ein Akt des Mitgefihls. Als
Swamis Mutter, Smt. Easwaramma, ihn auf die Notwendigkeit medizinischer Hilfe im Dorf Puttaparthi
aufmerksam machte, wurde Swami aktiv und griindete in den 50er Jahren ein kleines
Allgemeinkrankenhaus. Als sie Swami gegeniber erwdhnte, dass es in Puttaparthi keine Schulen gibt,
grindete Swami Schulen und spater eine ganze Universitdt. Das kleine Allgemeinkrankenhaus
entwickelte sich zu einem riesigen Krankenhaus. Darliber hinaus griindete Swami zwei Super Speciality
Hospitals in Puttaparthi und Whitefield, Bengaluru. Beide Krankenhduser sind seit 1991 bzw. 2001
ununterbrochen in Betrieb. Diese Einrichtungen bieten jedem Patienten, unabhangig von Religion,
Sprache oder anderen Faktoren, medizinische Versorgung auf héchstem Niveau. Die Krankenhaduser
bieten eine vollig kostenlose Behandlung an. Diese Einrichtung ist einzigartig, da es kaum eine andere
NGO gibt, die eine solche vollig kostenlose Einrichtung gegriindet hat. Das Ziel dieser Einrichtungen ist
es, durch Taten zu Uberzeugen. Die Lehre von Bhagawan lautet: Immer helfen, niemals verletzen. Das
Ziel dieser Einrichtungen ist es, der Welt zu zeigen, dass selbstloses Dienen moglich ist und dass es die
Pflicht derer ist, die helfen kénnen, ihr Bestes zu geben.

Sri Sathya Sai Seva Organisation

Eine weitere wichtige Botschaft dieser Einrichtungen ist es, der Welt zu zeigen, dass es einen Bedarf fir
solche Einrichtungen gibt und dass liebevolles Dienen das Wesen dieser Einrichtungen ist. Um dies zu
ermoglichen, hat Swami seinen Devotees erlaubt, sich als Freiwillige in einer von Swami gegriindeten
Organisation namens Sri Sathya Sai Seva Organisation zu engagieren. Diese Organisation steht allen
offen und es werden keine Beitrage erhoben. Es gibt keine Wahlen. Es gibt keine Politik. Es gibt nur ein
Ziel, und das ist, den Mitgliedern der Organisation zu helfen, sich zu besseren Menschen zu entwickeln.
Die gottliche Mission besteht darin, eine groRe Anzahl von Menschen einzubeziehen, die vielleicht
nicht zur gebildeten Elite der Gesellschaft gehéren, sondern gewdhnliche Birger sind, um ihnen
bewusst zu machen, dass wir uns selbst helfen, wenn wir anderen helfen, dass wir Gott in dem
Menschen vor uns sehen, der Hilfe braucht, und dass wir gesegnet sind, helfen zu diirfen.

Das grofite Wunder von Swamis Mission ist, wie sie sich Gber die ganze Welt verbreitet hat. Swami hat
Ostafrika nur einmal besucht, aber seine Devotees sind heute liber die ganze Welt verstreut. Viele von
ihnen hatten in der heutigen Zeit nicht einmal das grofRe Gliick, in der unmittelbaren Gegenwart von
Bhagawan zu sein. Diejenigen, die dieses Privileg hatten, sind heute eher selten geworden. Aber die
Botschaft und das Leben von Swami wachsen weiter und beeinflussen Menschen aus allen
Gesellschaftsschichten. Die Verdanderung, die Swami im Leben von Millionen von Menschen bewirkt
hat, ist als sein groBRtes Wunder anzusehen.

Kleine Gesten von Bhagawan haben zu groBen Institutionen gefiihrt. Die Sri Sathya Sai Seva
Organisation ist eine Einrichtung fur Freiwillige, die zur Selbsttransformation durch verschiedene
Aktivitaten der Organisation in Indien und im Ausland gegriindet wurde. Sie wird Sri Sathya Sai Global
Council genannt. Ihr Ziel ist es, die universelle Botschaft Bhagawans zu verbreiten und der Menschheit
zu helfen, Frieden in der Welt zu schaffen. Dies muss mit Harmonie zu Hause beginnen. Bhagawan hat
in seinen verschiedenen Vortragen deutlich gemacht, dass, wenn wir mit Liebe in unserem Herzen auf
die Gesellschaft um uns herum zugehen, dies einen Welleneffekt hervorruft, der wiederum Konflikte
und Probleme in der Gesellschaft verringert. Eine solche Verdanderung wird zu einer friedlichen Nation
und letztendlich zu einer Welt ohne Konflikte fiihren.

32
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Gottliche Mission und Lehren

Die von Bhagawan gegriindeten Einrichtungen sind ein lebendiges Zeugnis seiner gottlichen Mission
und Lehren. Unzdhlige Beglinstigte dieser Einrichtungen erinnern sich an Bhagawan wegen seines
humanitdren Dienstes. Die Art und Weise, wie diese Einrichtungen die Menschen behandeln, die
dorthin kommen, ist einzigartig. Oft héren wir die Bemerkung, dass die von Bhagawan gegriindeten
Krankenhauser nicht wie Krankenhauser wirken, sondern eher wie spirituelle Zentren zur Erhebung der
Seele. Die Menschen, die diese Einrichtungen leiten, sind von einem Geist des Dienens durchdrungen.

Die gottliche Mission und die Lehren Bhagawans haben Millionen von Menschen auf der ganzen Welt
geholfen, ihr Leben neu auszurichten und ein sinnvolles, liebevolles, gliickliches und zufriedenes Leben
zu fhren. Die Lebensqualitat wird nicht am Bankguthaben gemessen, sondern an dem Frieden und der
Harmonie, die man in der Gesellschaft und innerhalb der Familie geniel$t. Dank Bhagawans Gnade
wurde die Menschheit durch seine Gegenwart gesegnet, sodass eine Transformation des Menschen
stattgefunden hat. Die Botschaft Swamis wurde auf vielfaltige Weise vermittelt, beispielsweise durch
Vortrage, Lieder, Lehren, Schriften und personliche Begegnungen. Gliicklicherweise sind all diese
Informationen verfligbar, was fiir einen Avatar sehr einzigartig ist. Aufgrund des Informationszeitalters
wurden die meisten Lehren Swamis festgehalten, sodass wir sie aufnehmen und befolgen kénnen.

Sri Sathya Sai Shatamahotsava

Die Mission von Baba dauert wirklich fort, und in diesem 100. Jahr seiner Geburt, das weltweit als Sri
Sathya Sai Shatamahotsava gefeiert wird, wird mehr Licht auf seine gottliche Mission geworfen, damit
die gesamte Menschheit sich der Botschaft Swamis bewusst wird. Der Ratha Yatra, der derzeit durch
das ganze Land zieht, hat die Botschaft Bhagawans verbreitet und seinen Darshan in jeden Winkel des
Landes gebracht. Millionen von Menschen nehmen mit Hingabe und Engagement an diesem Ereignis
teil. Der Ratha Yatra verbreitet Swamis gottliche Botschaft im ganzen Land.

Ein Jahrhundert ist eine lange Zeit, auf die man zurickblicken kann. In den letzten 100 Jahren seit
Bhagawans Geburt hat sein Leben das Leben von Millionen Menschen verandert und Millionen
Menschen ein Lacheln ins Gesicht gezaubert. Seine allgegenwartige Prasenz im Divya Sannidhi in der
Sai Kulwant Hall in Prasanthi Nilayam ist ein Symbol flir Swamis ewige Botschaft ,Liebe alle und diene
allen”. Seit dem Mahasamadhi im April 2011 breitet sich Swamis Mission weiter aus, mit neuen
Devotees, die aus allen Ecken der Welt hinzukommen, und groen Versammlungen in allen Teilen der
Welt, die Swami daflir anerkennen, applaudieren und ihm dafiir danken, dass er in ihr Leben getreten
ist. Das universelle Gebet, das Swami gelehrt hat und das wir jetzt praktizieren, ist das Gebet fir das
Wohlergehen aller Wesen in allen Welten.

Sri S.S. Naganand, von Beruf Senior Advocate, ist Treuhéinder des Sri Sathya Sai Central Trust.

Jede noch so kleine Aktivitat, die die Sri Sathya Sai Seva Organisation unternimmt, ist ein Vorbild fur
den Rest der Welt. Wir haben viele Organisationen gesehen, aber den Geist der Aufopferung, den man
in der Sri Sathya Sai Seva Organisation findet, gibt es nirgendwo sonst. Sie alle sind sehr engagiert,
hingebungsvoll und diszipliniert. Eine solche ideale Organisation sollte sich liber die ganze Welt
verbreiten. Die Sri Sathya Sai Seva Organisation sollte mit dem Geist der Opferbereitschaft
voranschreiten. Nur dann kann die urspriingliche Kultur Bharats wieder fest etabliert werden. Alle
Mitglieder der Sri Sathya Sai Seva Organisation sollten heilige Gedanken und edle Gefiihle entwickeln.
Wir sollten alle unsere Handlungen auf der Grundlage der Wahrheit ausfiihren. Dann wird der Sieg mit
Sicherheit unser sein.

Sri Sathya Sai

33
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



UNSER LEBEN SWAMI ZU WIDMEN IST DAS BESTE GESCHENK, DAS
WIR IHM MACHEN KONNEN

Dr. V. Mohan

Anlasslich der heiligen Hundertjahrfeier von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ist es fiir alle Sai-Devotees
der ideale Zeitpunkt, innezuhalten und tber das Leben und die Lehren unseres geliebten Bhagawan
nachzudenken. Diejenigen von uns, die das Gliick hatten, Bhagawan Sri Sathya Sai Baba zu sehen, mit
ihm zu sprechen, von ihm gefiihrt zu werden und seinen Segen zu empfangen, missen sich als dullerst
glicklich betrachten. Im Laufe der Jahre wird die Zahl der Menschen, die direkten Kontakt zu Bhagawan
hatten, abnehmen, und nach einigen Jahrzehnten wird eine Zeit kommen, in der niemand mehr auf der
Welt ist, der zu diesem Zeitpunkt lebte und Bhagawan Sri Sathya Sai Baba jemals gesehen haben wird!
Das ist nicht schwer vorstellbar. Bedenkt Folgendes: Keiner der heute lebenden Menschen hatte das
Gliick, Sri Shirdi Sai Baba leibhaftig zu sehen. Eine dhnliche Situation wird sich in einigen Jahren in
Bezug auf Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ergeben. Warum erwahne ich das? Der Grund dafiir ist, dass
wir Bhagawan jeden Tag dafiir danken sollten, dass er uns die Mdoglichkeit gegeben hat, in der goldenen
Ara zu leben, in der er auf der Erde wandelte. Noch gliicklicher sind diejenigen unter uns, die das Gliick
hatten, Prasanthi Nilayam zu besuchen und seinen Darshan zu empfangen, als er noch in seiner
physischen Form dort war.

Der gottliche Arzt

Aufgrund meiner personlichen Erfahrung kann ich sagen, dass ich mich duBerst gesegnet schatze, von
Bhagawan in meiner beruflichen Arbeit und sogar in meiner Forschungsarbeit geflihrt worden zu sein.
Ich habe dariiber in meinem Buch ,Sri Sathya Sai Baba Lives On” in Kapitel 26 geschrieben und werde
es hier fur diejenigen wiedergeben, die es nicht gelesen haben. Wahrend eines meiner Interviews mit
Swami fragte er mich: ,Doktor, was ist die Ursache fiir die Zunahme von Diabetes in Indien?” Ich war
von Swamis Frage Uiberrascht, da ich nicht erwartet hatte, dass er mich etwas lber meinen eigenen
Beruf und insbesondere Uber die Forschungsarbeit, an der ich beteiligt war, fragen wirde. Zu dieser
Zeit beschaftigten wir uns mit den genetischen Aspekten von Diabetes und hatten einige neue
genetische Erkenntnisse beschrieben, die bei Menschen mit Diabetes in Indien einzigartig waren. Ich
dachte, Swami wiirde sich wahrscheinlich darauf beziehen, und mein Ego schwoll an, und ich sagte:
»Swami, Inder haben einige einzigartige Gene.” Swami lachelte und sagte: , Aber vor 40 Jahren hatten
wir dieselben Gene. Warum war dann die Pravalenz von Diabetes vor 40 Jahren niedrig, wahrend sie
jetzt plotzlich angestiegen ist?“ Ich war sprachlos! Dann bot ich eine zweite Erklarung an und sagte:
,Swami, die korperliche Aktivitdt der Menschen hat abgenommen. Die Menschen treiben nicht mehr so
viel Sport oder bewegen sich nicht mehr so viel wie friher.” Swami stimmte mir zu und sagte: ,,Du hast
teilweise Recht, aber das ist nicht der einzige Grund.” Ich dachte eine Weile nach, gab dann aber auf
und kam zu dem Schluss, dass es besser ware, von Swami zu lernen. Ich sagte: ,Swami, ich kann Deine
Frage nicht beantworten, bitte lehre mich die Antwort.” Swami sagte: ,Ich frage dich, weil du
Wissenschaftler bist. Du hast die Daten in deinen Akten, aber leider hast du diesen speziellen Aspekt
deiner Forschung nicht untersucht. Die Zunahme von Diabetes, insbesondere bei Sidindern, ist
groRtenteils auf den GbermaRigen Verzehr von weilem Reis zurilickzufiihren!” Diese Antwort hatte ich
nicht erwartet.

Es stimmte zwar, dass wir Daten Uber die Erndhrungsgewohnheiten der Inder gesammelt und
detaillierte Studien in Stidindien durchgefiihrt hatten, aber wie Swami richtig bemerkt hatte, hatten wir
diese Daten nicht betrachtet. Swami wandte sich dann an den Rest der Gruppe und sagte: ,Wisst ihr,

34
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



warum UbermaRiger Verzehr von weillem Reis zu Diabetes fiihren kann?“ Alle schwiegen. Swami fuhr
dann mit einer detaillierten Erklarung fort. Er sagte: ,Wenn man zu viel weillen Reis isst, steigt der
Blutzuckerspiegel. Wenn der Blutzuckerspiegel zu steigen beginnt, wird tGberschiissiges Insulin aus der
Bauchspeicheldriise ausgeschittet. Je mehr Reis man isst, umso mehr Insulin wird von der
Bauchspeicheldriise ausgeschiittet. Der Korper kann dies eine Zeit lang kompensieren, aber wenn man
weiterhin immer mehr Reis isst, insbesondere wenn man zu Diabetes neigt, wird das Insulin aus der
Bauchspeicheldriise irgendwann aufgebraucht sein und man entwickelt Diabetes.” Dann wandte er sich
mit einem Lacheln an mich und sagte: ,,Habe ich recht, Doktor?“ Ich stimmte ihm schiichtern zu, da ich
von Swamis tiefem Wissen Uiber das Thema, mit dem ich mich beschéftigte, verblifft war. Ich versprach
ihm, dass ich zurtickgehen und unsere Daten im Detail studieren wiirde.

Die gottliche Allwissenheit

Ich kontaktierte sofort mein Forschungs-Team fir Erndahrung und Lebensmittel und sagte ihnen: ,Lasst
uns die Daten zu Erndhrung herausholen, die wir haben, und die Korrelation zwischen dem Verzehr von
weiRem Reis und der Verbreitung von Diabetes untersuchen.” Zu unserer Uberraschung stellten wir
fest, dass es genau wie Swami gesagt hatte eine direkte Korrelation zwischen der Verbreitung von
Diabetes und dem Verzehr von weiRem Reis gab. Swami bewies mir damit, dass er der ,Wissenschaftler
der Wissenschaftler” und , Arzt der Arzte” ist. Es war auch eine duRerst demiitigende Erfahrung fiir
mich, denn selbst auf dem Gebiet, auf dem ich mich als Spezialist und Wissenschaftler wahnte, hatte
Swami seine Allwissenheit unter Beweis gestellt. Er kannte meine Forschungsergebnisse, noch bevor
ich sie analysiert hatte.

Krebs geheilt

Als Arzt hatte ich das Gliick, viele medizinische Wunder miterleben zu diirfen. Was wir Arzte fir
unheilbare Krankheiten halten, wird durch Bhagawans Gnade und géttliche Liebe geheilt. Eines unserer
Sai-Familienmitglieder war von Krebs betroffen. Ohne Swami zu fragen, begann die Familie mit der
Krebsbehandlung. Als sie Swami kurz darauf trafen, sagte Swami zu ihnen: ,Ich werde mich um den
Krebs kiimmern. lhr kénnt alle Behandlungen einstellen.” Mit vollem Vertrauen in Swami stellte die
Familie alle Krebsbehandlungen fiir den Patienten ein. Wir kdnnen uns vorstellen, was passiert, wenn
ein nachgewiesener Krebsfall nicht behandelt wird. Dank Swamis unendlichem Segen und seiner Gnade
lebt dieses Familienmitglied jedoch auch 25 Jahre nach diesem Vorfall noch und zeigt keine Anzeichen
von Krebs. Der Krebs wurde von Swami geheilt! Es wird den Menschen sehr schwer fallen, zu glauben,
dass ein solches Wunder geschehen kann, aber da ich dies persdnlich miterlebt habe, kann ich ohne zu
z6gern sagen, dass mit Swamis Sankalpa und seinem Segen alles auf dieser Welt moglich ist.

Was ist das beste Geschenk, das wir Swami machen kdnnen?

Dieses Jahr ist nicht nur fiir uns Sai-Devotees, sondern fir die gesamte Menschheit ein sehr wichtiges
Jahr, da es den hundertsten Jahrestag der Ankunft unseres Herrn markiert. Was kdnnen wir an diesem
hochst gliickverheiRenden und heiligen Tag tun, um Bhagawan gliicklich zu machen? Er erwartet von
uns nichts anderes als unseren tiefen Glauben und unsere vollige Hingabe an ihn. ,Wenn ihr einen
Schritt auf mich zugeht, werde ich zehn Schritte auf euch zugehen® hat uns unser Swami versichert.
Lasst uns unser Leben so leben, dass es Swami gliicklich macht.

Wir haben auch die Pflicht, die verschiedenen Krankenhduser (Tempel der Heilung) und die Universitat
(Tempel des Lernens) sowie andere von Swami gegriindete Organisationen zu unterstitzen. Lasst uns
unsere kleinen individuellen Differenzen vergessen und uns vereinen, um Bhagawan unsere Liebe zu
schenken. Swami sagt: ,Einheit fihrt zu Reinheit, die wiederum zu Gottlichkeit fihrt.” Moge das
hundertjahrige Jubilaum den Beginn des Goldenen Zeitalters (Swarnayuga) markieren, von dem Swami
uns versichert hat, dass es bald kommen wird. Dies ist nur moglich, wenn unsere Sai-Briider und
-Schwestern auf der ganzen Welt die Herrlichkeit unseres geliebten Bhagawan widerspiegeln, indem sie

den von ihm gelehrten universellen menschlichen Werten folgen, namlich Wahrheit, rechtes Handeln,
35
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Frieden, Liebe und Gewaltlosigkeit. Das ist das beste Geschenk, das wir unserem Swami wahrend der
Hundertjahrfeier machen kdnnen. Es ist jetzt an der Zeit zu handeln!

Der Autor, ein gliihender Devotee Bhagawans, ist Treuhdnder des Sri Sathya Sai Central Trust und
Vorsitzender des Dr. Mohan’s Diabetes Specialities Centre & Madras Diabetes Research Foundation.

Wenn Menschen die Welt mit den Augen der Liebe betrachten, werden sie Frieden finden. Alle
Krankheiten werden geheilt. Die meisten Krankheiten haben ihren Ursprung im Geist. Alles hat eine
psychologische Grundlage. Wenn ein Mensch das Geflihl hat, dass etwas mit ihm nicht stimmt,
entwickelt er eine Krankheit. Flr einen gesunden Korper braucht man einen gesunden Geist. Aber es
reicht nicht aus, nur korperlich gesund zu sein. Der Mensch braucht auch Daivanugraham (Gottes
Gnade). Um Gottes Gnade zu erlangen, muss man die Liebe zu Gott kultivieren. Liebe ist heute zu einer
Art Show geworden. Echte Liebe sollte aus dem Herzen kommen. Beginne den Tag mit Liebe, fille den
Tag mit Liebe, verbringe den Tag mit Liebe, beende den Tag mit Liebe — das ist der Weg zu Gott. Wenn
du Liebe entwickelst, wird dich keine Krankheit heimsuchen.

Sri Sathya Sai

REFLEXIONEN UBER DIE LEHREN VON BHAGAWAN
SRI SATHYA SAI BABA

Prof. Dharam Pal Dhall

Einleitung

Der hundertste Geburtstag von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ist ein Anlass zum Feiern und zu
herzlicher Dankbarkeit fiir seinen transformativen Einfluss auf das Leben jedes Einzelnen und der
Gemeinschaft. Fiir mich personlich wurde jeder Schritt meiner Reise — als Chirurg, Pddagoge und
Suchender — durch seine liebevolle Flihrung erleuchtet. Seine Lehren (iber selbstloses Dienen, Liebe in
Aktion und die Einheit aller Glaubensrichtungen haben nicht nur meine Arbeit gepragt, sondern auch
den tieferen Sinn meiner Existenz geweckt. Was als intellektuelle Bewunderung begann, entwickelte
sich zu einer lebendigen Erfahrung — einem inneren Erwachen, seine Gegenwart in jedem Patienten,
jedem Kollegen und jeder Dienstleistung wahrzunehmen.

Dennoch ist es eine Herausforderung, die Unermesslichkeit seiner Mission als Avatar in Worte zu
fassen. Wir waren Zeugen der gottlichen Erfiillung des zeitlosen Versprechens — sich fiir die
Wiederherstellung des Dharma zu inkarnieren. Als Bhagawan 1926 geboren wurde, war sich die
Menschheit der drohenden Gefahr der Selbstzerstorung und des Massensterbens anderer Arten nicht
bewusst. Heute ist diese Gefahr unbestreitbar. An der Schwelle zwischen Uberleben und Vernichtung
hangt unser Schicksal von den Entscheidungen ab, die wir jeden Tag treffen. Bhagawans Mission ruft
uns dazu auf, unsere spirituelle ldentitdt zu erwecken und zu Instrumenten seiner gottlichen Liebe zu

36
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



werden — zu Heilern des Leidens, Architekten des Friedens und Verwaltern des planetarischen
Wohlergehen:s.

Einblicke in die Dimensionen und Auswirkungen seiner Mission

Bhagawans Avatar-Mission ist zutiefst multidimensional. Im Zentrum steht das Erwachen zu unserer
ewigen Einheit mit dem Goéttlichen. Er lehrte, dass die Stimme des Gewissens der Ruf Gottes ist, der
uns dazu anleitet, ethisch zu leben und alle Schépfung in einem heiligen, gottlich durchdrungenen
Universum zu ehren. Diese lebendige Spiritualitdt verwandelt egozentrisches Dasein in selbstloses
Dienen, fordert das interreligiose Verstandnis und weckt Harmonie in Korper, Geist, Herz und Seele.

Durch die Griindung von Schulen, Universitaten, Krankenhdausern und humanitdren Projekten setzte
Bhagawan seine Vision in die Tat um. Er inspirierte Generationen dazu, selbstlosen Dienst zu leisten,
Familien zu stirken und die heilige Rolle der Frauen als moralische und spirituelle Anker der
Gesellschaft hochzuhalten. Seine Lehren offenbaren, dass alle Wesen und das Universum
Manifestationen des allgegenwartigen, reaktionsfahigen gottlichen Bewusstseins sind. Auf diese Weise
stellte er sich eine erneuerte globale Zivilisation vor, die nicht auf Macht oder Reichtum basiert,
sondern auf den ewigen Prinzipien der menschlichen Werte, der Liebe und des Dienens.

Meine spirituelle Reise beginnt

Meine Reise mit Bhagawan Sri Sathya Sai Baba begann unerwartet auf einem Rickflug von einer
wissenschaftlichen Konferenz in England im Jahr 1987. Der Fremde, der neben mir sal§, sprach mit
Tranen in den Augen leidenschaftlich Giber Bhagawans Wunder — (iber Heilungen, wiederbelebte Leben
und seine tiefe Einsicht in die karmische Vergangenheit der Devotees. Als Wissenschaftler war ich
skeptisch. Solche Berichte schienen zu einer Welt zu gehéren, die jenseits von Vernunft und messbaren
Beweisen lag.

Zu Hause war meine Frau Tehseen — ebenfalls Wissenschaftlerin — von meiner Begegnung fasziniert.
lhre Offenheit flr das Heilige veranlasste uns, Prasanthi Nilayam zu besuchen. Dieser Besuch
verdanderte unser Leben. Angezogen von Bhagawans gottlicher Sphare, wurden wir mit Moglichkeiten
zur personlichen Flihrung und zum Dienst innerhalb der Sri Sathya Sai Organisation gesegnet. Im Laufe
der Jahre offenbarte uns unsere Arbeit in der Verwaltung von Sri Sathya Sai Zentren, in der Ausbildung
von Padagogen und in der Entwicklung von Sri Sathya Sai Schulen und Sri Sathya Sai Instituten fir
menschliche Werte auf der ganzen Welt zur Wiederbelebung menschlicher Werte die enorme
Reichweite und transformative Kraft seiner Mission.

Die Herausforderung der Spiritualitdt fiir einen Wissenschaftler

Lange Zeit hatte ich Mihe, meine wissenschaftliche Weltanschauung mit den lebendigen Beweisen
einer anderen Realitat in Einklang zu bringen — Bhagawans Heilungen, Materialisationen und
Manifestationen von Vibhuti, Amrita ... sogar in unserem eigenen Zuhause. Obwohl ich mit Geschichten
Uber Sri Krishna, Guru Nanak und Jesus aufgewachsen war, hatte ich Wunder lange Zeit als Metaphern
abgetan. Meine Ausbildung im rationalistischen Klima der 1950er und 60er Jahre hatte mich dazu
konditioniert, Spiritualitat als subjektiv und unbeweisbar anzusehen, als etwas, das zum Bereich des
Mythos gehort.

Doch Bhagawan begann, mir mit unendlicher Geduld beizubringen, dass Spiritualitdt nicht abstrakt,
sondern lebendig ist — eine subtile, dynamische Kraft, die lUber die Logik hinausgeht. Durch seine
Darshans, Interviews und taglichen Interventionen baute er still und leise meine alten Gewissheiten ab.
Ich erkannte, dass das Leben in zwei koexistierenden Bereichen stattfindet — dem materiellen und dem
spirituellen —, die jeweils ihren eigenen Gesetzen unterliegen. Wahrend mein Verstand sich weiterhin
widersetzte, erwachte mein Herz zu der Erkenntnis, dass die Vernunft allein die Menschheit nicht zu
den tieferen Realitaten fiihren kann, die zur Losung der aktuellen Krisen notwendig sind.

37
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Zwei Realitaten, eine Wahrheit

Allmahlich verstand ich, dass diese beiden Dimensionen — die physische und die spirituelle — nicht
gegensatzlich, sondern komplementar sind. Die Gesetze der Physik regieren die materielle Welt, die
Gesetze des Bewusstseins und der Liebe regieren die spirituelle Welt. Der materielle Bereich ist fur
unsere ungelbten Sinne sichtbar, aber der spirituelle Bereich erfordert eine Verfeinerung des
Bewusstseins. Er offenbart sich nur, wenn die Wahrnehmung durch die inneren Disziplinen der
Meditation, des Glaubens und der Hingabe gereinigt wird. Durch ein solches Erwachen beginnt man,
die Schonheit, Harmonie und Intelligenz zu erahnen, die die Schépfung aufrechterhalten.

Trotz ihrer unterschiedlichen Methoden sind Wissenschaft und Spiritualitdt zwei Wege zur gleichen
Realitdt — grobe und subtile Aspekte derselben Wahrheit. Die Menschheit wird nur dann Lésungen fir
all ihre Herausforderungen finden, wenn sie die gleichzeitige Wirkungsweise beider Bereiche in einer
Wiederbelebung erkennt, die von den fliinf menschlichen Werten in allen privaten und o6ffentlichen
Institutionen — Zuhause, Bildung, Technologie, Kommunikation, Wirtschaft, Unternehmen und anderen
Bereichen — durchdrungen ist.

Das gottliche Warten: Ein Schritt auf mich zu

Die Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba — beleuchtet durch seine Taten der Heilung,
Materialisation und Allwissenheit — laden uns ein zu erkennen, dass das gottliche Bewusstsein liber
Materie, Energie, Zeit und Entfernung herrscht. Das Goéttliche, unendlich geduldig, hat Milliarden von
Jahren darauf gewartet, dass das menschliche Bewusstsein reif genug wird, um in bewusste, freudvolle
Gemeinschaft mit Ihm zu treten.

Bhagawan driickte diese kosmische Geduld in einfachen, vertrauten Worten aus: ,Mache einen Schritt
auf mich zu, und ich werde zehn Schritte auf dich zu machen.” Er hat durch die Epochen hindurch auf
diesen einen echten Schritt aus einem aufrichtigen Herzen gewartet. Wie er an anderer Stelle sagte:
,Wahrend die Menschen oft nach Gott suchen, ist es Gott, der diejenigen sucht, die ihn aufrichtig
suchen.” Diese Worte riihren eine tiefe Frage in uns: Was ist authentische Hingabe? Vielleicht ist es
diese stille Bereitschaft des Herzens, dem Unendlichen mit tiefer Verehrung zu begegnen.

Die Konvergenz von Wissenschaft und Spiritualitat

In den letzten Jahrzehnten hat die Wissenschaft begonnen, Spiritualitidt als eine echte Kraft in der
menschlichen Erfahrung zu erforschen und zu bestdtigen und damit Wahrheiten zu beleuchten, die von
Weisen seit langem verkiindet werden. Dennoch interpretieren die meisten Wissenschaftler ihre
Erkenntnisse nur innerhalb von materialistischen Rahmenbedingungen und sind sich nicht bewusst,
dass sie ein lebendiges, intelligentes Universum studieren — einen Ausdruck des gottlichen
Bewusstseins. Alles in der Natur folgt perfekt dem Dharma, auller der Menschheit, die oft davon
abweicht.

Heute spiegeln viele Entdeckungen Bhagawans zeitlose Weisheit wider. Die Neurowissenschaft zeigt,
dass Meditation und Gebet die Netzwerke im Gehirn fur Mitgefiihl und Einheit umgestalten.
Bhagawans Vision der Einheit der Religionen wird durch die Neurowissenschaft bestatigt, die zeigt, dass
bei spirituellen Praktiken verschiedener Religionen dieselben Bereiche des Gehirns aktiviert werden.
Die Epigenetik und die Psychoneuroimmunologie zeigen, dass gute Gedanken, Worte und Taten die
Immunitat und Gesundheit starken, und bestatigen damit seine Lehre, dass ,Gesundheit Heiligkeit ist”.
Die Quantenphysik weist auf das Bewusstsein als die grundlegende Realitdt hin, aus der Materie
entsteht, und spiegelt damit seine Aussage wider: ,Die gesamte Schopfung ist ein Spiegelbild des
Geistes.” Die Psychologie hat herausgefunden, dass Glaube, Sinnhaftigkeit und Bedeutung Frieden und
Widerstandsfahigkeit férdern, was seine Worte widerspiegelt: ,Der Glaube an Gott ist die wahre Quelle
des Gliicks.”

38
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Studien Uber das Herz und das Bewusstsein liefern iberzeugende Beweise dafiir, dass jede von Herzen
kommende Interaktion, jeder freundliche und mitfihlende Gedanke, jeder Ausdruck von
Wertschatzung oder Dankbarkeit und jeder Moment positiver Reflexion eine Gelegenheit bietet, sich
mit Spiritualitdt auseinanderzusetzen und das Heilige in den Alltag zu integrieren. Dies ist ein
Uberzeugender Beweis dafiir, dass positive Emotionen das menschliche Gedeihen pragen. Bhagawans
Aussage, dass ,das Erste, was bei einem Neugeborenen kommt, Liebe ist“, findet Resonanz in der
modernen Forschung, die zeigt, dass die Wahrnehmung bereits bei der Geburt aktiv ist, um
Gesichtsausdriicke, Stimmen und emotionale Signale zu verarbeiten. Beobachtungsstudien wahrend
des Stillens zeigen, dass Babys vor dem Spracherwerb moralische Urteile Giber Gerechtigkeit, Empathie,
Hilfsbereitschaft und Zusammenarbeit fallen, was Bhagawans Lehre unterstreicht, dass menschliche
Werte uns angeboren sind und nicht von aulRen erlernt werden.Untersuchungen zu Nahtoderfahrungen
zeigen, dass das Bewusstsein den korperlichen Tod Uberlebt, was Bhagawans Zusicherung bestatigt,
dass ,,das Bewusstsein ewig und unabhangig von Geist und Korper ist”.

Wenn sogar Saris weinen: Das empfindungsfahige Universum

Bhagawan bekraftigte die vedantische Vision, dass sich das gottliche Bewusstsein selbst als Schopfung
manifestiert. Auch die moderne Wissenschaft deutet auf diese Wahrheit hin. Experimente zeigen, dass
Elektronen sich ihrer selbst bewusst zu sein scheinen und ihr Verhalten dndern, wenn sie beobachtet
werden, und dass Teilchen Uber groRe Entfernungen hinweg augenblicklich kommunizieren und damit
die Grenzen der Lichtgeschwindigkeit Gberwinden. Selbst Pflanzen und leblose Objekte reagieren subtil
auf menschliche Gedanken und Emotionen. Dennoch zogern die meisten Wissenschaftler,
anzuerkennen, dass das materielle Universum lebendig sein konnte — erfillt von Bewusstsein und
Geflihlen. Bhagawan demonstrierte diese Wahrheit anschaulich, als er offenbarte, dass vier Saris, die
nicht verteilt worden waren, mit Tranen benetzt waren. Er erklarte, dass sogar leblose Objekte Trauer
und Freude empfinden kénnen.

Solche Offenbarungen fordern uns auf, unser eigenes Bewusstsein zu verfeinern — den Geist zu
disziplinieren, das Herz zu 6ffnen und unser inneres Leben mit Liebe, Mitgefiihl und Gerechtigkeit in
Einklang zu bringen. Nur dann offenbart sich die GroRe der Schépfung, nicht als Maschine, sondern als
lebendiger Ausdruck der unendlichen Zartlichkeit des Gottlichen.

Die Allgegenwart Bhagawans erfahren

Die Anndherung von Wissenschaft und Spiritualitat ist zwar inspirierend, verblasst jedoch neben der
direkten Erfahrung von Bhagawans allgegenwartiger Gnade. In unserem Haus erschienen bei vielen
Gelegenheiten Vibhuti-Segnungen auf seinen Fotos. Auf einem Foto, das bei einer Sri Sathya Sai-
Bildungskonferenz in Canberra aufgenommen wurde, zeigte sich Bhagawans Gestalt hinter mir stehend.
Nachdem Bhagawan aufgehort hatte, den Absolventen der Diplomkurse in Prasanthi Nilayam
personlich ihre Zeugnisse zu Gberreichen, wurden die Zeugnisse unseres Instituts mit Vibhuti gesegnet,
und die festlichen Speiseopfer trugen sichtbare Zeichen seiner Annahme.

Als ich privat an Tehseens Beobachtung von Amrita auf einem Bild zweifelte, erschien eine weitere
Schliere vor meinen Augen. Als die Mittel fir die Sathya Sai Schule in Australien knapp wurden,
reagierte Bhagawan — unerwartet tauchten Spender auf. Viele solcher Erfahrungen lieRen uns keinen
Zweifel daran, dass seine liebevolle Gegenwart jeden Schritt unserer Reise leitet — und nicht nur auf
Gebete, sondern sogar auf unausgesprochene Gedanken reagiert.

Wissenschaft und Spiritualitat offenbaren gemeinsam eine Schépfung voller gottlicher Vollkommenheit
und Schonheit — von einem Samenkorn, das aus Erde einen Apfel, eine Gurke, eine siiRe Frucht oder
eine Blume hervorbringt, bis hin zu einer einzigen menschlichen Zelle, die das komplexe Design des
Korpers aus Gehirn, Herz, Leber, Nieren und Knochen orchestriert. In unserem Korper finden Millionen
chemischer Reaktionen in perfekter Harmonie statt, die uns ohne bewusste Kontrolle am Leben

39
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



erhalten. Vom Flug der Vogel bis zur Pracht der Sterne leben wir eingetaucht in ein verzaubertes
Universum, das unaufhorlich von Liebe, Ordnung und Sinn singt.

Das Gottliche hat die Menschheit mit Vernunft und Intuition ausgestattet, um die zweidimensionale
Realitdt zu erforschen: Das Immanente, um Angst und Tod auf der materiellen Ebene zu tGberwinden,
und das Transzendentale, um unsere spirituelle Natur in einem ekstatischen Zustand der Einheit mit
dem ewigen Gottlichen zu verwirklichen. In standigem Bewusstsein beider zu leben bedeutet, unser
wahres Schicksal als Menschen zu erfiillen.

Bhagawans Aufruf zu einem Paradigmenwechsel im Bewusstsein fiir die Heilung des Planeten

Von seiner hoéchsten Wohnstadtte herabgestiegen, erweckte Bhagawan in unendlicher Liebe unsere
inneren Augen fiir den erhabenen Frieden, die grenzenlose Harmonie und die heilige Schénheit, die die
gesamte Schopfung durchdringen. Mit zartlichem Mitgefiihl erinnerte er uns daran, dass wir nicht nur
»auf einem Picknick sind, um unseren Korper zu masten und zu sterben”, sondern uns auf einer
tiefgreifenden Reise der Selbsttransformation befinden — durch Liebe, Dienen und Schutz der Mutter
Natur. Er fordert uns auf, Gber den verganglichen Kérper und Geist hinauszuschauen, uns selbst als
Liebe, als Bewusstsein, als die Gegenwart des Gottlichen zu erkennen. Jeder glitige Gedanke, jede
selbstlose Tat wird zu einem heiligen Opfer auf dem ewigen Weg des Dharma.

Bhagawan ladt die Menschheit ein, diesen Paradigmenwechsel des Bewusstseins anzunehmen — das
wahre Heilmittel gegen die Gefahr der Selbstzerstorung der Menschheit und das Massensterben
unzahliger Arten. Er inspiriert uns, das Gottliche in uns zu erwecken, jedes Wesen als Manifestation des
unendlichen Bewusstseins anzuerkennen und jeden Augenblick in Harmonie mit der kosmischen
Ordnung zu leben. Indem wir seinem Ruf folgen, werden wir zu transformativen Mitschopfern einer
Welt, die von Mitgefiihl, Gerechtigkeit und dauerhaftem Frieden durchdrungen ist.

Der Autor, ein begeisterter Devotee Bhagawans, ist Chirurg, Wissenschaftler und Pddagoge. Er war
Berater der Zone 3 des Sri Sathya Sai Global Council und Mitglied des Beirats des Sri Sathya Sai
Human Values Council in Prasanthi Nilayam. Zusammen mit Dr. Tehseen Dhall hat er neunzehn
Biicher verfasst, in denen er menschliche Werte und Babas universelle Botschaft der Liebe und des
Dienens vermittelt.

VON IAS ZU SAI: DIE REISE DER INNEREN VERWANDLUNG

Dr. Srirangarajan

Einleitung

Das Leben ist nicht nur eine Reise durch Zeit und Erfahrung, sondern eine heilige Gelegenheit zur
Transformation. In den Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ist Transformation nicht nur eine
oberflachliche Veranderung oder kosmetische Verschonerung, sondern ein tiefgreifendes inneres
Erwachen, das den Menschen vom Instinkt zur Einsicht, von der Reaktion zur Reflexion und schlieRlich
vom Selbst zum Selbst erhebt. Das Erwachen der ,schlafenden” Seele ist die Entdeckung unseres
wahren Selbst, das mit dem Schleier der Illusion bedeckt ist, gewebt aus dem schwer fassbaren Stoff
von Moha (Anhaftung). Solange wir an den physischen Korper und den subtilen Geist, den wir
angenommen haben, gebunden bleiben, werden wir uns unserer kausalen Realitdt nicht bewusst sein.

40
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Bhagawan sagt: ,Zerstort Moha, das uns bindet, und Moksha gehoért ganz uns.” Moha + Kshaya =
Moksha. Moksha oder Befreiung ist kein neuer Zustand, der erreicht werden muss, oder ein langst
verlorenes Geheimnis, das es zu entdecken gilt; es ist die Erkenntnis der Wahrheit, die wir schon sind.
Doch aus irgendeinem unerklarlichen Grund, der von unseren Vorfahren im Konzept von Maya (lllusion)
zusammengefasst wurde, scheinen wir sie aus den Augen verloren zu haben, vielleicht sogar freiwillig,
um in diese schéne Welt einzutreten und ihre Magie zu erleben! Aber das innere Selbst, unser geliebter
Bhagawan, stolit uns stindig an und erinnert uns an unser ghar vapasi, die Rickkehr zu unserem
wahren Zuhause.

Dieser Artikel untersucht das Thema IAS (Individuelle Transformation, Assoziationstransformation,
Spirituelle Transformation) zu SAI — ein praktischer und philosophischer Rahmen fiir inneres Wachstum.
Es ist das Aufbliihen des Goéttlichen aus dem Inneren, die Entfaltung latenter Tugenden und die
Erhebung des Bewusstseins vom Weltlichen zum Heiligen. Die Transformation beginnt im Inneren und
strahlt nach aullen, wobei sie sich in drei konzentrischen Spharen entfaltet: dem Individuum, der
Gemeinschaft und dem Spirituellen. Wahrend das Akronym SAl in der Regel verwendet wird, um zuerst
Swami, dann die Gemeinschaft und schlieRlich das Individuum zu betonen, beginnt der Weg zur
Erreichung dieser gottlichen Ordnung in umgekehrter Reihenfolge. Die Veredelung des Individuums
erhebt die Gemeinschaft, und die kollektive Erhebung flhrt zu spiritueller Entfaltung. Dieser dreiteilige
Weg markiert die Reise von | zu A zu S — vom Ego zur Empathie, von der Vielfalt zur Einheit und vom
Menschlichen zum Géttlichen — SAL.

Individuelle Transformation

Die individuelle Transformation ist die erste Sphdre der Verdnderung. Bhagawan bezeichnet
Transformation als Samskara — einen Prozess der Kultivierung oder Verfeinerung, der Wert und Nutzen
erhoht. Alles im Universum durchlduft eine Transformation, um nitzlich zu werden. Reis beispielsweise
wird nicht in seiner rohen Form verzehrt. Er muss geerntet, geschalt und gekocht werden, bevor er
essbar ist. Ebenso muss Gold erhitzt, gehdmmert und geformt werden, um zu einem schénen
Schmuckstiick zu werden. Transformation ist zwar oft schmerzhaft, aber sinnvoll. Selbst eine Geburt
wird trotz der Schmerzen wegen der Freude, die sie mit sich bringt, begriiRt. Ebenso mag die Reise der
inneren Transformation eine Herausforderung sein, aber ihr Ergebnis ist zutiefst befriedigend und
lohnend.

So wie die Landwirtschaft den Boden fiir den Anbau von Nutzpflanzen kultiviert, kultiviert die
menschliche Transformation das spirituelle Herz, um heilige menschliche und goéttliche Werte zu
manifestieren. Ahnlich wie bei der Bodenbearbeitung, die das Vorbereiten des Bodens, das Hinzufiigen
von Diinger und das Entfernen von Unkraut umfasst, erfordert die Verfeinerung des Herzens aufrichtige
Anstrengungen, unerschitterlichen Glauben und Ausdauer. Kashte phali — ohne FleiR kein Preis.

Der gottliche , Kultivierende”, der die Schépfung und ihre Dynamik als sein Instrument nutzt, ist standig
damit beschaftigt, unser spirituelles Herz zu verfeinern. Die Familie, in die wir hineingeboren werden,
der Kreis unserer Familie und Freunde, der Arbeitsplatz mit unserem Chef und unseren Kollegen, jede
Situation und jeder Umstand, denen wir in unserem Leben begegnen, sind Instrumente des Goéttlichen,
die vom Universum fir unsere Transformation genutzt werden. Je bewusster wir bei diesem Prozess
kooperieren, desto reibungsloser und schneller verlauft unsere Transformation. Wenn wir uns
widersetzen, uns beschweren oder uns dessen nicht bewusst sind, verharren wir in weltlichen
Ablenkungen, bis wir unsere Lektionen gelernt haben und bereit sind fir unsere Reise zu lhm.

Bei der personlichen Transformation geht es beim Lernen eher darum, Altes zu verlernen als neues
Wissen zu erwerben. Bhagawan veranschaulicht dies am Beispiel eines Bildhauers, der die gottliche
Form in einem rohen Stein sieht. Flr andere ist es nur ein Felsbrocken, aber der Bildhauer enthillt das
Idol, indem er das entfernt, was es verbirgt. Ebenso ist Transformation ein Prozess des Wegnehmens,
um Falschheit, Ego und lllusion abzutragen und das Gottliche im Inneren freizulegen.

41
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Individuelle Transformation gleicht dem Wegblasen des Staubs vom Spiegel des Geistes, um unser
wahres Spiegelbild zu sehen. In den Schriften wird dieser ,Staub” als Mala, Vikshepa und Avarana
bezeichnet. Hier ist eine vereinfachte Interpretation dieser tiefgriindigen philosophischen Konstrukte:
Mala bezieht sich auf karmische Eindricke und den Einfluss der drei Gunas, die den Geist triiben,
Vikshepa ist die Unruhe des Geistes — Zweifel, Anhaftungen und Abneigungen, die ihn schwanken
lassen, und Avarana ist die falsche ldentifikation der Seele mit dem Kérper, die zu Ego und Laster fiihrt.
Diese Schichten von ,Staub“ verdecken unser wahres Selbst. Auch wenn der Prozess ihrer Beseitigung
fortgeschritten erscheinen mag, konnen wir damit beginnen, indem wir uns einfach ihrer Prasenz
bewusst werden.

Um den Weg der Transformation zu vereinfachen, bieten unsere Schriften einen grundlegenden Kurs
an, der sich auf die Uberwindung von sechs zentralen Hindernissen konzentriert — den Arishadvargas,
auch bekannt als Shadripus, den inneren Feinden des Geistes: Kama (Begierde, Verlangen), Krodha
(Wut), Lobha (Gier), Moha (Verblendung/Anhaftung), Mada (Ego/Arroganz) und Matsarya (Neid/
Eifersucht). Es folgt ein kurzer Uberblick (iber diesen Grundkurs, um die Arishadvargas zu verstehen und
die Mittel, um dieses Hindernisrennen erfolgreich zu bewaltigen und unser Ziel zu erreichen.

Kama (Begierde, Verlangen) — Die Falle des UbermaRes

Im Nasadiya Sukta (Hymne der Schopfung) aus dem Rig Veda wird erklart, dass Begierde die Schopfung
ausgelost hat: Ekoham Bahusyam (Ich bin Einer, lass mich viele werden) — was sie natirlich und
essenziell macht. Aber wahrend Begierde an sich natirlich ist, fihren (ibermafRige, adharmische
(unrechtmaRige) und negative Begierden zu Ungleichgewicht. Dharmische (gerechte) Begierden, die in
MaRen genossen werden, sind gesund.

Bhagawan verbindet die vier Purusharthas (Lebensziele) auf tiefgriindige Weise miteinander: Verdiene
Artha (Reichtum) mit Dharma (Gerechtigkeit) und richte alle dein Kama (Begierden) auf Moksha
(ultimative Freiheit oder Befreiung) aus. Er dréngt auf eine , Begrenzung fiir Begierden und Wiinsche”,
um die Verschwendung von Geld, Nahrung, Zeit und Energie zu verhindern. In Anlehnung an diese
Philosophie betonte auch Buddha MaRigung als Schlissel zu Gliick und Fortschritt.

Krodha (Arger) — Eine ausgewogene Perspektive

Positiver Arger, der mit innerer Ruhe, um zu leiten oder korrigieren, Ausdruck findet, wie z.B. die Sorge
einer Mutter oder die Disziplin eines Lehrers, ist sinnvoll. Negativer Arger, der durch innere Unruhe
gekennzeichnet ist, schadet jedoch sowohl dem Tater als auch dem Opfer. Bhagawan weist darauf hin,
dass Arger die in (iber drei Monaten gespeicherte Energie aufbraucht und das Blut Giberhitzt, sodass es
Monate dauert, bis es sich wieder abkihlt. Er schwacht Kérper und Geist und fiihrt schlieRlich zum
Zusammenbruch. Erinnern wir uns an Shloka 2.63 aus der Bhagavadgita: Krodhaad Bhavati Sammohah
Sammohaat Smritivibhramah Smritibhranshaad Buddhinaasho Buddhinaashaat Pranashyati — Aus
Arger und Zorn entsteht Verblendung, aus Verblendung Verwirrung des Gedichtnisses. Wenn das
Gedachtnis verwirrt ist, geht die Intelligenz verloren, und wenn die Intelligenz verloren geht, fallt man
dem Verderben anheim.

Bhagawan gibt mehrere praktische Tipps, um seinen Zorn zu kontrollieren, zum Beispiel: sich aus der
Situation zuriickziehen, den Namen des Herrn rezitieren, kaltes Wasser trinken oder eine kalte Dusche
nehmen, einen flotten Spaziergang machen oder joggen, um die negative Energie abzuleiten, sich
hinlegen, bis die Ruhe zurlickkehrt. Er drangt darauf, seine Impulse zu beherrschen, anstatt andere mit
seinem Zorn zu verletzen.

42
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Lobha (Gier) — Die lllusion der Bestdndigkeit

Gier entspringt dem falschen Glauben, dass weltliche Besitztimer ewig wahren. Bhagawan
veranschaulicht dies mit der Geschichte von Alexander dem GrofRen, der trotz seines immensen
Reichtums mit leeren Handen aus dieser Welt schied.

Geld, weltliche Besitztimer und Annehmlichkeiten sind zwar notwendig, miissen aber in Grenzen
bleiben. Bhagawan veranschaulicht diese Wahrheit mit dem klassischen Beispiel des menschlichen
Kérpers. Die optimale Korpertemperatur liegt bei 37 °C und der optimale Blutdruck bei 120/80 — wird
dies Uberschritten, fihrt es zu Krankheit. Ein Schuh muss perfekt passen — ist er zu eng oder zu weit,
verursacht dies Unbehagen. Na Sreyo Niyamam Vina — ohne klar definierte Grenzen kann es keinen
Fortschritt geben. Wahre Weisheit liegt darin, zu wissen, wann genug genug ist.

Moha (Anhaftung) — Die lllusion der Trennung

Anhaftung entsteht, wenn man sich mit dem Korper und der vergédnglichen Welt identifiziert und dabei
die zugrunde liegende Einheit der Schopfung vergisst. Der , kosmische Klebstoff” der Einheit, der durch
die Illusion der Getrenntheit verschleiert wird, manifestiert sich als Drang, sich an Menschen, Orte,
Positionen, Besitztimer und materielle Objekte um uns herum zu binden. Diese falschlicherweise als
Quellen der Freude anzusehen, fiihrt zu voriibergehendem Gliick und letztendlich zu Leiden.

Wahre Freude liegt in uns selbst. Es ist in Ordnung, diesen physischen Korper als unseren eigenen zu
betrachten, solange wir uns nicht mit ihm identifizieren. Ebenso ist es in Ordnung, sich mit der Welt zu
beschéftigen, vorausgesetzt, wir erinnern uns daran, dass dauerhaftes Gliick nicht daraus entsteht.
Wenn wir diese Wahrheit vergessen und uns an etwas binden, ist das Universum gottlich darauf
programmiert, liebevoll einzugreifen, manchmal durch schmerzhafte Erfahrungen, um uns von der
Bindung zu befreien und uns zuriick zu unserer inneren Wahrheit zu fihren.

Mada (Stolz) — Die lllusion der GréRBe

In diesem unermesslichen Universum gibt es kaum einen Grund fiir Selbstliberschatzung. Im
unendlichen Kosmos ist unsere Existenz nur ein Staubkorn. Individueller Stolz ist lediglich Unkenntnis
dieser demitigenden Wahrheit. Bhagawan warnt davor, dass Stolz zu Versagen, Siinde, Spott,
Verlassenheit und letztendlich zum Verderben fihrt.

Die Natur lehrt Demut: Ein mit Frichten beladener Ast neigt sich tief. Vidya Vinaya Sampannah —
wahre Bildung muss Demut fordern. Dariiber hinaus sagt Bhagawan, dass spiritueller Stolz, also der
Glaube, man sei in seiner spirituellen Entwicklung anderen tberlegen, am gefahrlichsten ist, da er die
Seele blind macht und den Untergang beschleunigt.

Matsarya (Eifersucht) — Die Falle des Vergleichens

Eifersucht beginnt, wenn wir uns mit anderen vergleichen und das Gefiihl haben, dass uns etwas fehlt.
Was einst als Zufriedenheit empfunden wurde, verwandelt sich in ein Gefiihl der Unzuldnglichkeit.
Gesunder Wettbewerb befliigelt, aber wenn er zu Neid wird, vergiftet er unsere Ruhe, unsere
Gesundheit und unsere Beziehungen. Eifersucht beginnt damit, dass sie unseren inneren Frieden stort
und unsere Gesundheit schadigt; dann treibt sie uns dazu, anderen wehzutun, und verwandelt stilles
Leiden in dulRere Negativitat.

Die Krabbenmentalitat ist eine Metapher fiir Eifersucht — andere herunterziehen, um ihren Aufstieg zu
verhindern, genau wie Krabben in einem Eimer. Stattdessen miissen wir gegenseitiges Wachstum und
Harmonie férdern. Das Gebet aus den Upanishaden erinnert uns daran: Sahana Vavatu Sahanau
Bhunaktu Sahaveeryam Karavaavahai Tejasvinaavadhee Tamastu Maa Vidvishaavahai — mogen wir
beschitzt und genahrt sein, uns gemeinsam bemiihen und einander niemals hassen.

43
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Indem wir diese sechs Laster ablegen, durchlaufen wir einen Prozess der Reinigung, vernichten
animalische Tendenzen, pflegen menschliche Werte und erwecken die goéttliche Essenz in uns.

Veranderung durch Gemeinschaft

Wenn sich die Arishadvargas durch eigene Anstrengung und Glauben auflésen, kommen die
angeborenen menschlichen Werte Satya (Wahrheit), Dharma (Gerechtigkeit), Shanti (Frieden), Prema
(Liebe) und Ahimsa (Gewaltlosigkeit) zum Vorschein und pragen unser Verhalten. Die Veranderung
wechselt dann vom Individuellen hin zum Kollektiven. In Bhagawans gottlichem Plan wird die
Gemeinschaft zum nachsten Bereich der Veranderung, zum Schmelztiegel, in dem persénliche
Tugenden gepriift, verfeinert und harmonisiert werden und das ebnet den Weg zur kollektiven
Erhebung. Bhagawan Baba erinnert uns daran: ,Sag mir, mit wem du Umgang hast, und ich sage dir,
wer du bist”, und rat uns, immer guten Umgang zu suchen — Satsang.

So wie eine einzelne Kerze einen Raum erhellt, kann ein einzelner transformierter Mensch zu einem
Leuchtfeuer werden und unzdhlige Leben erhellen. Wenn sich menschliche Werte durch uns
manifestieren, inspirieren wir andere, sie ebenfalls zu manifestieren. Die Geschichte ist reich an
Beispielen von Menschen, deren inneres Erwachen einen gesellschaftlichen Wandel ausgeldst hat —
und damit Gemeinschaften, Nationen und sogar die Welt verdndert hat.

Liebe erzeugt Liebe. Wenn wir menschliche Werte verkdrpern, spiegeln andere sie wider. Der beste
Weg, unsere Umgebung zu verandern, ist, zuerst uns selbst zu verandern. Wenn wir uns verandern,
stellen wir fest, dass sich die Welt um uns herum verandert, nicht nur, weil sich vielleicht die Menschen
um uns herum verandern, sondern vor allem, weil sich unsere Wahrnehmung der Welt grundlegend
verandert. Bhagawan sagt, dass die Welt unser Inneres widerspiegelt. Wenn Gutes in uns ist, sehen wir
Gutes um uns herum, und wenn Bdses in uns ist, sehen wir Boses um uns herum. Es ist angebracht, sich
an die Geschichte des Weisen Vyasa zu erinnern, der einst Yudhishthira und Duryodhana mit einer
einfachen Aufgabe auf die Probe stellte. Er bat Yudhishthira, jemanden zu finden, der schlechter ist als
er selbst, und Duryodhana, jemanden zu finden, der besser ist. Yudhishthira, bescheiden und
rechtschaffen, kehrte mit leeren Handen zuriick, da er glaubte, dass jeder etwas Gutes in sich habe.
Duryodhana, geblendet von Stolz und Neid, kehrte ebenfalls mit leeren Handen zurlick, da er tiberzeugt
war, dass niemand besser sei als er. Der Kontrast offenbarte ihre wahre Natur.

Die Gemeinschaft ist die Werkstatt, in der menschliche Herzen zu goéttlichen Instrumenten geformt
werden. Bei der Transformation der Gemeinschaft geht es nicht nur um administrative Effizienz oder
duBere Sichtbarkeit, sondern um die Heiligung der kollektiven Absicht, die Ausrichtung des Handelns
der Gruppe auf den gottlichen Willen und die Erkenntnis der Einheit in der Vielfalt. Bhagawan betont:
,Wo Reinheit ist, da ist Einheit. Wo Einheit ist, da ist Gottlichkeit.“ Sein klarer Ruf hallt wider: ,Es gibt
nur eine Kaste, die Kaste der Menschheit. Es gibt nur eine Religion, die Religion der Liebe. Es gibt nur
eine Sprache, die Sprache des Herzens. Es gibt nur einen Gott, der allgegenwartig ist.”

Die Sri Sathya Sai Seva-Organisationen sind ein klassisches Beispiel flr den positiven Einfluss und die
positiven Ergebnisse, die sich aus der Transformation von Gemeinschaften ergeben kdnnen. Wenn sich
Individuen verfeinern und Gemeinschaften sich an gottlichen Prinzipien ausrichten, entfaltet sich auf
natlirliche Weise die letzte Sphéare der spirituellen Transformation.

Spirituelle Transformation

Die spirituelle Transformation markiert die letzte Phase der menschlichen Transformation. Wahrend die
spirituelle Transformation auf individueller Ebene leichter zu begreifen ist, bleibt die Vorstellung einer
kollektiven spirituellen Transformation fiir den menschlichen Verstand spekulativ. Eine Moglichkeit ist
eine massenhafte Bewusstseinserweiterung, bei der sich die gottliche Prdasenz in bedeutender Weise
im Leben vieler Menschen manifestiert und eine kritische Masse flr das Entstehen des Satyayuga — des
,Goldenen Zeitalters” der Wahrheit, Tugend und Harmonie — schafft. In dieser Ara wiirde die

44
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Menschheit im Einklang mit den Naturgesetzen leben, frei von Konflikten und Leiden, geleitet von
Moral und Wohlwollen. Ob dies ein utopisches Ideal bleibt oder Wirklichkeit wird, bleibt abzuwarten,
aber man kdonnte vermuten, dass ein solches Zeitalter zweifellos friedlicher und freudvoller wére als die
turbulenten Zeiten von heute.

In diesem Zusammenhang sprach Bhagawan Baba bereits in den 1960er Jahren vom Anbruch eines
»,Goldenen Zeitalters”. Er gab Zuversicht und erklarte: ,Viele zogern zu glauben, dass sich die Dinge
verbessern werden, dass das Leben fir alle gliicklich und voller Freude sein wird, dass das Goldene
Zeitalter jemals wiederkehren wird. Ich versichere euch, dass dieser Dharmasvarupa (die personifizierte
Rechtschaffenheit) nicht umsonst gekommen ist. Es wird gelingen, die Krise abzuwenden, die die
Menschheit ereilt hat.”

Es ist auch moglich, dass das ,Goldene Zeitalter, von dem Bhagawan spricht, ein subjektives
Phdanomen ist, das sich eher als Realitdt im Leben eines Einzelnen denn als kollektive Erfahrung
manifestiert. Die ganze Welt mag sich an sich nicht verandern, aber die Welt eines transformierten
Individuums kann dies sicherlich. SchlieBlich schafft jeder von uns seine eigene Welt als Erweiterung
seines Geistes und seines Denkprozesses. ,Yad Bhavam Tad Bhavati” — wie du denkst, so wirst du.
Bhagawan gibt ein klassisches Beispiel: Wenn wir eine rote Brille tragen, erscheint uns alles rot, und
wenn wir die Brille der Liebe tragen, sehen wir lGberall nur Liebe.

Ein weiteres Beispiel fir subjektive Erfahrung ist die klassische Schlangenanalogie aus den
Upanishaden, die das Konzept von Maya veranschaulicht: Bei schwachem Licht wird ein Seil mit einer
Schlange verwechselt, so wie die Welt aufgrund der Unkenntnis der letztendlichen Realitat als real
wahrgenommen wird. Wenn das Licht der Weisheit scheint, verschwindet die Illusion und offenbart das
Seil als die einzige Wahrheit. In dhnlicher Weise offenbart spirituelle Einsicht Brahman (universelles
Bewusstsein) als einzige Grundlage, wobei die Welt eine dariiber gelegte lllusion ist. Wenn wir die Welt
als vom hochsten Bewusstsein getrennt wahrnehmen, erleben wir Vielfalt und Todesangst — Angst vor
Unsicherheit, vor Situationen und Umstanden, vor Menschen. Aber sobald spirituelle Transformation
die innere Weisheit erweckt, sehen wir die Welt als Erweiterung unseres wahren Selbst. In diesem
Stadium, sagt Bhagawan, erlebt man nur Einheit und Liebe.

Die Geschichte zeugt von vielen spirituellen Meistern und entwickelten Seelen, die Einheit und Liebe
verkorperten und diejenigen in ihrem Umfeld tiefgreifend beeinflussten. Bhagawan, die Verkoérperung
des universellen Bewusstseins in menschlicher Form, verehrt als , Avatar”, ist ein Beispiel flr reine
Liebe, die sich manifestiert hat. Bhagawan zerstreut alle Zweifel an unserer wahren Natur und
bekraftigt: ,Ich bin Gott, aber du bist es auch.” Er spricht uns als ,Divyatmasvarupulara” und
»Premasvarupulara” an und erinnert uns daran, dass wir in unserem Innersten Verkdrperungen des
ewigen Atman und der reinen Liebe sind. Diese Wahrheit zu erkennen, ist die Essenz der Lebensreise
und der Kern der spirituellen Transformation.

Fazit

Transformation ist kein Ziel, sondern eine gottliche Entfaltung. Die Reise von | iber A zu S ist der heilige
Weg zu SAl. Sie beginnt beim Individuum, erweitert sich durch Gemeinschaft und gipfelt im spirituellen
Erwachen. Wenn wir unser Herz kultivieren, unsere Gedanken verfeinern und unsere Handlungen
verbessern, werden wir zu Instrumenten gottlicher Veranderung. Indem wir uns selbst verwandeln,
verwandeln wir die Welt. Und indem wir die Welt verwandeln, erkennen wir unsere Einheit mit SAI.

Begeben wir uns auf diese Reise und setzen wir sie fort als das wertvollste Geschenk, das wir Bhagawan
wahrend der Hundertjahrfeier darbringen kénnen.

Der Autor ist derzeit Priifungsleiter der SSSIHL und Co-Vorsitzender des Zentrums fiir Sri Sathya Sai-
Studien der SSSIHL. Er war auflerdem Direktor des Brindavan-Campus und auflerordentlicher
Professor im Fachbereich Management & Handel.

45
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



SEVA IST LIEBE IN AKTION

Dr. Geetha J. Kamath

Einleitung

Ich betrat zum ersten Mal 1961 als kleines Madchen die heilige Statte von Bhagawan Sri Sathya Sai
Baba, als meine Eltern unsere Familie nach Puttaparthi brachten. Ich war erst zehn Jahre alt, aber selbst
in diesem zarten Alter war es eine unausldschliche Erinnerung an diese Begegnung mit dem Herrn des
Universums, die mich nie verlassen hat. Ich erinnere mich noch lebhaft an Swamis beruhigende Worte
an meinen Vater, der zu dieser Zeit in schweren finanziellen Schwierigkeiten steckte: ,Dein Lebensboot
ist kurz davor zu sinken. Ich werde das nicht zulassen. Ich werde dich Gber den Ozean des Lebens
flhren. Deine Kinder sind meine Kinder, und ich werde fiir sie sorgen.”

Dieses Versprechen des Schutzes und der Gnade, das so beildufig und doch mit unendlichem Mitgefiihl
ausgesprochen wurde, wurde zum Anker unseres Familienlebens. Getreu seinem Wort nahm Swami
uns in seine Obhut, fiihrte und beschiitzte uns durch jede Herausforderung und segnete uns. Wenn ich
jetzt zurickblicke, kann ich deutlich erkennen, wie jeder Schritt meiner Reise — Ausbildung, Ehe,
Karriere und Dienst — sorgfaltig von seiner unsichtbaren Hand orchestriert wurde.

Die Hand der Gnade in Ausbildung und Karriere

Im Laufe der Jahre nahm mein Wunsch, Arztin zu werden, Gestalt an. Meine Eltern zdgerten jedoch,
mir zu erlauben, Medizin zu studieren. Als mir klar wurde, dass der einzige Weg darin bestand, mich zu
figen, bat ich sie, die Entscheidung Swami zu Uberlassen. Als wir das nachste Mal Puttaparthi
besuchten, sagte Swami in seiner unendlichen Gnade meinen Eltern entschieden, dass ich eine
medizinische Ausbildung absolvieren sollte. Er segnete nicht nur meine Berufswahl, sondern spielte
spater auch eine entscheidende Rolle bei der Vermittlung meiner Ehe und sorgte dafiir, dass sowohl
mein personliches als auch mein berufliches Leben harmonisch mit seinem Plan tGbereinstimmten.

Als mein Mann und ich flr unsere Ausbildung in die Vereinigten Staaten zogen, standen wir vor der
Herausforderung, unsere Karrieren mit unserer Hingabe und unserem Dienen in Einklang zu bringen. In
diesen ersten Jahren begann Swami sanft, uns dahin zu fihren, unsere medizinischen Fahigkeiten in
den Dienst der Armen und Bedurftigen zu stellen, und erinnerte uns daran: ,Es gibt viele, die in
Suppenkiichen dienen kénnen, aber nur wenige, die das Leiden der Patienten lindern kénnen.” Diese
Worte wurden zu einer Leitlinie in meinem Leben als Arztin und Devotee.

Verdndernde Lektionen in medizinischen Camps

Meine erste echte Erfahrung mit der Kraft von Swamis Mission machte ich Ende der 1970er Jahre, als
ich das Privileg hatte, wadhrend Gurupurnima und Swamis Geburtstagsfeierlichkeiten in den
internationalen medizinischen Camps in Prasanthi Nilayam zu dienen. Tausende von Patienten
stromten in diese Camps. Arzte aus aller Welt kamen als eine Familie zusammen und {iberwanden
dabei Nationalitdten, Sprachen und Kulturen.

Ich erinnere mich noch gut an meine anfanglichen Schwierigkeiten mit Telugu, wenn ich Patienten
beriet. Einmal versuchte ich, einer trauernden Frau Ratschldge zur Anderung ihres Lebensstils wegen
ihres hohen Blutdrucks zu geben, ohne zu wissen, dass sie gerade ihren Mann verloren hatte. Ich fiihlte
mich hilflos, aber in diesem Moment schickte Swami eine Krankenschwester, die flieRend Telugu
sprach, um mir zu helfen — nicht nur an diesem Tag, sondern noch viele Jahre danach. Auf diese Weise

46
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



lehrte er mich, mich voll und ganz auf ihn zu verlassen. Er sorgt flr die richtigen Menschen, die richtige
Unterstiitzung und die richtigen Umstande, wenn wir uns seinen LotosfliBen hingeben.

Durch diese medizinischen Camps erlebte ich hautnah, was Swami meinte, als er erklarte: , Dienst am
Menschen ist Dienst an Gott.” Jeder Patient, egal wie arm oder vernachlassigt er war, trug seine
gottliche Gegenwart in sich. Jede noch so kleine Heilung wurde zu einem Akt der Verehrung.

Aufbau von Swamis Mission in Amerika

Als mein Mann und ich uns schlieBlich in St. Petersburg, Florida, niederlieRen, wurde der Ruf, dieses
Seva auf unsere lokale Gemeinschaft auszuweiten, unwiderstehlich. Inspiriert von Swamis Worten
begannen wir, kostenlose medizinische Vorsorgeuntersuchungen fiir Obdachlose und Nichtversicherte
zu organisieren. Das allererste Camp fand 2004 auf dem Campus der Heilsarmee statt. Was als
bescheidene Initiative begann, entwickelte sich zu einem groR angelegten Programm, das mit der
Unterstiitzung von Dutzenden von Freiwilligen Hunderten von Patienten half.

Bis 2008 hatten sich diese Bemiihungen dank Swamis Gnade zu einer regelmafligen kostenlosen
Samstagssprechstunde in der St. Petersburg Free Clinic entwickelt, die bis heute besteht. Im Laufe der
Zeit wurden diese medizinischen Camps um zahnarztliche, podologische und augenarztliche Leistungen
erweitert. Ich werde nie die Freude auf dem Gesicht einer Frau vergessen, die sieben Jahre lang
Zahnschmerzen ertragen hatte und schlieBlich durch eines unserer Camps Linderung fand. Unmittelbar
danach ging sie zur Tafel, um sich dort ehrenamtlich zu engagieren, inspiriert davon, anderen zu
dienen. Das ist Swamis Liebe in Aktion — Schmerz in Dankbarkeit und Dankbarkeit in Dienen
umzuwandeln.

Eine der bewegendsten Erfahrungen von Seva ereignete sich wahrend einer Sitzung zum Thema
Wutbewaltigung in einem Camp. Ein junger Mann, der gewalttdtige Gedanken gegenliber seiner Mutter
gehegt hatte, nahm nicht nur einmal, sondern zweimal an dem Kurs teil. Er ging verwandelt und sagte
uns, dass er ihr nie wieder etwas antun wiirde. In Momenten wie diesen sehen wir deutlich, dass
Swami selbst der wahre Heiler ist, der still durch uns wirkt.

Die universelle Botschaft der Liebe und des Dienens

Swami erinnerte uns oft daran, dass Seva sich nicht auf materielle oder medizinische Hilfe beschrankt.
Wahres Dienen besteht darin, Gott in jedem Menschen zu sehen und ihn mit Liebe, Mitgefiihl und
Demut zu erheben. Er lehrte uns, dass Bildung, Karriere und Familie zwar wichtig sind, ihr wahrer
Zweck jedoch darin besteht, sie mit seiner gottlichen Mission in Einklang zu bringen.

Durch jahrzehntelangen Seva in Indien und Amerika habe ich gelernt, dass die wichtigste Voraussetzung
fiir Seva nicht medizinisches Wissen ist, sondern ein reines Herz. Swami sagte einmal: ,Wenn du deine
Hand erhebst, um zu dienen, zu helfen, zu trésten, einen anderen Menschen zu ermutigen, dann
erhebst du sie flr Gott, denn Gott ist in jedem Menschen.”

Diese Worte hallen stiandig in meinem Kopf wider, wahrend ich weiterhin Patienten, Studenten und
Gemeindemitgliedern diene. Jedes Lacheln, jedes trostende Wort, jede heilende Beriihrung wird zu
einem stillen Opfer zu seinen LotosfiiRen.

Transformationen zu seinen géttlichen FiiBen
Wenn ich auf meine Reise zurlickblicke, gibt es unzahlige Transformationen:
Von Angst zum Vertrauen: Swami lehrte mich, Angst durch Hingabe zu ersetzen.

Vom Selbst zum Dienen: Er erinnerte mich daran, dass meine medizinische Ausbildung nicht dem
personlichen Vorteil dient, sondern dazu, das Leiden anderer zu lindern.

47
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Von Individualitat zur Einheit: Der Dienst in internationalen medizinischen Camps hat mir gezeigt, dass
wir alle seine Kinder sind, vereint im Band der Liebe.

Vom Tun zum Sein: Uber das Handeln hinaus betonte Swami innere Reinheit, Demut und ihn selbst in
jedem Menschen zu sehen.

Diese Lektionen prigen mich weiterhin — nicht nur als Arztin, sondern auch als Mutter, Ehefrau,
Devotee und ewige Schiilerin zu seinen LotosfiiRen.

Fazit: Leben fiir Swami

Wenn ich heute auf Jahrzehnte des Segens zurlickblicke, wird mir klar, dass mein Leben selbst ein
Geschenk Swamis ist. Jeder Patient, dem ich diene, jeder Schiiler, den ich unterrichte, jedes Camp, das
ich organisiere, ist nicht mein Werk, sondern sein Werk. Er war die unsichtbare Hand hinter jeder
Entscheidung, die stille Kraft in jeder Prifung und die grenzenlose Freude in jedem Erfolg.

Wenn es eine Wahrheit gibt, die ich gelernt habe, dann diese: Das Leben wird nur dann sinnvoll, wenn
man es in seinem Dienst lebt.

Mogen wir alle weiterhin den Weg gehen, den er uns vorgezeichnet hat, mit Demut, Hingabe und
unerschitterlichem Engagement fiir seine goéttliche Mission der Liebe und des Dienens.

Zu seinen gottlichen FuRen finden wir nicht nur Frieden, sondern auch den wahren Sinn unseres
Lebens.

Dr. Geetha Kamath ist seit 1981 Hdmatologin und Onkologin in St. Petersburg, Florida. Seit 1975
nimmt sie an den jédhrlichen medizinischen Camps in Prasanthi Nilayam teil. Sie wurde mit
zahlreichen Preisen ausgezeichnet, darunter dem Frist Humanitarian Award, Outstanding Volunteer
in Healthcare, 2010, usw. Sri Sathya Sai Seva Samithi, Mangaluru, Indien, ehrte sie im November
2016 mit dem ,,Easwaramba Puraskar”-Preis.

INNEREN FRIEDEN ENTWICKELN

Dr. Ramesh M. Wadhwani

Einleitung

Wir leben in einer Welt von immenser Schonheit, die uns vom Allmachtigen geschenkt wurde.
Paradoxerweise ist dieselbe Welt jedoch zunehmend von Spaltung, Chaos und Unruhen gepragt. Der
Frieden, der einst untrennbar mit unserer Existenz verbunden schien, scheint nun unerreichbar.

Mit dieser Uberlegung méchte ich Erkenntnisse teilen, die Swami mir gnadigerweise hinsichtlich der
Bewahrung des inneren Friedens und der Uberwindung der dunkleren Tendenzen in uns offenbart hat.
Zunachst eine kurze personliche Perspektive.

Ich glaube, dass die Erosion des Friedens tief in dem allmahlichen Verfall unserer kollektiven
Wertesysteme verwurzelt ist — Prinzipien, die einst als moralischer Kompass fiir Gesellschaften auf der
ganzen Welt dienten. Im Laufe der Zeit wurden diese Werte verwadssert, verzerrt und in vielen Fallen

48
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



durch Krafte wie Ego, Zorn, Gier, Eifersucht, Boshaftigkeit, ungezligelte Begierden und anderes
radikalisiert.

Bewusst oder unbewusst prdagen und verstirken Individuen durch ihre Entscheidungen
Glaubenssysteme. Wenn sich diese Entscheidungen héaufen, beginnen sie, die Normen kleinerer
Subgesellschaften zu definieren. Diejenigen, die sich mit diesen Normen nicht identifizieren kénnen,
[6sen sich oft ab und bilden neue Gruppen, die ihre eigenen Werte widerspiegeln. Auf diese Weise teilt
sich die Gesellschaft in Gruppen, von denen jede ihr eigenes moralisches Geriist hat.

Diese Subgesellschaften entstehen aus der Reaktion, Reflexion und Resonanz ihrer kollektiven
Gedanken, Worte und Handlungen im taglichen Leben. Im Laufe der Zeit verfestigen sich diese,
unabhangig davon, ob sie in Tugend oder Laster verwurzelt sind, was es zunehmend schwieriger macht,
die Kluft zwischen ihnen zu tberbriicken.

Innere Freude kultivieren: Swamis Anleitung

Wenn wir Gber die Entscheidungen nachdenken, die wir treffen — und wahlen
Frieden statt Unruhe,

Freude statt Traurigkeit und

Gelassenheit statt Chaos —,

beginnen wir zu erkennen, wie unser innerer Zustand die Welt um uns herum pragt. Bewusst oder
unbewusst beeinflussen unsere Gedanken und Gefiihle die Gesellschaften, die wir schaffen, und
allmahlich erkennen wir eine zeitlose Wahrheit: Namlich, dass ewige Freude in uns liegt, nicht
auBerhalb von uns.

Swami hat einmal einen einfachen, aber wirkungsvollen Rahmen vorgeschlagen, um diese innere
Freude zu entwickeln und mit anderen zu teilen. Ich hatte das Gliick, dies wahrend einer der vielen
vertraulichen Trayee-Sitzungen in Brindavan zu hoéren. Hier ist eine kurze Zusammenfassung seiner
Botschaft, die ich verinnerlicht habe:

Erstens: Beuge den Korper

Lass das Ego aus keinem Grund seine Flligel ausbreiten; kultiviere stattdessen Demut, indem du deine
Pflichten aufrichtig erfllst — gegeniber dir selbst, deiner Familie und der Gesellschaft —, ohne dass dir
dein Ego im Weg steht. Wahre Demut entsteht in uns nur, wenn wir mit dem Bewusstsein der Einheit
handeln und das Géttliche in allem erkennen.

Zweitens: Ziigle die Sinne

Beobachte deine Sinne sorgfaltig. Flihren sie dich in die Irre? Wenn ja, korrigiere und ziigle sie. Bringe
sie durch bewusste Achtsamkeit und Disziplin ins Gleichgewicht. Diese Selbstregulierung ist flir die
innere Harmonie unerldsslich. Schlieflich lernen wir, in den meisten Situationen, wenn nicht sogar in
allen, ein perfektes Gleichgewicht zu bewahren.

Drittens: Beende den Mind

Um dies zu verstehen, illustrierte Swami es mit einer schdonen Analogie eines Schloss- und
Schliisselmechanismus: ,Wenn der Schliissel nach links gedreht wird, wird das Schloss verschlossen.
Und wenn der Schlissel nach rechts gedreht wird, wird das Schloss ge6ffnet. So ist im Menschen das
Herz das Schloss und der Mind fungiert als Schlissel. Wenn der Mind (Schlissel) sich der Welt
zuwendet, entwickelt das Herz natiirlich eine Bindung an vergangliche Objekte. Wendet man den Mind
(Schliissel) jedoch Gott zu, beginnt das Herz, Losgel6stheit zu entwickeln.”

49
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



In spiritueller Hinsicht bedeutet das Beenden des Minds, seine Unruhe zu beruhigen und ihn dem
Gottlichen zuzuwenden. Wenn der Mind mit weltlichen Ablenkungen befasst ist, erleben wir
Gebundenheit und mehr Unruhe. Wenn der Mind jedoch nach innen gerichtet ist — auf die Quelle —,
erleben wir Frieden und Gliickseligkeit. In diesem Zustand wird das Leben miihelos und Freude wird zu
unserem natirlichen Zustand.

Die Lektion

Aus dieser informellen Sitzung mit Swami habe ich gelernt, dass Frieden und Gleichmut erreichbar
werden, wenn wir unseren Geist trainieren, sich auf gottliche Gedanken zu konzentrieren, anstatt auf
die flichtigen Verlockungen der Welt, insbesondere in der heutigen Zeit, in der wir stindig mit
willkdrlichen Inhalten aus dem Internet bombardiert werden, sowohl guten als auch schlechten. Wir
miissen unseren Geist trainieren, Unwichtiges herauszufiltern und nur das anzunehmen, was gut fir
uns ist.

Zustand der Gelassenheit

Um nun vom Seelenfrieden zu einem tieferen Zustand der Gelassenheit zu gelangen, gab uns Swami ein
einfaches, aber sehr tiefgriindiges Mantra fiir unser tagliches Leben mit auf den Weg:

Daiva Preeti, Papa Bheeti und Sangha Neeti (Liebe zu Gott, Furcht vor der Siinde und Moral in der
Gesellschaft). Will man Moral in der Gesellschaft haben, sollte man Liebe zu Gott entwickeln. Wenn
man Gott liebt, wird man Furcht vor der Siinde haben.

Swami erinnerte uns oft daran:
Sag mir, mit wem du Umgang hast, und ich sage dir, wer du bist. — Sri Sathya Sai Baba
AbschlieBende Gedanken

In einer Welt, die zunehmend von Larm, Ablenkung und Spaltung gepragt ist, mag die Suche nach
Frieden wie ein ferner Traum erscheinen. Doch wie Swami uns so liebevoll erinnert, ist Frieden nicht
etwas, das aulRerhalb von uns zu finden ist — es ist ein Zustand, der in uns erweckt werden muss. Durch
die bewusste Ausrichtung unserer Gedanken, Worte und Handlungen und durch die Entscheidung fiir
Demut, Disziplin und Hingabe als Lebensweise beginnen wir, die Stille wiederzuentdecken, die seit
unserer Geburt immer in uns gewesen ist.

Jeder Moment bietet eine Wahl: zu reagieren oder zu reflektieren, nach aullen zu driften oder sich
nach innen zu wenden. Wir wahlen den Weg der inneren Transformation — wenn wir den Korper
beugen, die Sinne heilen und den Geist zur Ruhe bringen — erheben wir nicht nur uns selbst, sondern
werden auch zu Instrumenten des Friedens in der Welt um uns herum.

Mogen wir mit seiner Gnade diesen Weg aufrichtig gehen, unterstiitzt von guter Gesellschaft, geleitet
vom Licht des Gewissens und verankert in der Liebe zum Go6ttlichen. Denn in diesem heiligen Raum in
unserem Inneren, unberihrt von der Welt, liegt die ewige Freude, nach der wir alle suchen.

Der Autor, seit mehr als vier Jahrzehnten ein glithender Devotee Bhagawans, dient derzeit der SSSSO-
GC, Zone 1, als Berater. Als Griinder und CEO von Sai Systems International, einem Technologie- und
Gesundheitsunternehmen in den USA, hat er sein Fachwissen in Projekte der Sri Sathya Sai
Krankenhduser, Institute, Sai-Schulen und Seva-Organisationen in Indien, den USA und mehreren
anderen Lédndern eingebracht.

50
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



DIE HERRLICHKEIT SEINER MISSION

Im jungen Alter von 21 Jahren verkiindete Bhagawan Sri Sathya Sai Baba seine gottliche Mission, die
1956 mit einem Krankenhaus in Puttaparthi zur Versorgung der Unterprivilegierten Gestalt annahm. In
Anerkennung der Bedeutung von Bildung griindete er Hochschulen fir Frauen (Anantapur, 1968) und
Manner (in der Ndahe von Bangalore). Seine Mission Uberschreitet religiose Grenzen und betont die
innere Gottlichkeit des Menschen durch universelle menschliche Werte — Wahrheit, rechtes Handeln,
Frieden, Liebe und Gewaltlosigkeit sowie Harmonie mit der Natur. Um dieses wachsende Werk der
Liebe, des Dienens und der spirituellen Erhebung fiir die Armen und Notleidenden zu unterstiitzen,
wurden spezielle Stiftungen und Organisationen gegriindet.

Der Sri Sathya Sai Central Trust (SSSCT) bietet kostenlose Gesundheitsversorgung, Hilfe fiir die Armen,
Bildung und andere Dienstleistungen von allgemeinem 6ffentlichem Nutzen.

Das Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning (SSSIHL), eine als Universitdt anerkannte Einrichtung,
bietet kostenlose, wertebasierte Bildung an.

Der Sri Sathya Sai Sadhana Trust (SSSST) spielt eine wichtige Rolle bei der Verbreitung spiritueller
Bildung und dient als unverzichtbares Unterstlitzungssystem, das den reibungslosen Betrieb des SSSCT
und des SSSIHL ermoglicht.

Die Sri Sathya Sai Seva Organisations (SSSSO) sind im ganzen Land vertreten und bieten die
notwendige Grundlage, Struktur und Richtlinien fiir die effektive Umsetzung der egalitdaren Mission von
Bhagawan Baba durch Balvikas- und Pre-Sevadal-Programme. Sevadal-Aktivititen, Mahila Vibhag-
Aktivitdten, Satsang (Studienkreise), Prabhat Pheri, spirituelle Aktivititen, Bhajans, medizinische
Camps, Grama Seva, kostenloser Unterricht, Blutspende-Camps, Verteilung von Prothesen,
Lebensmitteln, Artikeln des taglichen Bedarfs, Unterkiinften und Kleidung, Hilfe bei Naturkatastrophen
wie Erdbeben, Uberschwemmungen, Tsunamis usw.

Die Sri Sathya Sai-Mission umfasst Projekte und Initiativen in den folgenden Schliisselbereichen:

Gesundheitswesen: Die Mission bietet kostenlose, hochwertige medizinische Versorgung durch
allgemeine und hochspezialisierte Krankenhduser, mobile Krankenhausdienste, die bis vor die Haustir
der Menschen gebracht werden, und medizinische Camps im In- und Ausland. Durch diese Initiativen
wird die Versorgung mit Mitgefiihl, Engagement und spirituellen Werten gewahrleistet. Die Mission
zielt darauf ab, allen Menschen — unabhéangig von Kaste, Glaubensbekenntnis, Religion oder finanzieller
Situation — in einer Atmosphare der Liebe und ganzheitlichen Heilung zu dienen, die Kérper, Geist und
Seele anspricht.

Im Zeitraum 2023-24 werden die Einsparungen fiir die Gesellschaft durch die geringeren medizinischen
Kosten fiir Patienten, die in den beiden hochspezialisierten Krankenhdusern behandelt werden, auf
168,5 Crores (1 Crore entspricht 10 000 000 INR) geschatzt (berechnet nach CGHS-Satzen). Seit ihrer
Grindung belduft sich dieser Betrag auf unglaubliche 3.600 Crores. Wiirde man die Marktkosten fir
Behandlungen in Krankenhdusern mit vergleichbarem Ausstattungs- und Leistungsniveau
bericksichtigen, waren die Einsparungen noch weitaus hoher als diese Zahlen.

Das Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences in Prasanthigram fiihrte 15.85.994 ambulante
Konsultationen und 32.454 Operationen/Eingriffe durch (Daten von November 1991 bis Marz 2025).

Das Sri Sathya Sai Institute of Higher Medical Sciences in Whitefield (Bengaluru) behandelte 18.70.434
ambulante Patienten und fuhrte tGber 1.44.488 Operationen/Eingriffe durch (Daten von Januar 2001 bis
Mérz 2025).

51
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sri Sathya Sai General Hospital, Whitefield (Bengaluru): Es wurden fast 3.500 Operationen und Eingriffe
durchgefiihrt und fast 1.37.000 ambulante Patienten behandelt.

Sri Sathya Sai General Hospital, Puttaparthi: Der tdgliche ambulante Dienst versorgt 800 bis 1.000
Patienten mit einer Vielzahl von medizinischen Problemen. Die Notfallmedizin ist rund um die Uhr im
Einsatz und ein Segen fiir Patienten mit akuten Problemen.

Sri Sathya Sai Divyangjan Seva: Das Projekt zielt darauf ab, Menschen mit Behinderungen zu starken,
indem es ihnen modernste endoskelettale Prothesen zur Verfligung stellt, die ihnen Halt geben und
ihnen ein erfiillteres Leben ermdoglichen.

Das Sri Sathya Sai Mobile Hospital ist ein einzigartiges Modell fiir die Gesundheitsversorgung in
landlichen Gebieten, das in den letzten 18 Jahren lber 1 Million Menschen in 350 Dorfern rund um den
Bezirk Sri Sathya Sai in Andhra Pradesh versorgt hat. Es bietet kostenlose, hochwertige und umfassende
Versorgung durch 250 ehrenamtliche Arzte aus 15 Fachgebieten, unterstiitzt durch Diagnostik vor Ort,
eine breite Palette von Medikamenten und Nachsorge im Krankenhaus. Dieses Modell, das alle
Beschwerden der Bevolkerung behandelt, ist ein nationaler und internationaler MaRstab fir
hochwertige Gesundheitsversorgung und wird von den Sri Sathya Sai Seva Organisationen in anderen
Bundesstaaten als Teil eines nationalen Gesundheitssystems (,,Sri Sathya Sai Ideal Healthcare Services”)
nachgeahmt.

Die Sri Sathya Sai Healthcare Mission trug auch zur Gesundheitsinfrastruktur bei, indem sie wahrend
der Covid-19-Pandemie Einrichtungen schuf, um die von der Krise Betroffenen zu unterstitzen. Als die
Epidemie virulent wurde, wurde ein separates Covid-Krankenhaus mit 120 Betten eingerichtet, um
Covid-Patienten rund um die Uhr vollig kostenlos zu versorgen. Dieses Covid-Krankenhaus war mit
hochqualifizierten und kompetenten Arzten besetzt, die mit héchstem Engagement arbeiteten, ohne
sich um ihre eigene Gesundheit oder ihr Familienleben zu kimmern. Dieses Krankenhaus versorgte
viele Tausende von Covid-Patienten aus verschiedenen Bezirken rund um den Bezirk Sri Sathya Sai.

Educare: Die Mission betreibt ein Netzwerk von Bildungseinrichtungen, von Grundschulen bis hin zu
Universitdten, die Wert auf Charakterbildung und wertebasierte Bildung legen. Das Konzept von
»,Educare” betont die Forderung innerer Werte wie Wahrheit, Rechtschaffenheit, Frieden, Liebe und
Gewaltlosigkeit sowie hohe akademische Exzellenz. Dies wird den Schiilern véllig kostenlos angeboten.
Etwa 5.000 Schiler blihen jedes Jahr in einer sehr freundlichen Atmosphdre mit einem
durchschnittlichen Lehrer-Schiler-Verhaltnis von 1:14 auf. Die durchschnittlichen Ausgaben pro Jahr
belaufen sich auf etwa 23.600 Rupien fiir jeden Schiiler und 253.000 Rupien fiir jeden Studenten.

Darliber hinaus unterstitzt der Sri Sathya Sai Central Trust Schulen, die von der Sri Sathya Sai Seva
Organisation in verschiedenen Bundesstaaten Indiens betrieben werden.

Das Sri Sathya Sai Vidya Vahini (SSSVV)-Programm, das 2010 ins Leben gerufen wurde, bietet
kostenlose, ganzheitliche Bildung unter Einsatz von Technologie, um unterversorgte Gebiete zu
erreichen. Es wird von Freiwilligen getragen und zielt darauf ab, verantwortungsbewusste,
dienstleistungsorientierte Blirger hervorzubringen. Alle Bildungsangebote sind vollig kostenlos und
ohne Gewinnabsicht, was den karitativen Charakter des Trusts unterstreicht. Diese Initiative zielt darauf
ab, Lehrer in landlichen Gebieten durch die Bereitstellung von Technologie, Inhalten, Schulungen und
Lehrmitteln zu starken.

Sri Sathya Sai Balvikas ist ein wertebasiertes Bildungsprogramm, das die spirituelle, moralische und
ethische Entwicklung von Kindern durch die fiinf menschlichen Werte — Wahrheit, Rechtes Handeln,
Frieden, Liebe und Gewaltlosigkeit — fordert. Geleitet vom Sri Sathya Sai-Motto ,Friih beginnen,
langsam fahren, sicher ankommen” schafft es von klein auf eine starke Grundlage fiir Charakter und
Disziplin. Allein in Indien erreicht das Programm Uber 430.000 Schiler durch 18.000 Zentren und

52
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



20.000 Gurus, wobei mehr als 300.000 Kinder Zertifikate erhalten haben. Die Initiative hat auch globale
Auswirkungen.

Sri Sathya Sai Centre for Human Values: Im November 2017 wurde das Sri Sathya Sai Centre for Human
Values (SSSCHV) gegriindet, um das Studium und die Praxis menschlicher Werte durch Forschungs- und
Ausbildungsprogramme zu fordern. Sein Ziel ist es, ein ganzheitliches Verstandnis menschlicher Werte
auf der Grundlage der Sri Sathya Sai-Literatur zu fordern, die die Essenz der spirituellen Lehren aus
wichtigen Texten und Philosophien zusammenfasst. Die Arbeit des Zentrums zielt darauf ab, das
Verstandnis und die Anwendung dieser Werte im personlichen, gesellschaftlichen und beruflichen
Leben zu vertiefen. Die vom SSSCHV durchgefiihrten Schulungsprogramme fir 1AS-, IPS- und IFOS-
Beamte wurden vom Sri Sathya Sai Centre for Human Values (SSSCHV) des Sri Sathya Sai Central Trust
und der Schulungsabteilung des Ministeriums fir Personal und Schulung (DoPT), Ministerium fir
Personal, o6ffentliche Beschwerden und Pensionen der Regierung von Indien in Prasanthi Nilayam,
Puttaparthi, organisiert. Mehrere Gruppen von Beamten im aktiven Dienst, vom stellvertretenden
Sekretar bis zum zusatzlichen Hauptsekretar, aus 10 verschiedenen Bundesstaaten des Landes, die vom
DoPT nominiert wurden, nahmen an der Schulung teil.

Wasserprojekt — Eine Lebensader der Liebe: Die Mission fiihrt Wasserprojekte durch, um landliche
Gemeinden mit sauberem Trinkwasser zu versorgen. Die Gesamtkosten des Projekts belaufen sich auf
683 Crores und kommen 3.19 Millionen Menschen sowie der Bevdlkerung von Chennai zugute.

Anantapur-Projekt (1995-1997): Das Sri Sathya Sai-Wasserprojekt wurde ins Leben gerufen, um die
chronische Wasserknappheit und Fluoridverseuchung in Anantapur, Andhra Pradesh, zu bekampfen. Es
umfasst 731 Dérfer und kostete 3.000 Millionen Rupien. Uber 1,25 Millionen Menschen profitierten
von sicherem Trinkwasser, das Uber Rohrleitungen, Reservoirs, Bohrbrunnen und Speichertanks
bereitgestellt wird. Das Projekt wurde in nur 18 Monaten realisiert und von der indischen Regierung als
Vorbild flir private Initiativen im Bereich des 6ffentlichen Wohls gelobt.

Phase 2 (2013): Umfasste 118 weitere von Fluorid betroffene Dorfer in Puttaparthi, Bukkapatnam und
Kothacheruvu. Das 800-Millionen-Projekt, das 250.000 Menschen zugute kommen sollte, umfasste
umfangreiche InfrastrukturmaBnahmen wie eine 10-MLD-Klaranlage, Sammelbecken und 411 km
Rohrleitungen.

Medak und Mahbubnagar (2001): Versorgung von 320 von Fluorid und industrieller Verschmutzung
betroffene Dorfer mit sicherem Wasser, wovon 1 Million Menschen profitierten, Kosten 530 Millionen.
Das Wasser wurde aus den Fliissen Krishna und Manjeera bezogen.

Chennai-Wasserprojekt (2002-2004): Bhagawan renovierte den verfallenen Kandaleru-Poondi-Kanal
und stellte so sicher, dass Wasser aus dem Krishna-Fluss Chennai erreichte, wodurch die schwere
Wasserkrise der Stadt gelindert wurde. Das ,Sai Ganga”-Projekt umfasste anspruchsvolle Bauarbeiten,
wurde in 16 Monaten fertiggestellt und versorgte Millionen Menschen in Chennai.

Godavari-Distrikte-Projekt (2007): Umfasst 452 Stammes- und Bergdérfer in den Distrikten East und
West Godavari. Es nutzt Wasser aus den Flissen Godavari und Pamuleru, fortschrittliche Filtersysteme
und 1.175 km Rohrleitungen, um liber 700.000 Menschen mit sicherem Trinkwasser zu versorgen.

All diese monumentalen Projekte wurden vom Sri Sathya Sai Central Trust kostenlos durchgefiihrt und
zur Instandhaltung an die Regierung Ubergeben. Das Besondere an diesen Initiativen war ihre
Schnelligkeit, ihr Umfang und ihre Selbstlosigkeit, angetrieben von Bhagawan Sri Sathya Sai Babas
Mitgefiihl und seiner Vision fir das universelle Wohl.

Das Sri Sathya Sai Solarstromprojekt zielt darauf ab, im Rahmen verschiedener offentlicher
Wohlfahrtsinitiativen in den Bereichen Bildung, Gesundheitswesen und Versorgungsunternehmen auf
erneuerbare Energien umzustellen. Beginnend mit einer 100-kWp-Solaranlage im Whitefield Hospital

53
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



wurde das Projekt auf eine Kapazitat von 6100 kWp an mehreren Standorten ausgeweitet. Das Projekt
hat die Energiekosten um bis zu 50 % gesenkt und erhebliche CO2-Emissionen vermieden. Zu den
Vorteilen gehoren erhebliche Energieeinsparungen, die Forderung sauberer Energie und der Schutz der
Umwelt durch die Vermeidung von Abholzung. Das Solarstromprojekt ist eine der grofiten
Installationen von Solarmodulen durch eine gemeinniitzige Stiftung.

Sozialfiirsorge: Die Mission umfasst eine Vielzahl von sozialen Aktivitaten, darunter Katastrophenhilfe,
Gemeindeentwicklung und Unterstlitzung benachteiligter Menschen. Die Sri Sathya Sai Seva
Organisations (SSSSO) sind ein internationales Netzwerk von ehrenamtlichen Organisationen, die sich
durch eine Vielzahl von Sozialinitiativen flir die Menschheit engagieren. Diese Aktivitdten sind tief in
den Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba verwurzelt und legen den Schwerpunkt auf selbstloses
Dien, Liebe und Mitgefiihl gegeniber allen Wesen.

Die Tatigkeitsbereiche der Organisation umfassen Bildung, Gesundheitsversorgung, Wasserversorgung,
Katastrophenhilfe, Umweltschutz und ganzheitliche Gemeindeentwicklung. Mit einer Prasenz in 28
Bundesstaaten und iiber 460 Distrikten in ganz Indien besteht die Organisation aus mehr als 2.900
Samithis und 3.700 Bhajan Mandalis, die liber 600.000 engagierte Mitglieder aktiv in ihre Mission
einbinden, die Gesellschaft durch Liebe und Dienst am Nachsten zu verbessern und zu verdandern.

Katastrophenbhilfe: Die Sri Sathya Sai Seva-Organisationen stehen bei Naturkatastrophen an vorderster
Front, um Katastrophenhilfe zu leisten. Die Reaktion der Organisation basiert auf den Prinzipien des
selbstlosen Dienens und des Mitgefiihls und konzentriert sich sowohl auf sofortige als auch auf
langfristige WiederaufbaumalRnahmen.

Sofortige Hilfe:

Bereitstellung von lebensnotwendigen Giitern: Bei Naturkatastrophen (wie Uberschwemmungen,
Erdbeben, Wirbelstiirmen usw.) arbeiten Freiwillige unermidlich daran, Lebensmittel, Wasser, Kleidung
und medizinische Hilfsgliter an die Betroffenen zu verteilen.

Medizinische Hilfe: Das medizinische Team der Organisation leistet medizinische Notfallversorgung,
richtet mobile medizinische Camps ein und behandelt die durch die Katastrophe Verletzten oder
Erkrankten.

Unterkunft und Rehabilitation: Die SSSSO hilft bei der Bereitstellung von Notunterkinften fir
obdachlos gewordene Einzelpersonen und Familien und leistet langfristige Hilfe beim Wiederaufbau
von Hausern und Lebensgrundlagen.

Einige Beispiele der Katastrophenhilfe:

Erdbeben in Gujarat 2001. Im Januar 2001, nach dem verheerenden Erdbeben in Bhuj, Gujarat,
schickte Bhagawan Sri Sathya Sai Baba 30 Lastwagen mit Hilfsglitern, darunter 1.200 Zentner Getreide,
100.000 Kleidungsstiicke, Zelte und Decken. Die Freiwilligen des Sevadal verteilten diese Hilfsgiiter an
die betroffenen Opfer und leisteten ihnen in ihrer Not unverzichtbare Unterstitzung.

Tsunami im Indischen Ozean 2004: Die Sri Sathya Sai Seva Organisationen reagierten schnell und
leisteten Soforthilfe, darunter Lebensmittel, Kleidung und medizinische Versorgung. Spater
Ubernahmen sie den langfristigen Wiederaufbau, bauten Hauser und stellten die betroffenen
Gemeinden wieder her.

Uberschwemmungen in Uttarakhand 2013: Die SSSSO leistete Unterstiitzung in Form von
Notfallhilfsglitern und medizinischer Hilfe. Spater Ubernahm sie die Verantwortung fiir den
Wiederaufbau von Hausern und Infrastruktur.

54
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Hilfe nach Wirbelstiirmen: Die Organisation war in Regionen aktiv, die von Wirbelstiirmen heimgesucht
wurden, darunter in Bundesstaaten wie Andhra Pradesh, Odisha und Westbengalen, und leistete
sowohl kurzfristige Hilfe als auch langfristige Unterstiitzung beim Wiederaufbau.

Hochwasserhilfe in Odisha: Wohnungsbauprojekt: Nach den Uberschwemmungen in Odisha, durch die
Uber 4 Millionen Menschen obdachlos wurden, startete der Sri Sathya Sai Central Trust unter Babas
Anleitung Hilfs- und Wohnungsbauprojekte in den am starksten betroffenen Distrikten — Cuttack,
Kendrapara und Puri. Bis Marz 2009 waren 200 hochwasserresistente Hauser fertiggestellt, und bis
November wurden 700 Hiuser in 16 Dérfern fertiggestellt. Nach neuen Uberschwemmungen im Jahr
2013 wurden in einer zweiten Phase weitere 300 Hauser in Keonjhar, Kendrapada und Jajpur gebaut,
womit Babas Vision von 1.000 Hausern erfillt wurde. Die Regierung von Odisha ehrte den Trust spater
am Disaster Preparedness Day (Tag der Katastrophenvorsorge) und wirdigte damit seinen humanitéren
Einsatz. Inspiriert von dieser Initiative bauten die Dorfbewohner sogar einen Tempel fir ihre lokale
Gottheit.

Ragi-Malz-Initiative (Ragi Jawa): Der Trust stellt der Regierung von Andhra Pradesh kostenlos Ragi-
Mehl und Jaggery zur Verfligung, um ein nahrhaftes Getrank (Ragi Jawa) fir etwa 3,8 Millionen Schiiler
zuzubereiten, die in etwa 44.392 Schulen in 26 Distrikten von Andhra Pradesh lernen.

Sri Sathya Sai Prema Tharu ist eine globale Initiative, deren Ziel es ist, bis 2025 10 Millionen Baume zu
pflanzen, als hundertjahriges Geschenk an Sri Sathya Sai Baba. Die in Puttaparthi ins Leben gerufene
Initiative fordert die weltweite Beteiligung lber eine Webplattform und eine App, lUber die gepflanzte
Bdaume registriert und verfolgt werden kénnen, wobei der Schwerpunkt auf Umweltschutz und
gesellschaftlichem Engagement liegt.

Deenajanoddharana Pathakam: Baba weihte das Sri Sathya Sai Deenajanoddharana Pathakam ein, ein
Programm, in dessen Rahmen Wohneinheiten flr mittellose und verwaiste Kinder aus den
schwdcheren Schichten der Gesellschaft gebaut wurden. Kostenlose Unterkunft, Verpflegung, Kleidung,
Bildung und andere Dinge des taglichen Bedarfs wurden bereitgestellt. Aulerdem wurde hier eine
Schule gebaut, in der die Kinder eine formale Ausbildung erhalten und auch Computerkenntnisse
vermittelt werden. Dieses Projekt hat durch die SSSSO auch dhnliche Projekte in anderen Distrikten von
Andhra Pradesh inspiriert.

Altenheime: Der Trust und die SSSSO betreiben Vriddhashramas (Altenheime). Die Bewohner erhalten
vollig kostenlos Unterkunft, Verpflegung und medizinische Versorgung.

Swachh Bharat-Initiativen: Die SSSSO hat die Swachh Bharat Abhiyan durch regelmaRige
Sauberkeitskampagnen, Aufklarungskampagnen zum Thema Hygiene und die Beteiligung der
Bevolkerung in ganz Indien unterstiitzt. Freiwillige aus den Sai-Zentren haben Dorfreinigungen,
Abfallentsorgung und Hygieneaufklarung durchgefiihrt — ganz im Sinne der Botschaft von Bhagawan Sri
Sathya Sai Baba: ,Sauberkeit kommt gleich nach Gottesfurcht.” Seit 2018 hat das Ministerium fir
Personalentwicklung (MHRD) das Potenzial des SSSIHL erkannt und um Unterstlitzung bei der
Umsetzung des Swachh-Aktionsplans (SAP) in nahe gelegenen adoptierten Dérfern gebeten.

Zusatzlich zu den vielen anderen Hilfsaktivitdten, die weltweit durchgefiihrt werden, haben zahlreiche
nationale und internationale Gremien im Rahmen der sich standig erweiternden Mission der Liebe und
des Mitgefiihls fiir alle Wesen von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba die tiefgreifende Wirkung seiner
Arbeit anerkannt und gewdurdigt.

Anerkennung durch die Planungskommission Indiens: Der Neunte Fiinfjahresplan (Band 2, Teil 3.7.43)
der Planungskommission Indiens wiirdigte den Sri Sathya Sai Central Trust fiir seine auBergewdhnliche
private Initiative zur Durchfiihrung eines 25-Millionen-Wasserprojekts, von dem 730 von Diirre und
Fluorid betroffene Dorfer in Anantapur, Andhra Pradesh, in nur 18 Monaten profitierten — ohne jegliche

55
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



staatliche Finanzierung. (Diese Anerkennung bezieht sich speziell auf die erste Phase des
Trinkwasserprojekts in Anantapur.)

Zwei Gedenkbriefmarken des Postministeriums: In Anerkennung der gewaltigen humanitdren Dienste
Bhagawan Sri Sathya Sai Babas — insbesondere seiner Initiativen zur Versorgung landlicher Gemeinden
mit sicherem Trinkwasser — gab das Postministerium der indischen Regierung am 23. November 1999
eine Gedenkbriefmarke und einen Postumschlag heraus. Als weitere Ehrung seines Lebens und
Vermdachtnisses wurde am 23. November 2013 eine weitere Gedenkbriefmarke herausgegeben, die die
nationale Anerkennung seiner beispiellosen Verdienste um die Gesellschaft bekraftigt.

Beraterstatus beim Wirtschafts- und Sozialrat der Vereinten Nationen (ECOSOC): Am 24. Juni 2020
gewdhrte der Wirtschafts- und Sozialrat der Vereinten Nationen (ECOSOC) dem Sri Sathya Sai Central
Trust den Sonderberaterstatus. Dieser prestigetrachtige Status wirdigt die weitreichenden
humanitdren Bemiihungen des Trusts in den Bereichen Gesundheitswesen, Bildung und o6ffentliches
Wohl. Er befahigt den Trust, aktiv mit UN-Gremien zusammenzuarbeiten, Fachwissen einzubringen und
an internationalen Foren teilzunehmen, die mit seinen Dienstleistungsbereichen in Einklang stehen.

Dr. Michael Nobel, Vorsitzender der Appeal of the Peace Prize Laureates Foundation, erklarte: ,Ich
habe so etwas noch nirgends auf der Welt gesehen. Es ist ein wunderbares Gefiihl, weit entfernt von
der nationalen Gesundheitsversorgung im Westen, die nicht sehr gut zu funktionieren scheint. Das
Beeindruckende an dem von Bhagawan Sai Baba gegriindeten Krankenhaus ist die Kombination der drei
Aspekte: modernste Technologie, kostenlose medizinische Behandlung und die Heilkrafte seiner
Gegenwart, die den Patienten den festen Glauben vermitteln, dass sie gesund werden.”

Gedenkmiinze im Wert von 100 Rupien (2025): Die indische Regierung gab eine Gedenkmiinze im
Wert von 100 Rupien heraus, um den hundertsten Geburtstag von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba zu
feiern und sein zeitloses Verméchtnis und seine beispiellosen Beitrdge zur Férderung der Menschheit
zu wirdigen.

In Anerkennung der Verdienste von Sri Sathya Sai um die Gesellschaft in vielen Teilen des Landes,
insbesondere im Bundesstaat Andhra Pradesh, hat die Landesregierung von Andhra Pradesh die
Feierlichkeiten zum 100. Geburtstag von Sri Sathya Sai am 23. November 2025 offiziell auch zur
staatlichen Veranstaltung erklart.

In Fortsetzung dieser vielfaltigen Seva-Anitiativen — die kostenlose Bildung, Gesundheitsversorgung und
Sozialfiirsorge umfassen — spielen die Sri Sathya Sai Trusts eine zentrale Rolle bei der Umsetzung der
Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. Diese Bemiihungen werden von engagierten Freiwilligen in
ganz Indien und im Ausland durchgefiihrt, unterstiitzt von Mitarbeitern, die sich dem Dienen
verpflichtet fihlen und einer minimalen Anzahl von bezahlten Mitarbeitern, die alle ihre Zeit im Geiste
der Hingabe zur Verfligung stellen.

SRI SATHYA SAlI ASHTOTTARASHATA NAMAVALI

7. Om Sri Sai Sadhu Vardhanaya Namah

,ardhanaya” bedeutet ,derjenige, der fordert”. ,Sadhu” steht fir Tugend, Rechtschaffenheit,
Frommigkeit und Vollkommenheit. Baba fordert in denen, die er auswahlt (das heildt in denen, die das
Glick haben, seine Fiihrung anzunehmen und ihn zu suchen, wie sie es glauben), alle tugendhaften

56
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Eigenschaften. Er besteht auf ,Praxis” und ,Erfahrung”, auf ,,Charakter” als Frucht des Sadhana und auf
»~Tugend” als dem siifen Saft, der die Frucht erfiillt. Er hat gesagt, dass der Satz in der Gita ,Paritranaya
Sadhunam” (zum Schutz der Sadhus) (Kap. IV, Yoga des Wissens, ,Wann immer die Rechtschaffenheit
im Niedergang begriffen ist und die Ungerechtigkeit auf dem Vormarsch ist, nehme ich eine Form an,
um die Tugendhaften zu schiitzen, die Ubeltiter zu vernichten und den Dharma auf eine feste
Grundlage zu stellen werde ich von Zeitalter zu Zeitalter geboren”) sich nicht auf Sadhus in
ockerfarbenen Roben bezieht, sondern auf gute Menschen, die sich von weltlichen Freuden und
weltlichen Dingen gel6st haben. Es gibt zahlreiche Beispiele dafiir, wie er die durch Ungerechtigkeit
verursachten Wunden geheilt hat. Verehre deine Eltern, ehre deine Lehrer, respektiere Altere und
Gelehrte, suche nach Moglichkeiten, anderen zu dienen, verbreite Freude und Zufriedenheit, gib dich
nicht der Verleumdung hin, ignoriere die Fehler anderer, rihme nicht deine eigenen Verdienste, richte
deine Aufmerksamkeit auf den Sai, der in jedem anderen Lebewesen ist; das sind die Anweisungen, die
er gibt. Diese werden die Sadhu-Eigenschaften in uns entwickeln. Er liebt und zieht gute Menschen
aller Kasten, Lander und Rassen zu sich. So sind alle dazu aufgefordert, die eigenen Fehler und Laster zu
untersuchen und in jeder Hinsicht besser zu werden, damit man seine Liebe erlangen kann; Er
durchschaut Heuchelei und Schwindel; es ist unmoglich, sein Vertrauen durch Prunk oder duRere
Zeichen der Glte oder Reinheit zu gewinnen; Er kann nur mit echter, bestandiger Aufrichtigkeit
zufrieden gestellt werden.

,»SPIELE DAS SPIEL, SEI GLUCKLICH”

Dana Gillespie

Ich ahnte nicht, dass sich mein Leben fir immer verdndern wirde, als ich das Buch ,Man of Miracles”
von Howard Murphet aufschlug. Drei Wochen spéater saRR ich im Flugzeug nach Puttaparthi und
erwartete, dass Sai Baba sagen wiirde: ,Willkommen, ich habe auf dich gewartet”, aber stattdessen
ignorierte er mich 12 Jahre lang. Ich besuchte ihn ein- oder zweimal im Jahr, oft nur fiir zwei Wochen,
und saR immer im hinteren Teil der Sai Kulwant Hall, und das reichte mir, denn ich war einfach so
gliicklich, dort zu sein und Swami aus der Ferne zu sehen.

Meine Besuche in Puttaparthi

All dies dnderte sich, nachdem ich meine erste Bhajan-CD aufgenommen hatte, denn dann bat mich Sri
Sathya Sai Baba, fast zu jedem Geburtstag zu singen, einschlieRlich der groRen, dem 70., 75. und 80.,
alle im Hill View Stadium. Zuerst hatte ich angenommen, dass Swami wollte, dass ich Bhajans singe,
aber mir wurde gesagt: ,Nein, er mochte, dass du deine westliche Musik singst.” Zunachst beunruhigte
mich das sehr, da ich bemerkt hatte, dass in den ersten Jahren nur wenige Musik auffiihrten, die keine
Bhajans waren, aber Swami war immer so freundlich und sagte mir, ich solle weiterhin das tun, was aus
dem Herzen kommt, und da ich mich immer zum Rhythmus bewegt habe, wenn Musik gespielt wurde,
beflirchtete ich, dass diese Art der Bewegung nicht ohne Weiteres akzeptiert werden wirde, aber der
Herr kam in seiner Gnade auf die Mannerseite der Veranda und begann, sich genau so zu bewegen, wie
ich mich auf der Biihne bewege, und er sagte: ,Schaut euch Dana an, sie tanzt immer so“, und natdirlich
schwang er sich mit weitaus groRerer Anmut! Ich habe aufgehort zu zdhlen, wie oft er mich in den
kleinen Interviewraum gerufen hat, und ich hatte nie Fragen an ihn, da ich wusste, dass er alles weiR,
was in meinem Herzen ist. Einmal jedoch bat Swami mich, ihm eine Frage zu stellen, und alles, was mir

57
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



einfiel, war: ,Swami, was ist der Sinn dieses Lebens?“ Die Antwort, die er mir gab, ist so einfach und
doch so wichtig. Er sagte nur: ,Spiele das Spiel, sei gliicklich.”

Flinf wichtige Worte, die ich nie vergessen werde und nach denen ich zu leben versuche. Da ich aus
dem Westen stamme, musste ich so viel lernen, und selbst zu seinem 75. Geburtstag im riesigen Hill
View Stadium kam ich in einem Shalwar Kameez und Dupatta auf die Bihne, aber spater in dieser
Woche schenkte mir Swami acht Saris. Das war eine sehr deutliche Botschaft, dass ich mich in
Puttaparthi etwas eleganter kleiden sollte. Ein anderes Mal sagte er mir in seinem kleinen
Interviewraum, dass er mir Schatze der Weisheit und Hingabe schenken wiirde, die ich in die ganze
Welt tragen wiirde. Ich war mir nicht ganz sicher, was er damit meinte, aber innerhalb von sechs
Monaten wurde ich an so viele erstaunliche Orte auf der ganzen Welt geschickt, um zu singen und liber
Swami zu sprechen, was ich immer noch gerne tue, zwischen meinen eigenen Konzerten. Was fir
Momente der Gliickseligkeit!

Die Wunder, die ich in meinem Leben erlebt habe

Die Leute sprechen tber die Wunder, die Swami vollbracht hat, aber fiir mich ist das groRte und beste
Wunder die Verwandlung, die in meinem Herzen und meiner Seele stattgefunden hat. Er hat mich
langsam zu dem Menschen gemacht, der ich heute bin, ganz anders als in meinen Rock-n‘-Roll-Jahren
in den 60er und 70er Jahren, obwohl ich keine Minute dieser verriickten Zeit missen mochte! Er hat
mich auch einige Male vor dem Tod bewahrt! Einmal wollte ich mein Flugticket auf den Tag nach dem
urspriinglich gebuchten umbuchen, und die Fluggesellschaft sagte, dies sei unmoglich, da alle
Computer im Biliro von Indian Airlines seit einer Woche ausgefallen waren. Aber ich sall in dem leeren
Biiro der Fluggesellschaft, betete zu Swami, die Computer sollten wieder anspringen, und zehn
Minuten spater funktionierten sie alle wieder, und mein Ticket wurde umgebucht. Als ich das Biro
verliel3, fielen die Computer wieder aus! Ich weil} also, dass er mir in diesem Fall geholfen hat, denn der
Flug, mit dem ich urspriinglich hatte fliegen sollen, stiirzte auf dem Weg nach Bengaluru ab und viele
Menschen an Bord kamen ums Leben.

Ein anderes Mal war ich fest entschlossen, zu seinem Geburtstag nach Puttaparthi zu kommen, aber ich
war sehr krank, und gerade als ich ins Flugzeug steigen wollte, sagte eine Stimme in meinem Kopf ganz
klar und laut: ,Steig nicht in dieses Flugzeug.” Natlirlich gehorchte ich, und innerhalb von drei Stunden
lag ich auf dem Operationstisch und wurde in letzter Minute gerettet, denn wenn ich in das Flugzeug
gestiegen ware, hatte es keine Hilfe gegeben. Deshalb achte ich jetzt sehr darauf, auf die innere Stimme
zu hoéren, und jedes Mal, wenn ich meinen Mund zum Singen 6ffne, stelle ich sicher, dass ich die
goldene Halskette trage, die er mir gegeben hat, als er sagte: ,,Das soll deine Stimme schiitzen.” Und bis
jetzt hat es immer funktioniert!!!

Danke, Swami, dass du durch mich singst. Das ist alles, was ich mir in diesem Leben jemals gewiinscht
habe.

Die Autorin, eine international gefeierte Sdngerin, Songwriterin und Schauspielerin, hat 74 Alben
veréffentlicht, darunter neun Bhajan-Alben mit religiésen Liedern. Seit iiber 45 Jahren ist sie eine
Devotee von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba und verbindet ihre westlichen musikalischen Wurzeln mit
tiefer spiritueller Hingabe.

Das Leben ist ein Lied, singe es. Das hat Krishna durch sein Leben gelehrt. Arjuna horte dieses Lied auf
dem Schlachtfeld, wo die Spannungen am grofRten waren und das Schicksal von Millionen durch das
Schwert entschieden werden sollte. Krishna sang die Gita flir Arjuna, damit er sie horen konnte. Gita
bedeutet ,Lied”, und er sang, weil er Ananda (gottliche Gliickseligkeit) war, wo immer er auch war — in

58
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Gokulam, am Ufer der Yamuna oder in Kurukshetra zwischen den kriegfihrenden Armeen. Auch ihr
misst eure Tage mit Gesang verbringen. Lasst euer ganzes Leben ein Bhajan sein. Glaubt daran, dass
Gott immer und lberall gegenwartig ist, und schopft Kraft, Trost und Freude daraus, seine Herrlichkeit
in seiner Gegenwart zu besingen. Lasst Melodie und Harmonie aus euren Herzen aufsteigen und lasst
alle Freude an der Liebe haben, die ihr durch dieses Lied zum Ausdruck bringt.

Sri Sathya Sai

MEINE REISE ZU SAI

Philipp von Dietlein

Wahrend wir das hundertjahrige Jubilaum des Kali Yuga Avatar Sri Sathya Sai Baba feiern, scheint es
angebracht, Gber sein Leben, seine Botschaft und seine Lehren nachzudenken. Ich nutze diese
Gelegenheit, um einige allgemeine Gedanken und auch einige Einzelheiten meiner personlichen Reise
zu Sai zu reflektieren und wiederzugeben. Der Zweck ist ein starker Antrieb flr personliche Motivation
und Entwicklung, und Swami hat uns oft daran erinnert und darauf hingewiesen.

Wie ich zu Swami kam

Wenn ich auf die letzten 30 Jahre zuriickblicke, war es diese eine unscheinbare Nacht, in der er mir in
einem sehr lebhaften Traum sagte, ich solle nach Indien kommen, ohne dass ich wusste, wer oder was
er war. Bis dahin hatte ich noch nie ein Bild gesehen, den Namen gehort noch Devotees von Sri Sathya
Sai Baba in Deutschland getroffen. All das kam erst spater. Ich buchte kein Ticket, da ich weder seinen
Namen noch seine Adresse kannte. Seine Gnade manifestierte sich in unzahligen Erscheinungen in
meinen Tradumen und Meditationen im Laufe von drei Wochen, bis ich mich innerlich dazu entschloss,
nach Indien zu reisen. Erst dann begann ich, deutsche Devotees im wirklichen Leben zu treffen, sodass
ich seinen Namen und seine Adresse herausfinden konnte; dennoch musste ich den Zweck fir mich
selbst entdecken. Als ich Devotees traf und die wundersamen Geschichten in und um Prasanthi Nilayam
Uber den Avatar horte, entwickelte mein Verstand unzahlige Erwartungen an meine Reise. Eine der
Geschichten handelte von einem lieben Freund aus dieser Zeit, der von einem Inder in Deutschland
buchstablich ein Hin- und Riickflugticket nach Indien geschenkt bekam. Nach seiner Riickkehr von einer
lebensverdandernden Pilgerreise nach Prasanthi wollte mein Freund dem indischen Spender seine
Dankbarkeit ausdriicken, aber der Herr war nirgends zu finden. Er war buchstablich verschwunden, als
hatte er nie existiert. Natirlich bat ich als damaliger Doktorand ebenfalls um ein Freiticket, aber Swami
hatte andere Plane fiir mich. Ich bin jedoch nach Prasanthi gereist.

Mein erster Besuch in Prasanthi

Was den Zweck meines ersten Besuchs in Prasanthi angeht, so konnte man ihn als ein
lebensverdanderndes Ereignis bezeichnen. Damals, in den 1990er Jahren, war Prasanthi Nilayam ein
geschaftiger Treffpunkt flir Suchende aus aller Welt, aus allen Gesellschaftsschichten,
Glaubensrichtungen und Religionen. Eines Tages saRR ich wahrend des Darshans neben einem Sikh-
Herrn aus Delhi, der in seinem Urlaub als Sevadal im Ashram tatig war und mir freundlicherweise
sowohl seine Religion als auch das Konzept des Seva erklarte. Ich hatte noch nie von dieser Religion
gehort und auch noch nie einen Angehdrigen dieser Religion getroffen. Aber um wieder zum Thema
zuriickzukommen: Bei einer spateren Reise nach Indien empfahl mir Swami, von den Kampfkiinsten

59
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



zum Yoga liberzugehen, und spater war mein Yogalehrer zuféllig Sikh. Ich bin mir sicher, dass dies einer
dieser ,Zufélle” war, aber ich war vorbereitet, und wie es das Schicksal so wollte, hielt auch mein
Yogalehrer Sri Sathya Sai Baba flir den wahren Avatar dieser Zeit. Ich muss betonen, dass ich neu bei
Bhagawan war und vollig unvorbereitet, da ich in einem christlichen oder vielmehr anglo-europaischen
Umfeld aufgewachsen und erzogen worden war, aber dennoch von grenzenloser Neugier und Interesse
getrieben war. Irgendwie weckte der Grundsatz ,eine Sprache, eine Kaste, eine Religion, eine
Menschheit” mein Interesse und wurde in Prasanthi Nilayam lebendig, fiir mich war das damals ganz
greifbar. Vom ersten Tag an fiihlte ich mich wohl, ,richtig” und spirituell zu Hause, mein Herz und mein
Geist weiteten sich. AuRerdem entdeckte ich mein Interesse an der indischen/hinduistischen Kultur
und Spiritualitat.

Einige von euch werden sich daran erinnern, dass damals das Warten fiir alle das gemeinsame Thema
war. Warten in den Schlangen, Warten auf Darshan, Warten auf das Verlassen der Sai Kulwant Hall,
Warten in der Schlange vor der Western Canteen, Warten beim Kokosnussverkaufer, Warten an der
Telefonzelle. Eines meiner Leitmotive war daher Swamis Zitat: ,Geduld ist die Starke, die der Mensch
braucht.” Damals war ich nicht sehr geduldig, aber ich hatte meine ,Lernphase” und habe meine
Lektion gelernt. Gleichzeitig las ich gierig jedes Buch von oder Gber Swami, das ich in die Hande
bekommen konnte, und wahrend ich ,wartete”, unterhielt ich mich mit Menschen in meiner
Umgebung, wie zum Beispiel dem Sikh-Herrn, und fand die persdnlichen Erfahrungen sehr bereichernd
und inspirierend. Ich weil}, dass ,,Stille” die Gibergeordnete Regel des Ashrams ist, aber ich war neu und
neugierig und sprach mit anderen Devotees aus aller Welt, die schon ldnger als ich auf dem Weg mit
Swami waren. Es war die personliche Note, die das Sai-Abenteuer real, menschlich und greifbar
machte. Das Warten hatte einen sinnvollen Zweck. AuBerdem haben sich meine Sichtweise auf das
L,Warten” und meine Fahigkeit zur Geduld seitdem erheblich verandert.

Eine Reflexion iber meine Reise mit Sai und die Dankbarkeit, die ich empfinde, ware unvollstandig,
ohne zwei wichtige Aspekte einzubeziehen: meine Lieblingslehre ,Liebe alle, diene allen” und die
Bedeutung menschlicher Werte im Allgemeinen und in meinem personlichen sowie beruflichen Leben.

Menschliche Werte

Als ich zu Sai kam, umfassten meine Studienfiacher in der Graduiertenschule Philosophie, Wirtschaft,
Betriebswirtschaft (MBA) und Psychologie. Daher war ich natiirlich intellektuell fasziniert von Sri Sathya
Sai Babas Lehren Uber die finf universellen menschlichen Werte und ihre praktische Anwendung im
personlichen, spirituellen und beruflichen Bereich. Es war die Zeit, in der in der Geschéaftswelt alle Giber
wertebasiertes Management und prinzipienbasierte Flihrung sprachen. Durch das Studium von Swamis
Lehren zu diesem Thema begann ich zu verstehen, dass Werte die intrinsische Matrix flir (persoénliche)
Moral bilden, ohne die kein spiritueller Fortschritt moglich ist. Mit anderen Worten: Wenn wir die
Werte nicht in unserem personlichen Leben praktizieren und verkérpern, werden wir auch in unserem
beruflichen Leben nicht in der Lage sein, uns an Werte zu halten. Werte miissen aus dem Herzen
kommen, aus unserem Inneren, und nicht aus dem Kopf. Gleichzeitig stellte ich fest, dass viele
Probleme in der Wirtschaft aus einem Mangel an Werten resultieren, von persénlicher Unzufriedenheit
bis hin zu verpfuschten Projekten. Wenn ich eins und eins zusammenzahle, spiegelt sich mein Motto im
Geschaftsleben in Swamis Sprichwort ,Erst sein, dann tun, dann sprechen” wider. Eine solide
Geschaftsstrategie und Fiihrungsvorlage. Es muss angemerkt werden, dass Swami das Konzept
bekraftigte, Menschen zu meiden, die keine Werte haben, da sie keine Liebenswiirdigkeit in sich tragen
und der eigenen spirituellen Entwicklung schaden kénnen. ,Das ABC des Lebens — meide schlechte
Gesellschaft (avoid bad company.” Aber sie werden euch vielleicht auch im Geschéftsleben nach unten
ziehen — adharmische Mittel fiihren nicht zu dharmischen und erfolgreichen Zielen.

Mir fallen zwei altmodische Worter ein, die aus dem modernen Sprachgebrauch fast vollstandig
verschwunden sind: Charakter und Gewissen. Beide beziehen sich auf Werte, denn Werte leiten unser
Handeln, unser Handeln wird zu Gewohnheiten und unsere Gewohnheiten formen unseren Charakter

60
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



und unser Charakter wird zu unserem Schicksal (Karma). Deshalb sollten wir den menschlichen Werten
groBe Aufmerksamkeit schenken.

Wie macht uns das Praktizieren menschlicher Werte zu besseren Menschen?

Wie ich bereits angedeutet habe, liegt der Zweck der Einhaltung und Praktizierung menschlicher Werte
in unserer personlichen moralischen und spirituellen Entwicklung, mit anderen Worten, darin, uns zu
besseren Menschen zu machen. Wie hat sich das auf mein Leben ausgewirkt? Nun, nachdem ich zu
Swami gekommen war, musste ich mein Geschaftsumfeld andern, um menschliche Werte zu ehren und
zu verkorpern. Ich verkaufte die Halfte meiner beiden Unternehmen an meine beiden
Geschaftspartner, weil der eine mich wiederholt zu betriigen versuchte und der andere hinter meinem
Ricken Geschafte ohne jegliche Ethik tatigte. Swami spielte in einem luziden Traum auf illegale
Aktivitdten an, aber ich hatte keine physischen Beweise dafiir. Beide Geschéaftspartner gerieten spater
in rechtliche und finanzielle Schwierigkeiten, ich hingegen nicht. Interessanterweise hatten beide
Herren ein groRes Interesse an Sri Sathya Sai Baba und baten mich um ,Berichte” von meinen Reisen
nach Indien. Die Lehren Uber menschliche Werte lehnten sie jedoch ab. Vermeide schlechte
Gesellschaft, lehrt Swami oft. Auch hier ist der liebevolle Zweck der Lehren der finf menschlichen
Werte sehr einfach: Werde ein besserer Mensch in deinen Handlungen und deinem Charakter und
gewinne dadurch die Gnade Gottes.

Die beiden bekannten Lehren, die wir alle lieben und in unserem Herzen akzeptieren gelernt haben,
lauten: , Liebe alle, diene allen” und ,,Meide schlechte Gesellschaft”. Um Swami zu zitieren: ,Du solltest
andere Menschen nicht beurteilen oder kritisieren”, da auch sie gottlich sind. Ja, da stimme ich zu. Und
nein, so einfach ist es nicht. Lasst mich daher eine mogliche Erklarung und eine erweiterte Perspektive
dazu anbieten, basierend auf meiner oben beschriebenen eigenen Erfahrung. ,Alle lieben” bedeutet
flir mich, dass wir das gottliche Licht und die innewohnende Giite in ihnen erkennen; ,allen dienen”
bedeutet flr mich, dass wir ihnen auf ihrer Reise so gut wie moglich helfen, was nicht bedeutet, dass
wir ihr Partner werden, indem wir etwas tun, was nicht von uns erwartet wird. Sobald sie uns um Rat
und Unterstlitzung bitten, kdnnen wir ihnen wieder dienen.

Folglich wird es selbstverstandlich, schlechte Gesellschaft zu meiden: Schiitze dich selbst (dich selbst,
deine Integritdt und deinen Charakter) zu jeder Zeit. Wenn wir also ,urteilen”, beurteilen wir nicht
Menschen, sondern wir beurteilen, d. h. bewerten, Handlungen, Werte und Absichten, Umgebungen
und Strategien. Und wir entscheiden uns, nicht mitzumachen. Das ist unser gottliches Recht und unsere
Pflicht und ein Spiegelbild unseres Gewissens und Charakters. In meinem Fall habe ich meine Kollegen
nicht ,,gehasst” oder ,verurteilt”, sondern einfach aufgehort, mit ihnen Geschafte zu machen. Das war
nicht leicht, aber notwendig. Und nach dem Abschluss fiihlte es sich richtig und gut an.

Wir sind fiir unsere eigenen Handlungen verantwortlich

Die Grundlage und Leitlinie fiir jede Bewertung und Entscheidung auf unserem Weg finden wir in den
menschlichen Werten: Wie viel Liebe, Frieden, Wahrheit, Gewaltlosigkeit und Gerechtigkeit finden wir
in den Handlungen der beteiligten Menschen, der Umgebung/Gemeinschaft oder den Absichten,
Planen und Strategien? Das habe ich verstanden und verinnerlicht, und das praktiziere ich weiterhin
nach besten Kraften. Um diesen wichtigen Aspekt ganz klar zu machen, will ich noch einmal
wiederholen: Die Lektion, die wir hier lernen, besteht nicht darin, die Schuld zu verlagern oder die
Verantwortung nach aullen zu verlagern, sondern unser Bewusstsein und unsere Entschlossenheit zu
prifen und zu starken. Wir sind nicht fir das Verhalten und die Handlungen anderer Menschen
verantwortlich, aber wir sind definitiv flir unsere eigenen verantwortlich. Dies steht in auffalligem
Zusammenhang mit der Lehre von der , Einheit in Gedanken, Worten und Taten”. Logischerweise ist das
Gegenmittel fir einen Mangel an Werten die Forderung und personliche Praxis der menschlichen
Werte, wie Swami im Laufe seiner Mission wiederholt betont hat.

Der Autor ist Vorsitzender der Zone 6 (Europa) des Sri Sathya Sai Global Council.
61
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



REISE MIT SAI: REFLEXIONEN UND GOTTLICHE LEKTIONEN

Prof. E. Mukundan

Die Lebensreise mit Bhagawan Sri Sathya Sai Baba ist flir jeden Devotee ein gesegnetes Abenteuer,
gepragt von unzahligen Momenten der Gnade, der Korrektur und der bedingungslosen Liebe. Fir alle,
die die heiligen Stdtten von Prasanthi Nilayam oder Brindavan betreten haben, bilden diese Momente
einen spirituellen Rahmen, der auf standiger Achtsamkeit, Hingabe und liebevollem Handeln basiert.

Swamis stiandige Gegenwart

Swamis Flihrung beginnt oft mit einer einfachen, universellen Botschaft: Denke daran, dass du immer
in seinem Blick bist. Dieses Bewusstsein verdndert alles. Gibt es einen grofReren Aufruf zur
Wachsamkeit in den eigenen Gedanken und Handlungen? Die Wahrheit ist subtil, aber tiefgriindig:
Wenn wir uns wirklich daran erinnern, dass Swami uns beobachtet, folgt Rechtschaffenheit mihelos.
Wenn wir das vergessen, ist das sowohl auf der spirituellen Ebene wie auf der des Verhaltens zu sehen.

Swamis Allgegenwart ist nicht nur eine Quelle der Disziplin, sondern auch eine Quelle groRer
Beruhigung. Vor drei Jahrzehnten sagte Swami bei den Vishu-Feierlichkeiten in Brindavan scherzhaft zu
einem Schiler: ,Ich werde dein Wachter und Fanger sein.” Fir viele verandern solche Momente ihr
Verstandnis von Glauben, denn der Herr beschitzt nicht nur jeden Devotee, sondern leitet ihn auch
aktiv.

Wahrend eines Vishu, als ich in Swamis goéttlicher Gegenwart sprach, wiederholte er die geschatzte
Zusicherung: Wenn du einen Schritt auf Swami zugehst, wird er zehn Schritte auf dich zugehen. Swami
stellte jedoch sofort klar — ja, das wiirde er tun, aber ,,... dein Schritt sollte in die richtige Richtung
gehen.” Die Bedeutung war klar: Aufrichtigkeit und Ubereinstimmung mit dem Dharma sind genauso
wichtig wie Enthusiasmus.

Lektionen in lebendiger Achtsamkeit

Swami zu beobachten, von jedem seiner Blicke, jedem Wort, jedem Darshan zu lernen — das ist echte
Bildung. Selbst die kleinsten Handlungen werden zu Lehrmomenten. Ich erinnere mich an meinen
Geburtstag in Prasanthi Nilayam, als ich eine Schale voller Akshata (geweihter Reis) mitbrachte, um ihn
segnen zu lassen. Swami sagte auf seine einzigartige Weise: ,Verschwende keinen Reis“ und
verwandelte so einen Geburtstags-Segen in eine tiefere spirituelle Lektion iber den Respekt vor den
Ressourcen des Lebens.

Devotees akzeptieren, manchmal intellektuell, dass Swami alles weil3. Aber gelebte Episoden machen
diese Wahrheit lebendig. Wahrend einer SSSEHV-Sitzung in Kochi stellten die Organisatoren ein
Fotoalbum fiir Swami zusammen. Swami schaute das Bild eines Amtstragers an und erklarte: ,Er ist der
Bezirksprasident.” Er brauchte keine Vorstellung, sein Blick geht (iber die physische Ebene hinaus und
reicht bis in die Realitadt jedes Herzens und jeder Rolle.

Als Sevadals Stammesgemeinschaften in Kerala dienten, wurden sie gefragt, ob sie Angst hatten, sich in
den Wald zu wagen. lhre Antwort spiegelte ihren tiefen Glauben wider: ,,Swami ist vorne und hinten,
wir haben keine Angst.” Als Swami dies horte, korrigierte er sie spielerisch: ,Wer ist dann in der Mitte?”
Wabhre Fiihrung ist allumfassend. Swami ist oben, unten, neben, vor und hinter uns; seine Allgegenwart
schiitzt und starkt uns zugleich.

62
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Gottliche Achtsamkeit fiir das Detail

Swami zeigt, dass die GroRe spiritueller Flihrung nicht in Autoritat liegt, sondern in einer Demut, die
Uberprift, lernt und korrigiert. Als ich im November 2002 zum Staatsprasidenten der Organisation
ernannt wurde, wurde ich nach einem Theaterstlick zum Mahila-Tag gefragt. Ich vertraute dem Urteil
anderer und sah mir die Probe nicht an. Swami befragte mich zu bestimmten Details des Stiicks: Stellte
es Savitris Kindheit oder ihr Eheleben dar, und wer spielte mit? Ich musste meine Unwissenheit
eingestehen. Swamis sanfte Anweisung, mir die Probe anzusehen und spater Bericht zu erstatten,
wurde zu einer Lektion in Verantwortung.

Ein vierzehnjdhriger Junge war in dem Theaterstiick vorgesehen, das eigentlich flir den Mahila-Tag
gedacht war. Swami fragte sofort, warum ein Junge in einem Madchenstlick mitspielen sollte. Ich sagte
Swami: ,Sehr junge Knaben sind dabei.” Dann fragte Swami: , Ist ein vierzehnjahriger Junge sehr jung?”
Swamis Prazision unterstrich die Notwendigkeit von Sorgfalt, Vorbereitung und personlichem
Engagement.

Das Prinzip der Positivitat

Swami lehrt, dass Transformation von innen kommt. In einem Theaterstlick, das im Kalyana Mandapam
in Brindavan aufgefiihrt wurde, testete Swami mein Wissen hinsichtlich des Drehbuchs. Als er mich
nach der Botschaft der Geschichte fragte, antwortete ich: ,Swami, nur durch Deine Lehren kann die
Welt gerettet werden.” Als Lehrer begann ich, mein Wissen zu erldutern, ohne mir bewusst zu sein,
dass ich tatsachlich Swami etwas erklarte. Swami hakte nach: ,Woher weilt du das?“ Ich bot eine
praktische Metapher an: ,Wenn wir eine Flasche mit Wasser fiillen, entweicht die Luft.” Auf die gleiche
Weise wird Negativitdt beseitigt, wenn wir spirituelle Lehren verinnerlichen.

Swami gab dann eine praktische Botschaft: Das Ziel ist nicht, etwas von aullen hereinzubringen,
sondern das aufzudecken, was bereits im Inneren vorhanden ist. Starkt man das Positive, verhungern
die negativen Tendenzen, dhnlich wie in der klassischen Parabel von den beiden Hunden im Inneren.
Was auch immer wir flittern — das Gute oder das Schlechte — wird starker.

Einmal nahmen wir mit Swamis Gnade mehr als dreihundert Jugendleiter mit nach Prasanthi Nilayam.
Swami rief sie alle in die Bhajan-Halle. Nach der gottlichen Rede unterhielt sich Swami mit ihnen. Er
sagte: , Das Praktizieren ist grundlegender als das Predigen.” Swami drangte die Devotees oft: ,Dehnt
euch aus, dehnt euch aus, dehnt euch aus, werdet weit, werdet weit, werdet weit!“ Die Herzen muissen
in Liebe, Selbstlosigkeit und integrativem Handeln wachsen.

Im Jahr 2003 brachten wir etwa dreitausend Jugendliche nach Brindavan, um Swamis Darshan zu
empfangen. Swami fragte mich: ,Wann ist die Einweihung?“ Ich betete demiitig und fragte: ,Kann es
um 8.30 Uhr sein?“ Swami, die liebevolle Mutter, sagte: ,, Gebt zuerst allen Jugendlichen Friihstiick,
dann werden wir die Einweihung vornehmen.” Mitgefiihl vor Zeremonie, Fiirsorge vor Ritual — das sind
seine Prioritaten.

Impliziter Gehorsam und Hingabe

Wahre Hingabe ist Gehorsam ohne Fragen. Manchmal ist das, was als Enttduschung erscheint,
tatsachlich mit gottlicher Weisheit verwoben. Als Swami wahrend einer Onam-Feier die Devotees
anwies, wegen des bevorstehenden Regens nach Kerala zurtickzukehren und dort zu feiern, gab es
Uberraschung und sogar Verletztheit. Am Abend zuvor hatten wir allen Kindern, die an den kulturellen
Programmen teilnehmen sollten, Vibhuti und Laddu Prasadam gegeben. Als ich mich nach dem
Wohlbefinden aller erkundigte, zeigte die selbstbewusste Antwort eines Kindes wahres Verstandnis:
»Auch wenn Swami uns diesmal keine Chance gegeben hat, wird er uns beim nachsten Mal segnen.” In
solchen einfachen Wahrheiten wird bedingungsloser Gehorsam gepriift und vertieft.

63
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Demut: Swami als den Handelnden anerkennen

Immer wieder werden die Devotees daran erinnert, dass alles, was geschieht, Swamis Wille ist. Ein
dlterer Anhanger erkannte Swami einmal als den ,Handelnden”, der seinen Anhdngern dennoch
Anerkennung zollt, worauf Swami sanft antwortete: ,Das ist auch ein Teil meiner Liebe.” Wir vergessen,
dass Swami flir uns vielleicht neu ist, aber wir sind fiir Swami nicht neu. Shirdi Baba sagte einmal zu
seiner engen Anhdngerin Shama, dass sie wahrend der letzten zweiundsiebzig Janmas (Leben) bei Baba
gewesen sei. Einmal war am Onam-Tag eine neue Sangerin da. Wir sagten Bhagawan, dass es eine neue
Sangerin gibt. Swami kam auf die Biihne und sagte, noch bevor er sich setzte: ,Sie ist flir mich nicht

"

neu.

Bei einer anderen Gelegenheit hielt Swami eine Rede auf Tamil, die ich nicht vollstédndig verstehen
konnte, doch dank Swamis Gnade (bersetzte ich die gesamte Rede. Spater kommentierte Swami
scherzhaft mein Tamil mit den Worten: ,Dein Tamil ist nicht so gut.“ Diese Momente verstarken eine
demditige Erkenntnis: Wir sind nur Werkzeuge. Er ist derjenige, der durch uns wirkt, unabhangig von
unseren Fahigkeiten oder Erfahrungen.

Der wahre Zweck: Das Gottliche widerspiegeln

Das letztendliche Ziel ist es, Swamis Herrlichkeit erstrahlen zu lassen, nicht unsere eigene. Einmal malte
Leonardo da Vinci ein wunderschones Bild von Jesus Christus, der einen Kelch in der Hand halt. Er
fragte seinen Freund nach seiner Meinung zu dem Bild. Der Freund sagte ihm, dass der Kelch sehr
schon sei. Sofort nahm Da Vinci den Pinsel und entfernte das Bild des Kelchs. Als sein Freund ihn um
eine Erklarung bat, sagte er, dass er das Bild gemalt habe, um die Herrlichkeit Jesu zu zeigen, nicht die
des Kelchs. Es kommt nicht darauf an, unsere Talente oder Besitztimer zur Schau zu stellen, sondern
jede Handlung so zu lenken, dass sie die Gnade und GroRRe des Gottlichen widerspiegelt.

Swamis Geschichte von den drei Steinmetzen ist ein weiteres Leuchtfeuer. Drei Manner, die nach ihrem
Handwerk gefragt wurden, gaben drei verschiedene Antworten: Lohn, Meisterschaft und, als dritte, das
Nutzen der eigenen Talente, um Gott zu verherrlichen. Nur die letzte Antwort entspricht dem hochsten
spirituellen Ziel: jede Fahigkeit als Opfergabe an den Herrn zu nutzen.

Herausforderungen mit gottlicher Perspektive begegnen

Anhdnger sind nicht immun gegen Schwierigkeiten. Mit Swamis Gnade verwandeln sich
Herausforderungen jedoch von Hindernissen in Wachstumserfahrungen. Die Geschichte der
Flugbegleiterin, die nach dem Ausbruch eines wiitenden Passagiers ruhig blieb, ist beispielhaft. lhr
Grund fur ihre Gelassenheit — ,Meine Pflicht ist es, den Namen meiner Organisation hochzuhalten” —
spiegelt unser Dharma wider: unsere Liebe auch unter Druck hochzuhalten und zu reflektieren.

Jede ,,Priifung”, die Swami schickt, ist fur das hingebungsvolle Herz wirklich ein Sprungbrett und kein
Stolperstein. Bei jeder Theaterprobe, jedem Festival oder jeder organisatorischen Aufgabe ist seine
unsichtbare Filhrung und Gegenwart erfahrbar.

Swamis Gnade verwandelt die Reise jedes Aspiranten. Bewusstsein ist sowohl das Mittel als auch das
Erwachen. Das Leben eines Devotees, egal wie gewohnlich es duBerlich auch sein mag, umfasst das
AuBergewdhnliche, wenn es mit Hingabe, Demut, Achtsamkeit und Liebe gelebt wird. Unsere einzige
Pflicht ist es, uns an ihn zu erinnern, ihm bedingungslos zu gehorchen und zuzulassen, dass jeder
Gedanke, jedes Wort und jede Tat seine Gegenwart in unserem Leben verherrlicht. Auf dieser
unaufhorlichen Reise wird klar: Er allein ist der Handelnde, wir sind gesegnet, als seine Werkzeuge
ausgewadhlt worden zu sein. Jede Herausforderung, jede Feier und jede Korrektur ist eine Einladung,
immer naher in seine liebevolle Umarmung zu treten, wodurch das Leben nicht zu einer Kette von
Belastungen, sondern zu einer Girlande von Segnungen wird.

64
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Anlasslich der Hundertjahrfeier Bhagawans wollen wir uns entschlieRen, seinen Lehren in unseren
Gedanken, Worten und Taten zu folgen.

Der Autor Prof. E. Mukundan ist Zonenprdisident der Sri Sathya Sai Seva Organisations (Siidzone) in
Indien.

WENN DU DICH BHAGAWAN HINGIBST, KUMMERT ER SICH UM DICH

Amar Karki

Die grundlegende Pramisse der Spiritualitat ist der Glaube, dass die gesamte Schopfung Gottes Werk
ist. Die Milliarden von Universen und die ebenso vielen Planeten in jeder Galaxie bewegen sich auf
festgelegten, vorbestimmten Bahnen im Ather.

Es wird angenommen, dass diese Planeten dem Prinzip der Positivitat unterliegen. Wenn die
Menschheit negative Eigenschaften annimmt, nimmt Dharma oder Rechtschaffenheit ab, was die
gottliche Harmonie stort. Gott, als universelle Mutter, greift dann ein, um die Schépfung vor der
Zerstorung zu schitzen.

Das Erscheinen von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba

Friihere Avatare wie Sri Rama und Sri Krishna besiegten physisch Damonen, die Negativitat
verursachten. Heute, da ddmonische Tendenzen die ganze Welt durchdringen, wiirde ein solcher Ansatz
die Welt leer zuriicklassen. Deshalb hat Gott in diesem Zeitalter einen anderen Weg gewahlt — die
Verwandlung der Menschen in gottliche Wesen. Um diese Mission zu erfiillen, ist der gegenwartige
Avatar, Sri Sathya Sai Baba, auf die Erde herabgestiegen.

Er grindete die Sai Organisation, die sich mittlerweile Uber die ganze Welt erstreckt. Er griindete
Bildungseinrichtungen, in denen wertebasierte Bildung Vorrang hat, Krankenhduser, in denen die
Behandlung vollig kostenlos ist, kommunale Trinkwasserprojekte, die Millionen von Haushalten
versorgen, usw. Er hat das Leben von Millionen Menschen auf vielfaltige Weise beriihrt — er hat Tote
wieder zum Leben erweckt, chronische Krankheiten durch einen bloRen Blick geheilt und vor allem
viele bose Menschen in gottesfiirchtige Menschen verwandelt.

In der Bhagavadgita ermahnt Sri Krishna: , Prakriteh Kriyemaanaani Gunaih Karmaani Sarvashah,
Ahamkaarvimudhaatmaa Kartaahamiti Manyate”, was bedeutet, dass es Gott ist, der durch die Natur
hinter allem steht, was in dieser Welt geschieht, aber der Mensch, unter dem Schleier des Egos, halt
sich torichterweise fiir den Handelnden.

Sri Sathya Sai Organisation in Nepal

Allein in Nepal gibt es zahlreiche Belege fiir die oben genannte Aussage von Sri Krishna. Von den 229 Sri
Sathya Sai Zentren im ganzen Land verfligen 135 (iber eigene Gebdude (Mandirs), von denen einige
grolR genug sind, um (ber 1.000 Devotees aufzunehmen. Das Land ist auRerdem mit zwei Bal Seva
Ashrams (Waisenhdusern) gesegnet — getrennt fiir Madchen und Jungen —, einem Altenheim, dem
Easwaramma Ashray — einer Zufluchtsstatte fiir sozial und wirtschaftlich benachteiligte Madchen, zwei
Sri Sathya Sai Schulen und zwolf kommunalen Trinkwasserprojekten. Diese Einrichtungen sind
lebendige Zeugnisse der grenzenlosen Gnade Bhagawan Sri Sathya Sai Babas gegeniiber Nepal, ohne

65
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



die die Einrichtung dieser dauerhaften Hilfsprojekte in einem Land wie Nepal schlichtweg nicht moglich
gewesen ware.

Gottliche Eingriffe, die mein Leben retteten

Auch auf der personlichen Ebene ist mein gesamtes Leben ein Zeugnis seiner Segnung, sei es in Bezug
auf Bildung, Karriere, Gesundheit usw. Abgesehen davon gibt es mehrere Fille, in denen ich sein
Eingreifen zwischen mir und dem drohenden Tod deutlich gespiirt habe. Aus Platzgriinden werde ich
jedoch nur zwei dieser Falle im Folgenden beschreiben.

Dieser Vorfall ereignete sich im Jahr 2000, als ich als Berater fir die Vereinten Nationen (UN) im Irak
tatig war. Aufgrund der von der UN verhangten Sanktionen herrschte unter der irakischen Bevolkerung
eine enorme Ablehnung gegenliber der UN und einigen westlichen Landern, von denen sie glaubten,
dass sie hinter den Sanktionen stiinden.

Mein Fahrer und ich befanden uns in der Rezeption im Erdgeschoss, um zu einem Treffen zu gehen.
Plotzlich betrat ein Mann mit zwei AK-47-Sturmgewehren den Raum. Der Fahrer und die Sekretarin
flohen schnell ins Gebdude und schlossen die Haupttiir ab. Ich war allein mit dem Terroristen im
Empfangsraum. Es kam zu einem Schusswechsel zwischen ihm und den UN-Wachen drauflen. Der
Terrorist benutzte mich als menschlichen Schutzschild und stellte sich vor die schwarz getdnten
Glaswande, die uns vor den Blicken von auen schiitzten. Die Kugeln der Sicherheitsleute draufRen
hatten mich, den Schutzschild, leicht treffen kdnnen. Er war ein mittelgroRer Mann. Ein paar Mal
driangte mich mein Gorkha-Instinkt, ihn zu Uberwaltigen. In dem Moment, in dem ich dariber
nachdachte, zeigte er mir unter seiner Jacke den Sprengstoffglirtel um seine Brust und den
Zindschalter, den er immer in der Hand hielt. Mein Herz setzte einen Schlag aus! Im letzten Moment
half Swami mir mit besserem Verstand — ich dachte, wenn ich ihn nicht Gberwaltigen kdnnte oder er die
Bombe ziinden wirde, wirden nicht nur ich und die 45 UN-Mitarbeiter im Inneren ums Leben
kommen, sondern das gesamte Gebaude wiirde in Schutt und Asche liegen.

Ich rezitierte die ganze Zeit das Gayatri Mantra und Sai Ram. Ich betete auch zu Swami: ,Swami, bitte
sende ihm durch mich Liebe und bringe ihn dazu, sich zu ergeben, damit alle Menschen im Gebaude
gerettet werden.”

Die Tortur dauerte fast vier Stunden. SchlieBlich gelang es mir irgendwie, mich aus seiner Gewalt zu
befreien. Die Details der Flucht sind zu lang, um sie hier zu erzidhlen, daher lasse ich sie vorerst beiseite.
Minuten nach meiner Flucht ergab sich der Angreifer der Polizei.

Spater erfuhr ich, dass zwei Auslander, die sich im ersten Stock versteckt hatten, auf tragische Weise
ums Leben gekommen waren und mehrere andere verletzt worden waren. Es ist unmaoglich, das schiere
Wunder meiner Uberlebensgeschichte zu ignorieren. Ein Mann, der sich stindig im Epizentrum der
Gefahr befand, mit einer Waffe bedroht und als menschlicher Schutzschild gegen die schwarzen
Glaswdnde benutzt wurde, kam dennoch ohne einen einzigen Kratzer davon! Diejenigen hingegen, die
sich im ersten Stock versteckt hatten und scheinbar sicherer waren, wurden von Kugeln getroffen, die
eigentlich fur den Terroristen im Erdgeschoss bestimmt waren. Es war Bhagawans unsichtbare
Gegenwart, die mich beschiitzte. Obwohl ich Bhagawan nicht physisch sah, bin ich mir sicher, dass er
wahrend des gesamten Vorfalls bei mir war. Der unerschiitterliche Glaube, dass er seinen Devotee
beschitzen wiirde, gab mir immense Kraft und eine ruhige Gelassenheit, die mich durch die Krise trug.

Zufdlligerweise war dieser schicksalhafte Tag laut vedischem Kalender mein Geburtstag. Meine Familie
in Nepal fiihrte genau zur gleichen Zeit meine Ashta Chiranjivi Puja durch. In diesem Moment glaubte
ich, Swami wiirde zu mir sagen: ,Ich schenke dir ein neues Leben als Geburtstagsgeschenk. Jetzt arbeite
fir mich.” Mit diesem Gedanken, der sich hartnackig in mein Gedachtnis eingegraben hatte, kiindigte
ich sofort meine sehr lukrative Stelle bei den Vereinten Nationen und kehrte nach Nepal zuriick. Drei
Monate spater wurde ich vom damaligen World Council zum Vorsitzenden des Sri Sathya Sai National

66
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Council in Nepal ernannt, obwohl die Amtszeit meines Vorgangers nur wenige Monate zuvor um zwei
Jahre verlangert worden war.

Dieser Vorfall zeugt auch von der Kraft des Rezitierens des Gayatri Mantras und des Namasmarana von
Lord Sai. Man sollte das Gayatri-Mantra und Sai Ram mit vollkommenem Vertrauen in Lord Sai
rezitieren. Gebt euch einfach ihm hin. Er ist immer da, um uns in Zeiten der Not zu retten.

Unsere Reise nach Parthi inmitten des maoistischen Aufstands

Wenn ich von Hingabe spreche, fallt mir ein weiterer Vorfall ein, den ich 2004 erlebte. Im Juli 2004 war
in Parthi ein Kulturprogramm der Balvikas-Kinder aus Nepal geplant. Etwa 300 Kinder, einschlieRlich
ihrer Eltern, sollten nach Puttaparthi reisen. Zu dieser Zeit war der maoistische Aufstand in Nepal auf
seinem Hohepunkt. Jeden Tag wurden Hunderte von Menschen von den Aufstandischen entfiihrt oder
getotet.

Meine Frau und ich hatten geplant, diese Kinder nach Parthi zu begleiten. Knapp zwei Wochen vor dem
geplanten Abreisetag erhielten wir einen Brief von den Aufstdndischen, in dem sie 5 Millionen Rupien
forderten, sonst wiirden sie mein Haus mit meinem 92-jahrigen Vater und anderen Insassen in die Luft
sprengen. Sie wussten von unserem Plan, nach Parthi zu reisen, daher war die Frist vor unserer Abreise
gesetzt.

Ich war fassungslos, kalter SchweiR lief mir den Riicken hinunter. Ich befand mich in einem Dilemma —
auf der einen Seite stand ein unermessliche Verlust, auf der anderen Seite die Trennung von 5
Millionen Rupien, einer riesigen Summe.

Sofort informierte ich den kommandierenden General der nepalesischen Armee, der fir die
Bekdampfung von Aufstanden zustandig war. Sie kamen, inspizierten das Haus und rieten uns, wachsam
zu bleiben.

Nur eine Woche vor der Abreise kam erneut ein Brief mit der Nachricht: ,Du hast die Armee informiert,
jetzt wirst du die Konsequenzen tragen oder uns 2,5 Millionen Rupien zahlen.” Uns blieb nichts anderes
Ubrig, als inbriinstig zu Swami zu beten. Die Tage vergingen schneller als erwartet, und bald war der Tag
der Abreise nach Parthi gekommen.

Manchmal kommt es im Leben zu einem kritischen Moment, in dem man von Unentschlossenheit
gepackt wird, weil man weill, dass die getroffene Entscheidung einen unausloschlichen Eindruck
hinterlassen wird. Unser Flug nach Parthi war am Donnerstag. Inmitten aller moglichen unheilvollen
Gedanken fasste ich schlieBlich einen Entschluss und sagte zu meiner Frau: ,,Meine Pflicht gegenlber
Swami gebietet mir, diese Kinder zu begleiten, also lass uns alles Bhagawan Uberlassen und
weitermachen. Er moége tun, was flr uns am besten ist.” Mit diesem Vertrauen bestiegen wir am
Donnerstag das Flugzeug und erreichten Parthi noch am selben Abend. Am nachsten Morgen gegen 6
Uhr erschitterte mich ein Anruf meines Neffen zutiefst. Die Aufstandischen, witend {ber meine
Abreise, hatten einen weiteren Brief geschickt: ,,Du bist nach Indien gereist, ohne unsere Forderung zu
beachten. Jetzt zahlst du uns entweder bis zum Sonnenuntergang heute eine Million Rupien oder du
musst mit schlimmen Konsequenzen rechnen.”

Unsere Gedanken waren sehr aufgewiihlt, als wir zu Bhagawans Darshan gingen. Auf der Veranda, als
Swami nur noch etwa 20 bis 25 Full von mir entfernt war, kam mir plotzlich der Gedanke, einen Brief an
Swami zu schreiben. Ich lieh mir ein Blatt Papier von dem, der neben mir saR, und schrieb schnell auf
Nepalesisch: ,Swami, du bist allwissend. Du weillt alles, was bei mir zu Hause geschieht. Bitte
beschiitze meinen 92-jahrigen Vater, meine Familie und unser Zuhause.” Als ich fertig geschrieben
hatte, war Swami nur noch finf Ful von mir entfernt. Ich blieb sitzen und hielt den Brief ehrfiirchtig in
den gefalteten Handen. Swami blieb stehen und bedeutete mir, ihm den Brief zu geben, was ich sofort
tat. Er 6ffnete ihn, las den nepalesischen Text und sah mich mit einem sanften Nicken und einer

67
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Bewegung seiner Augenbrauen an, als wollte er sagen: , Okay, ich werde mich darum kiimmern.” Ich
war im siebten Himmel. Spater ging ich vor den Tempel, rief meinen Neffen an und versicherte ihm: ,Es
wird nichts passieren. Swami hat sich darum gekiimmert.” Am selben Tag schnappte die Militarpolizei
die Ubeltater!!!

Durch solche Interventionen leitet und beschiitzt Bhagawan Baba seine Devotees immer wieder.
Obwohl er diese physische Welt verlassen hat, spliren Devotees auf der ganzen Welt ihn in Zeiten der
Not. Er hat seinen Segen auf vielfdltige Weise manifestiert. Er ist immer noch bei uns — er segnet, leitet,
hilft, rettet und inspiriert.

Bhagawans Avatarschaft dient der Transformation des menschlichen Herzen. Seine Lehren sind
pragmatisch:

Jeder Mensch ist ein potenzieller Gott. Seht Gott in jedem lebenden Wesen, sowohl im Belebten als
auch im Unbelebten.

Seid gute Menschen — liebt alle, dient allen, verletzt niemanden;
Glaubt daran, dass jeder Glaube zu dem einen Gott fiihrt.
Lasst uns beschlieBen, seinen Lehren zu folgen

Bhagawan erklart: ,Euer Leben ist mit meiner irdischen Laufbahn verflochten”, was bedeutet, dass er
es ist, der uns fir diese Sai-Mission ausgewahlt hat. Als Mathematikstudent habe ich einmal versucht,
die Wahrscheinlichkeit zu berechnen, ein Sai-Devotee zu werden. Das Ergebnis war erstaunlich — etwa
eins zu 47 Milliarden, das bedeutet, es ist so selten, wie einen bestimmten Kieselstein in einem Haufen
von 47 Milliarden identischen Kieselsteinen zu finden. So selten und gnadenreich ist diese gottliche
Verbindung.

Bis jetzt haben wir nur endlos von ihm empfangen. In diesem Jahr seines hundertjahrigen Jubildaums
wollen wir beschlieRen, etwas zurlickzugeben — unsere aufrichtige Verpflichtung, nach seinen Lehren
zu leben und seine Botschaft im taglichen Leben zu verkorpern.

Sri Amar Karki ist der nationale Prdsident der Sri Sathya Sai Organisation in Nepal und derzeit
Vorsitzender der Zone 4 des Sri Sathya Sai Global Council.

Es gibt keinen Grund, meine Macht und meine Gnade auf einen bestimmten Ort zu beschranken oder
zu begrenzen. Unendliche Macht und Gnade sind in meinen Handen vorhanden. Manchmal ist es
notwendig, diese Dinge in Bezug auf mich selbst zu sagen. Es hat keinen Sinn, Menschen davon zu
erzdhlen, die sich weigern, es zu glauben. Menschen, die es wissen, muss man es nicht sagen. Aber
Menschen, die es wissen und doch nicht wissen, muss man das prasentieren, was ich meine
Visitenkarte nenne. Wenn ich es also auf mich genommen habe, euch von mir zu erzahlen, dann nur,
um euch meine Visitenkarte zu prasentieren, und aus keinem anderen Grund.

Sri Sathya Sai

68
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Perlen der Weisheit

SWAMI UBER DIE BEDEUTUNG VON SELBSTLOSEM DIENEN (SEVA)

Versucht immer, denen zu helfen, die in Not sind, die leiden und die arm sind. Einst lebte in Tamil Nadu
ein Dichter und Heiliger namens Manikkavacakar. Er pflegte auf der Veranda seines Hauses vor dem
Bild des Herrn zu sitzen und wunderschone Lieder zu singen, Lieder, die wie leuchtende Edelsteine
waren, nach denen er benannt wurde. Er verkiindete die Botschaft des Dienstes an der Menschheit.
Eines Tages regnete es stark, und er suchte Schutz auf einer kleinen Veranda im Dorf. Ein anderer Mann
kam und fragte ihn, ob er dort auch Schutz finden kénne. Manikkavacakar sagte, das konne er. Er sagte:
»,ES gab nur Platz fir mich, um mich auszustrecken, aber jetzt, wo du hier bist, werden wir uns
aufsetzen.” Spater kam ein weiterer Mann und bat um Schutz. Manikkavacakar willigte ein und sagte:
»ES gab Platz flir uns beide, um zu sitzen. Jetzt, wo du auch gekommen bist, lasst uns alle stehen.”
Manikkavacakar lehrte dieses Prinzip, einander zu helfen und niemanden wegzuschicken, der Hilfe
braucht. Wenn du drei Bissen zu essen hast und einen anderen Menschen ohne Essen findest, musst du
den Geist des Dienens kultivieren und einen Bissen fiir den anderen Menschen abgeben. Du musst
diese Haltung kultivieren, die guten Dinge, die du hast, mit anderen zu teilen. Nur dann kannst du das
groRe Prinzip, Gott (Ishvara) in jedem Geschopf zu finden, in die Tat umsetzen. lhr misst dieses Prinzip
im taglichen Leben praktizieren. lhr alle habt groRe Liebe und Verehrung fiir Swami, aber diese Liebe
und Verehrung niitzen nichts, wenn ihr Swamis Lehren ignoriert. Selbst wenn ihr ihn nicht verehrt, aber
an die Wahrheit seines Wortes glaubt und es in eurem taglichen Leben umsetzt, wird Swamis Gnade in
eurem Leben immer mit euch sein.

Wahrer Dienst am Nichsten (Seva)

Mehr als Reichtum ist es unerldsslich, Seva zu leisten. Ein groRer Verehrer im Bhagavatam betete
folgendermaRen zu Gott: ,Ich strebe kein Kénigreich an. Ich strebe weder irgendeinen Himmel noch die
Befreiung von der Wiedergeburt an. Ich wiinsche mir nur die Gelegenheit, das Leiden meiner
Mitmenschen zu lindern.”

Das Gottliche kann weder durch Opferhandlungen (yaga und yajna) noch durch Wohltatigkeit und
andere gute Taten erfahren werden. Nur wenn ihr euch im Dienst an der Gesellschaft engagiert und
Egoismus vermeidet, konnt ihr wirklich Frieden finden. Die Botschaft der Upanischaden von Harmonie
und Zusammenarbeit ist fir die gesamte Menschheit relevant.

GrolRer als alle anderen Formen der Verehrung ist der Dienst an den Mitmenschen (Seva), geleistet in
selbstloser und hingebungsvoller Weise. Wenn Dienst spontan erwiesen wird, ist er seine eigene
Belohnung. Er muss als Opfergabe an Gott geleistet werden.

Seva ist ein kleines Wort, aber es ist mit einer immensen spirituellen Bedeutung erfillt. Hanuman ist
das hochste Vorbild fur das Ideal des Dienens. Als die Dadmonen (rakshasa) Hanuman wéahrend seiner
Suche nach Sita in Lanka fragten, wer er sei, antwortete er demditig: ,/ch bin der Diener des Herrn von
Kosala (daso’ham kosalendrasya)”. Er begnigte sich damit, sich als demdutiger Diener Ramas zu
bezeichnen. Hanuman diente Rama, dem Prinzen der Rechtschaffenheit, ungeachtet aller Arten von
Hindernissen. Obwohl er stark, gelehrt und tugendhaft war, hatte er nicht den geringsten Anflug von
Stolz. Niemand kann einem anderen dienen, wenn sein Ego Uberhandnimmt. Die Haltung der
gegenseitigen Hilfe und des selbstlosen Dienens entwickelt die Menschlichkeit des Menschen und hilft
ihm, die in ihm schlummernde Gottlichkeit zu entfalten.

Dient nicht, um Aufmerksamkeit zu erregen

Reinheit muss sich in liebevollem Dienst ausdriicken. Hilfe fiir Bedirftige wird als die héchste Tugend
(punya) bezeichnet. Anderen Schaden zuzufligen wird als Stinde verurteilt. Sai-Devotees miissen sich in

69
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Dienstaktivitaten engagieren, die ihr Leben heiligen. Der vorbildliche Mensch ist derjenige, der anderen
keinen Schmerz zufligt, selbst keinen Schmerz empfindet und ein Leben im Dienst an anderen fiihrt.

Die Lebensspanne zwischen 16 und 30 Jahren ist entscheidend, denn dies ist die Zeit, in der das Leben
an Siie gewinnt, in der Talente, Fahigkeiten und Einstellungen angesammelt, sublimiert und geheiligt
werden. Wenn dem Geist in dieser Zeit das Starkungsmittel des selbstlosen Dienens (Seva) verabreicht
wird, ist die Lebensaufgabe erfiillt, denn dieser Prozess der Veredelung und Heiligung wird durch dieses
Starkungsmittel beschleunigt. Dient nicht um einer Belohnung willen, um Aufmerksamkeit zu erregen
oder Dankbarkeit zu erlangen, oder aus einem Gefiihl des Stolzes auf eure eigene Uberlegenheit in
Bezug auf Fahigkeiten, Reichtum, Status oder Autoritdt. Dient, weil ihr von der Liebe dazu gendtigt
werdet.

Wenn ihr Erfolg habt, schreibt diesen Erfolg der Gnade Gottes zu, der euch, als Liebe in euch, dazu
gedrangt hat. Wenn ihr scheitert, schreibt das Scheitern eurer eigenen Unzuldnglichkeit,
Unaufrichtigkeit oder Unwissenheit zu. Untersucht die Quellen des Handelns und reinigt sie von allen
Spuren des Egos. Gebt nicht den Empfangern des Dienstes, euren Mitarbeitern und Kollegen oder Gott
die Schuld.

Die Wurzel aller Katastrophen

Schwelgt nicht in dem Selbstbild, dass ihr Mitglieder der Sevadal (Dienstkorps) seid. Ein Egoismus
dieser Art kann eure Effizienz als Sevadalmitglied untergraben; er wird mit Sicherheit euren spirituellen
Fortschritt untergraben. Das Gefiihl von ,Ich” und ,Mein” entsteht aus der Unkenntnis der Majestat
Gottes und seiner Immanenz. Wut und Gier sind die Nachkommen dieses Ubels. Dieses bdsartige
Quartett ist die Wurzel aller Katastrophen, denen der Mensch auf der Erde begegnet.

Dienst (Seva) in all seinen Formen, Uberall auf der Welt, ist in erster Linie Sadhana — spirituelle Disziplin,
geistige Reinigung. Ohne die Inspiration, die diese Haltung vermittelt, wird der Drang zwangslaufig
nachlassen und versiegen; oder er kann in Stolz und Zurschaustellung umschlagen. Denkt einen
Moment dariber nach: Dient ihr Gott? Oder dient Gott euch? Wenn ein Pilger bis zur Hifte im Ganges
steht, das heilige Wasser in seine Handflachen nimmt und unter Rezitieren einer Anrufungsformel das
Wasser als Opfergabe an die Gottheit gieRt - Arpana, wie er es nennt - dann hat er nichts anderes
getan, als Ganges in den Ganges zu gielRen!

Wenn ihr einem hungrigen Kind Milch oder einem zitternden Bruder auf dem Biirgersteig eine Decke
anbietet, legt ihr nur ein Geschenk Gottes in die Hinde eines anderen als Gottesgeschenk! Ihr legt das
Geschenk Gottes in ein Behaltnis des gottlichen Prinzips! Gott dient; er erlaubt euch zu behaupten, ihr
hattet gedient! Ohne seinen Willen kann kein einziger Grashalm im Wind erzittern. Fillt jeden
Augenblick mit Dankbarkeit gegenliber dem Geber und dem Empfanger aller Gaben.

Ndhrt den Willen zu ,geben”, das Kleine fir das GroRe aufzugeben, das Momentane fiir das
Bedeutsame. Das Sevadal-Abzeichen ist nicht eine Dekoration, die man ohne einen ,Preis” erhalten
kann. Es ist ein Symbol fiir hohen Charakter, groRziigige Gefiihle und bestandiges Streben. Es ist der
duBere Indikator fir innere Begeisterung und Starke, Geschicklichkeit und Glauben. So wie Eisen vom
Magneten angezogen wird, werden diese Eigenschaften, die durch euch hindurchscheinen, die
Niedergeschlagenen, die Entmutigten und die Bedrangten zu euch ziehen. Wenn ihr stolz und
selbstsiichtig seid, blind fir die Verwandtschaft, die alle in briiderlicher Liebe verbindet, ist das
Abzeichen ein Verrat.

Fortschritt und Frieden hdngen von Opfergeist ab

Auf das Essen folgt die Ausscheidung; auf das Einatmen muss das Ausatmen folgen; Blut muss ein- und
ausflieen, um zu zirkulieren und die Gesundheit zu erhalten. Auf das Einnehmen muss das Aufgeben
folgen; sie sind die Vorder- und Rickseite desselben Prozesses. Dies gilt flir Einzelpersonen,
Gesellschaften, Nationen und die Menschheit. Fortschritt und Frieden hangen von Opfergeist,
Entsagung und Dienst ab.

70
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Seid wachsam fiir den Ruf, Gberall und jederzeit; seid bereit mit einem Lacheln, einem freundlichen
Wort, einem niitzlichen Vorschlag, einer sachkundigen Fiirsorge, einer freundlichen Antwort. Haltet
Ausschau nach Gelegenheiten, zu entlasten, zu retten oder wiederzubeleben. Trainiert euch selbst,
damit ihr schnell und gut Hilfe leisten kdnnt. Seva ist die lohnendste Form der Askese, die
befriedigendste und erfreulichste! Seva entspringt der Liebe und verbreitet Liebe in Fille. Es pflanzt
einen Samen auf einen Stein und freut sich, wenn er sprieRt! Pflanzt ihn mit Liebe, und der Samen wird
die Liebe im Inneren des Steins entdecken und daraus Nahrung schopfen.

Mantra-Wiederholung (japa) und Meditation (dhyana) machen euch effizienter

Es kommt nicht auf die Quantitat oder die Vielfalt eurer Arbeit an. Wichtig ist die innere Freude, die
Liebe, die ihr ausstrahlt. BloRe Gefiihle und Sympathie nitzen nichts; sie miissen durch Intelligenz
geregelt werden. Ermutigt die Traurigen, trostet diejenigen, die vom Weg abgekommen sind,
verschlie8t eure Augen vor den Fehlern anderer, aber haltet sie offen, um eure eigenen zu entdecken.
All dies sind schwierige Aufgaben. Nur durch Ubung kénnt ihr vollkommen werden — Ubung nicht nur in
Form von Dienst, sondern auch in Form von Meditation Uber das Gottliche. Wiederholung des
Gottesnamens (japa) und Meditation (dhyana) werden euch im Bereich des Dienstes immer effizienter
machen.

Die Praxis von Seva wird den Geist reinigen und die Konzentration scharfen. Viele Mitglieder des
Sevadal haben mir erzdhlt, dass sie nun in der Lage sind, Meditation ldanger und bestdndiger zu
praktizieren. Es gibt einige, die jenen, die Meditation praktizieren wollen, Drogen, Beruhigungsmittel
und Ahnliches empfehlen; aber sie wissen nicht, dass Drogen triigerisch, schwichend und gefihrlich
sind und schadliche Folgen haben. Ich empfehle Seva.

Ihr mogt voller Drang zum Dienen sein, aber ohne Wachsamkeit und Intelligenz kann Dienst nicht
fruchtbar sein. Jedes kleine Detail muss beachtet werden. Der Sevadal ist eine spirituelle (adhyatmika)
Armee — eine spirituelle Kolonne —, die sich der Selbstreinigung verschrieben hat. Mitglieder der
Sevadal kénnen an andere Orte entsandt werden, um andere in diesem praktischen Vedanta
(philosophische Essenz der Veden) auszubilden. Denn wenn ein Mensch von dem Drang zu dienen und
dem Glauben erfiillt ist, dass alle Verkdrperungen des gottlichen Prinzips sind, ist das selbst der
wirksamste Japa, die wohltatigste Meditation.

Praktiziert, was ihr predigt; seid, was ihr vorgebt zu sein. Eure Worte und eure Taten missen
Ubereinstimmen. Haltet eure Sinne und euren Geist unter strenger Kontrolle; seid freundlich und sanft
in eurer Sprache, verletzt nicht einmal die Gefilihle eines kleinen Kindes.

Wahrend man sich am Seva beteiligt ist es falsch, niederen Begierden nachzugeben oder der eigenen
Impulsivitdt zu folgen. Die Veden erklaren, dass Unsterblichkeit nur durch Opferbereitschaft (tyaga),
Ergebung und Unterwerfung erlangt werden kann.

Grama Seva ist Rama Seva (Dienst am Dorf ist Dienst an Gott). Es hat keinen Wert, Rama zu verehren,
wenn man seinem Dorf nicht gut dient. Heiligt eure Herzen und macht das Dorf zu einem Schrein fir
den Herrn in eurem Herzen. Wenn ihr dem Dorf dient, erreicht euer Dienst Sri Rama, und ihr fordert
euer Wohlergehen in jeder Hinsicht, wirtschaftlich, sozial, moralisch und spirituell. Ihr braucht nicht
nach Erlésung als einem gesonderten Ziel streben. Der Dienst am Dorf selbst wird Befreiung (mukti)
gewdhrleisten. Bewahrt diese Wahrheit im Geiste und handelt in eurem taglichen Leben danach.
Sozialer Dienst ist auch Tapas, eine spirituelle Ubung. Er fordert die praktische Anwendung eures
Wissens, eurer Fahigkeiten und Tugenden.

Sai-Studenten, die sich in Seva engagieren, konnen Dorfer verwandeln

Nur die Jugendlichen kdnnen Jugendliche verandern. Die Jugendlichen in den Dorfern werden inspiriert
sein, wenn sie euch, die Studenten und Doktoranden, in khakifarbener Arbeitskleidung sehen, die
praktisches Interesse an der Sauberkeit der Umgebung, der Gesundheit der Dorfbewohner und der
Erfillung ihrer Bedirfnisse zeigen. Ihr misst die Jugendlichen zusammenbringen und zu einer Gruppe
formen, die unter der Anleitung der Alteren die von euch geleistete Arbeit fortsetzen und ausweiten
kann. Findet heraus, was ihre Bedirfnisse sind, damit ihr euch darum kiimmern kéonnt. Wir kbnnen zum

71
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Beispiel Suppenkichen fir arme édltere Menschen und ihre Angehdrigen einrichten. Ihr musst ihre
Herzen durch Liebe gewinnen. Wenn Liebe gesat und gepflegt wird, werden die Spaltungen in den
Dorfern verschwinden.

Die Dorfbewohner sind im Grunde gutmiitige, gottesflirchtige Menschen. Aber die Politik und die
Verlockungen des Stadtlebens haben sie in die derzeitige Sackgasse geflihrt. Wenn sie weise Ratschlage
aus dem Munde der Kinder héren, werden sie davon sicherlich beeinflusst. Ubt euch darin, bei den
Versammlungen der Dorfbewohner in ihrer Sprache zu sprechen.

Die Gesellschaft ist das Zusammenkommen von Menschen. Die Zusammenarbeit zwischen den
Menschen in einer Gesellschaft, motiviert durch Spontaneitdt und reine Absichten, ist das Kennzeichen
von Seva (Dienst). Seva lasst sich anhand von zwei grundlegenden Merkmalen erkennen: Mitgefiihl und
Opferbereitschaft.

Lasst mich euch sagen, dass nichts unmoglich ist zu erreichen, wenn eine organisierte Gesellschaft sich
zum Ziel gesetzt hat, es zu erreichen. Selbst die Befreiung von materiellen Fesseln (moksha) kann durch
den Dienst und die Férderung des Fortschritts der Gesellschaft erreicht werden. Durch das Gefiihl der
Einheit, Opferbereitschaft und Sanftheit des Mitgefiihls kdnnen alle Ziele erreicht werden.

Seva muss als die héchste Form spiritueller Disziplin (sadhana) angesehen werden. Den Armen in den
Dorfern zu dienen, ist die beste Form von Sadhana. In den verschiedenen Formen der Verehrung des
Gottlichen, die in der vollstandigen Hingabe an das Gottliche (atmanivedana) gipfeln, kommt Seva vor
Atmanivedana (Selbstergebung). Gottes Gnade wird kommen, wenn Seva ohne Erwartung von
Belohnung oder Anerkennung getan wird. Manchmal zeigen sich wahrend des Dienstes Ego (ahamkara)
und Anhaftung (abhimana). Diese sollten vollstandig beseitigt werden.

Dienst muss Entwurzelung des Egos bewirken

Die erste Lektion in Seva muss im Familienkreis selbst gelernt werden. Vater, Mutter, Brider,
Schwestern — in dieser begrenzten, eng verbundenen Gruppe muss man sich in liebevollem Dienst
engagieren und sich auf den umfassenderen Seva vorbereiten, der auRerhalb des Hauses wartet. Der
Charakter jedes einzelnen Mitglieds bestimmt den Frieden und das Wohlergehen der Familie; der
Charakter jeder Familie ist der grundlegende Faktor, der (iber das Gliick und die Freude des Dorfes oder
der Gemeinschaft entscheidet. Und der Fortschritt der Nation basiert auf der Starke und dem Gliick der
Gemeinschaften, aus denen sie besteht. Fir das Wohlergehen des Landes und der ganzen Welt sind
also der Geist des Dienens, unerldssliche Begeisterung, konstruktive Vorstellungskraft, reine Motivation
und selbstlose Wachsamkeit dringend erforderlich.

Krishna war allen als allméachtig, allwissend, allumfassend und allerfiillend bekannt. Doch die
Begeisterung, Seva zu tun, veranlasste ihn, sich am Vorabend des prachtigen Rajasliyayaga, das er zu
feiern geplant hatte, an Dharmaraja zu wenden und ihm anzubieten, jede Art von Dienst zu
Ubernehmen. Er schlug vor, man konnte ihm die Aufgabe Ulbertragen, den Speisesaal zu reinigen,
nachdem die Gaste das Festmahl genossen hatten! Krishna bestand auf duflerer Sauberkeit und innerer
Reinigung. Saubere Kleidung und ein reiner Geist sind die ideale Kombination.

Wahrend der Schlacht von Kurukshetra, die den Hohepunkt der Mahabharata-Geschichte bildete,
diente Krishna den ganzen Tag (iber als der ,,Fahrer” des Streitwagens von Arjuna auf dem Schlachtfeld,
und als die Dammerung die Unterbrechung des Kampfes verursachte, fiihrte er die Pferde zum Fluss,
gab ihnen ein erfrischendes Bad und versorgte ihre Wunden, die sie wahrend des heftigen Kampfes
erlitten hatten, mit heilenden Salben.

Dienst an jedem Lebewesen ist spirituelle Disziplin (sadhana)

Der Herr setzt den Devotees ein Beispiel, dem sie folgen sollen. Er lehrt, dass jeder Dienst, der
irgendeinem Lebewesen erwiesen wird, ihm allein dargebracht wird und von ihm mit groRer Freude
angenommen wird. Der Dienst an Rindern, Tieren und Menschen ist lobenswerte spirituelle Disziplin.
Krankenhauser besuchen und den Patienten auf den Stationen dienen — an solchen Diensten miissen
sich die Mitglieder der Sri Sathya Sai Seva Organisation aktiv beteiligen. Viele tun solche Dinge heute als

72
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



»sozialen Dienst” und nicht als spirituelle Disziplin aus ganzem Herzen. Der Geist der spirituellen
Disziplin ist in dieser Tatigkeit nicht zu finden.

Durch die spirituelle Disziplin des Dienens (Seva sadhana) erreichte Hanuman die Identitdt mit Rama,
so wie der Fluss die Identitdit mit dem Meer erreicht. Auch Arjuna betrachtete jede Handlung als
spirituelle Disziplin, um Krishnas Gnade zu erlangen, denn Krishna wies ihn an, weiterzukdmpfen und
ihn immer in Erinnerung zu behalten — mam anusmara yudhya cha. Auch ihr solltet Gott immer als
euren Wegweiser im Gedachtnis behalten, egal ob ihr Patienten in Krankenhdusern versorgt oder einen
Abfluss auf dem Basar reinigt. Das ist Askese (tapas), das ist die héchste Form spiritueller Disziplin
(sadhana). Mehr als hundert Vortrage anzuhdren oder selbst zu halten, zieht eine einzige echte Seva-
Handlung die Gnade Gottes an.

Der Korper muss fiir den Dienst an anderen genutzt werden. Aktivitat ist sein Hauptzweck. Krishna sagt:
»lch habe keine Notwendigkeit, mich in Arbeit zu engagieren, aber ich handle, um die Welt zu
aktivieren.” Bietet jemandem in Not von ganzem Herzen eure Dienste an und erlebt die Glickseligkeit,
die daraus entsteht. Es muss nichts GroRes sein, es kann sogar etwas Kleines sein, das von anderen
nicht bemerkt wird. Es muss getan werden, um den Gott in dir zu erfreuen.

Wir brauchen heute Menschen, die Freude an selbstlosem Dienst haben, aber solche Menschen sind
selten zu finden. lhr, die ihr zur Sri Sathya Sai Seva Organisation gehort, jeder einzelne von euch, misst
Dienende (sevaka) werden, die bereit sind, denen zu helfen, die Hilfe brauchen. Wenn der Sevaka
(Diener) zum Nayaka (Fuhrer) wird, wird die Welt gedeihen. Nur ein Diener (kimkara) kann zu einem
Meister (sankara) heranwachsen.

Seid wachsam gegeniiber Zweifeln und Angsten

Die Sri Sathya Sai Seva Organisation hat Seva als spirituelle Disziplin (sadhana) festgelegt, um diese
schlechte Eigenschaft aus eurem Geist zu entfernen. Dienst hilft euch, das Ego zu beseitigen. Achtet
also nicht darauf, was andere sagen kdnnten, wenn ihr euch in Dienstaktivitdten engagiert. Wenn ihr
Gutes tut, warum zogert ihr dann, warum schamt ihr euch, warum habt ihr Angst? Lasst Mitgefihl und
Opferbereitschaft eure beiden Augen sein, lasst Selbstlosigkeit euer Atem sein und Liebe eure Zunge.
Lasst Frieden in euren Ohren widerhallen. Dies sind die finf wesentlichen Elemente, von denen euer
Leben abhdngen muss. Gott wird euch nicht fragen, wann und wo ihr Dienst geleistet habt. Er wird
fragen: ,,Mit welcher Motivation habt ihr es getan? Was war die Absicht, die euch dazu veranlasst hat?“
Ihr mogt den Seva abwagen und euch seiner Quantitdt rihmen. Aber Gott sucht nach Qualitat, nach
der Qualitat des Herzens, der Reinheit des Geistes, der Heiligkeit des Motivs.

Ilhr seid keine Neulinge; ihr seid euch der Seva-Lebensweise bewusst. Aber da ihr Menschen seid,
befallen Schleier und Nebel, Unkraut und Wiirmer euren Geist. Zweifel und Angste verfolgen eure
Arbeit. Aber seid wachsam gegen die Angriffe dieser Krafte. Strebt jeden Tag, getreu dem ldeal, das ihr
euch gesetzt habt, danach, eure Seva-Aktivitdten auf reine, selbstlose, heilige Weise zu verbessern.

Die Gabe von Nahrung ist die edelste aller Gaben. Die Jahre, die dem Menschen zugeteilt sind, sind
sehr kurz; die Welt, in der er lebt, ist sehr weit. Das Wenige, was der Mensch hier zu tun hat, muss
schnell getan werden, an dem Ort, der ihm zugewiesen ist, innerhalb der ihm zugeteilten Zeit. Und der
Mensch hat eine so gewaltige Aufgabe vor sich; um sie zu erfillen, ist er als Mensch gekommen und hat
dafiir all die Verdienste, die er in vielen vergangenen Leben erworben hat, gegen diesen menschlichen
Lebensraum eingetauscht. Die Aufgabe ist nichts Geringeres als die Manifestation der im Menschen
schlummernden Goéttlichkeit. Das einfachste und angenehmste Mittel, um dies zu erreichen, ist Seva —
der Dienst am Menschen, der in einem Geist der Hingabe und Ergebenheit geleistet wird. Und in den
Dorfern ist Seva (Dienst) eine wirkungsvolle Disziplin. Die beste Art von Seva besteht darin, die
Hungrigen zu speisen. Der erste Schritt in dieser Disziplin ist die Etablierung gegenseitiger Hilfe und
Zusammenarbeit bei allen Seva-Aktivitaten unter den Bewohnern. Dies wird Frieden, Sicherheit und
Wohlstand fiir das Dorf gewahrleisten.

In der Hoffnung, dass ihr mit dem Namen Gottes auf den Lippen und mit euren Hinden am Dienst
beteiligt euer Leben der Hilfe fiir andere weiht und die Gliickseligkeit des Geistes (spirit) verwirklicht,
schenke ich euch allen meinen Segen!

73
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



EINE HOMMAGE AN SEINE VEREHRERIN,
DER HEILIGE ELEFANT SAI GITA

A. Srinivasa Rao

Einleitung

Unter den unzdhligen Devotees von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba verkorperte niemand die Hingabe in
so reiner und unschuldiger Weise wie sein geliebter Elefant Sai Gita. Jedes Mal, wenn ich ein Bild oder
Video von Swami mit ihr sehe, erfiillt Hingabe mein Herz. Flir mich rufen die Erinnerungen an Sai Gita
heilige Momente wach, die es verdienen, geteilt, ja sogar fiir die Nachwelt bewahrt zu werden.

Ich bin vielleicht nicht wirklich kompetent, Gber eine so fromme Gajaraja zu schreiben, die MaRstidbe
flir Hingabe, Loyalitdit und Standhaftigkeit gesetzt hat, denen die Menschen nacheifern kdnnen.
Dennoch ist es unmoglich, dieser legendaren Elefantin, die in jeder ihrer Gesten Heiligkeit ausstrahlte,
keine Ehrerbietung zu erweisen. lhr Herz schlug nur fir ihren Herrn, ihr ganzes Wesen existierte nur flr
ihn. Ich betrachte es als einen unermesslichen Segen, wahrend der Zeit des Avatars neben einer so
edlen Seele zu leben.

Meine friheste Erinnerung an Sai Gita stammt aus dem Jahr 1972, als sie etwa fiinfundzwanzig Jahre
alt gewesen sein muss. Von da an bis zu ihrem letzten Atemzug im Jahr 2008 war ich Zeuge ihrer Reise
mit Swami.

Die Herrlichkeit des Herrn wird in der Tat durch die Herrlichkeit seiner besten Devotees vergroRert.
lhr Leben - eine Saga der Hingabe

In den Puranas horen wir von Tieren, die den Devis und Devatas ihre Hingabe zeigen. Doch in unserem
Leben wurden wir Zeuge eines Elefanten, die ihr ganzes Leben ausschlieBlich ihrem Herrn widmete.

Swami offenbarte einmal, dass Sai Gita in einem fritheren Leben eine Konigin gewesen sei und dies ihre
letzte Geburt sei. Jeden Augenblick dieses heiligen Aufenthalts verbrachte sie in der alleinigen
Verehrung Swamis. Wenn sie den ganzen Tag vor ihm stehen durfte, tat sie dies freudig, ohne an Essen
oder Bequemlichkeit zu denken. Das Baden im Chitravati, das Essen oder das Ausruhen waren bloRe
Notwendigkeiten — ihre wahre Nahrung war Swamis Darshan.

Lektion von einem Tier der Hingabe

Einmal, unzufrieden mit den Schiilern, bemerkte Swami mit gottlicher Intensitdt: Geht und esst den
Dung von Sai Gita; dann bekommt ihr wenigstens etwas Hingabe! So groR war Swamis Achtung vor
ihrer unvergleichlichen Bhakti.

In ihren friihen Jahren hielt Swami sie innerhalb des Mandir-Gelandes. Inmitten der tiefen Stille im
Mandir gab das Klingeln der Glocke um ihren Hals, die beim sanften Schwanken ldutete, den Devotees
das Gefihl, in einem Tempel zu sein, als wiirde eine heilige Glocke die Anwesenheit des Herrn
verkiinden. Ein Blick auf sie rief den Darshan von Sri Ganesha selbst hervor.

Am Fluss Chitravati, wo sie zum Baden hingebracht wurde, war ihre Freude grenzenlos — sie spritzte mit
ihrem Rissel Wasser, walzte sich im Sand und wurde dann liebevoll vom Mahout geschrubbt. Nach
jedem Bad wurden drei breite Linien aus Vibhuti auf ihre Stirn gezeichnet, wodurch sie wie ein

gottlicher Priester in Elefantenform aussah.
74
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Mit majestatischem Gang, aber dennoch voller Demut und Disziplin, kehrte sie zum Mandir zurilick —
eine perfekte Mischung aus koniglicher Starke und sanfter Hingabe.

Die tagliche gottliche Routine

Jeden Morgen und jeden Abend wurde Sai Gita zu Swamis Darshan am Dasavataram-Tor gebracht. In
dem Moment, in dem Swami sich naherte, kniete sie nieder und verneigte sich, um ihm mit solcher
Hingabe eine Girlande darzubringen, dass den Anwesenden im Darshan-Bereich die Tranen kamen.

An Festtagen spielte sie eine wichtige Rolle. Wahrend der Dasara- und Geburtstagsfeierlichkeiten fiihrte
Sai Gita die Prozessionen an, geschmiickt mit prachtigen Ornamenten, wobei ihr Kopf und ihre Ohren
mit reich bestickten Samtbehdngen bedeckt waren. Ein gerolltes goldenes Stirnband zierte ihr Haupt.
Ein groBes, mit Zari und Chamdkis glitzerndes Tuch bedeckte ihren massigen Korper.

Wahrend Sai Gita mit langsamen, majestatischen Schritten vor der Prozession herging, vermischte sich
der tiefe Klang der groBen Glocke um ihren Hals mit der Musik der Nadaswarams, dem Gesang der
Veden und dem Chor der Bhajans, die die Luft mit Heiligkeit erfillten, wahrend Swami ging und den
Devotees, die ihn von beiden Seiten begriiiten, seinen Segen spendete. Sai Gita hielt am Eingang der
Poornachandra inne und machte wiirdevoll Platz, damit die Prozession einziehen konnte. Im Inneren
warteten Tausende von eifrigen Devotees mit gefalteten Handen auf seinen Darshan.

An den Abenden von Dasara, nach Swamis Ansprache im Poornachandra Auditorium, hatte sie die
hochste Ehre, Swami zu bekrdnzen, wenn er zum Mandir zurlickkehrte. Swami erlaubte ihr liebevoll, die
Girlande um seinen Hals zu legen — ein Anblick, der sich fir immer in die Herzen der Devotees
eingebrannt hat.

Jahrliche Sportprozession

Ein weiterer wichtiger Anlass, bei dem Sai Gita Swamis Prozession anfiihrte, war das jahrliche Sportfest.
Sie Gbernahm majestatisch die Fihrung, gefolgt von farbenfrohen Bhangra-Tanzern, der Institutsband
und Vedam-Jungen, die die Veden rezitierten. Der Héhepunkt der Prozession war Swami selbst, der in
einem weiBen Gewand gekleidet strahlte und auf einem prachtigen Wagen sall — oder manchmal in
einem weiRen Auto — und den Devotees, die die Triblinen des Hill View Stadiums fiillten, seinen Segen
spendete.

Wenn Swami die Tribline erreichte, stieg er aus dem Fahrzeug und stieg auf die Tribiine, um das
Geschehen zu beobachten. Bei einigen dieser Gelegenheiten spielte Sai Gita spielerisch ein kurzes
FuRRballspiel in seiner gottlichen Gegenwart — ihre einzigartige Art, sich den Schiilern anzuschlief3en,
ihre Freude zu teilen und ihre Reise an ihrer Seite fortzusetzen.

Mein personlicher Segen

An einem solchen Dasara-Abend, als Sai Gita Swami mit einer Girlande schmiickte, erhielt ich meinen
ersten personlichen Segen. Ich war gerade acht Jahre alt und litt seit vielen Monaten unter starken
Bauchschmerzen. Meine Mutter brachte mich zusammen mit meiner alten GroBmutter nach Parthi.

Als Swami Sai Gita segnete, beklagte sich meine GroBRmutter, die in der Ndhe sal}, bei ihm Uber ihr
nachlassendes Sehvermoégen. Swami trat mitfihlend ndaher und sagte auf Telugu: Avuna, Gaani Emi
Chustaavu —i Padu Prapanchanni? (,,Ja, aber was gibt es auf dieser schlechten Welt schon zu sehen?)

Ich sal8 in der Nahe auf Peddabottu Ammas Schof3. Da ich unbedingt naher an Swami herankommen
wollte, beugte ich mich vor und streckte die Hand aus, um an seinem Gewand zu zupfen. Swami drehte
sich plotzlich um und rief scharf ,,Eh!“, als wiirde er mich sanft zurechtweisen. Doch dieser eine Blick in
meine Augen |6ste Schockwellen in mir aus. Von diesem Augenblick an verschwanden die
Bauchschmerzen, die mich geplagt hatten, vollstandig — und sie kehrten nie wieder zurtick.

75
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



lhre personlichen Interviews mit dem Herrn

An bestimmten Festtagen, nachdem Swami die Versammlung und die Programme gesegnet hatte, ging
er zu ihr. Die Menschenmenge wartete in andachtiger Stille und beobachtete, wie sich ein einzigartiges
Ereignis entfaltete. Swami fltterte sie liebevoll mit Ragi-Ballchen, Frichten und Késtlichkeiten, die er
ihr sanft in den Mund steckte. Seine Robe und seine Armel wurden oft von ihrem Speichel nass, aber
Swami achtete nicht darauf, da er solche Dinge nicht beachtete. Fiir ihn zdhlte nur die Freude, seine
geliebte Anhangerin zu fiittern.

Der Mahout stand still in der Nahe, mit einer Schiissel Wasser und einem Handtuch, damit Swami sich
dort seine Hande reinigen konnte. Doch fiir die Zuschauer war es, als wiirde der Herr zeigen, dass reine
Liebe alles akzeptiert — ohne zu zoégern.

Diese wenigen Minuten gehoérten nur ihr allein — wie ein persénliches Gesprach mit dem Herrn selbst.
Swami unterhielt sich mit ihr in einem vertraulichen Flisterton, streichelte ihren Rissel und ihr Gesicht
mit zartlicher Zuneigung. Sie wiederum schien nur auf ihn zu reagieren. Sie hatte ihre eigene Sprache
der Hingabe, die nur Swami verstand. Die Devotees staunten dariber, wie sie still dastand, mit sanften
Augen, sich in seiner Zuneigung sonnend, als ware sie in gottlicher Gliickseligkeit versunken.

Mein Tag mit Swami und Sai Gita

Auch ich hatte einmal das Gliick, Teil einer solchen Szene zu sein. Am Krishnashtami-Tag 1987 winkte
Swami mich zu sich und bat mich, einen Korb mit Bananen fiir ihn zu tragen, die er Sai Gita fittern
wollte. Mein Herz machte einen Sprung — ich konnte mein Gliick kaum fassen. Ich stand ganz in der
Nadhe und beobachtete das ganze Spektakel, wahrend Swami Bananen aus dem Korb nahm, sie liebevoll
futterte und sich vertraulich mit ihr unterhielt. Sai Gita hatte eine besondere Art, mit ihrem Herrn zu
kommunizieren.

Unruhig in der Trennung, gliickselig im Darshan

In den ersten Jahren war Sai Gita an einen Neem-Baum direkt gegeniiber von Swamis Mandir
angebunden. Das war ihr glicklichster Ort, denn dort konnte sie taglich den Darshan ihres Herrn
empfangen und jede seiner Bewegungen beobachten. Aber 1981 wurde sie vom Mandir zum Gokulam
verlegt. Diese Trennung brach ihr das Herz. Da sie es nicht ertragen konnte, Swami nicht jeden Tag zu
sehen, zerbrach sie eines Nachts ihre Ketten und lief zuriick zum Mandir. Das war ihre Art zu erklaren,
dass das Leben ohne ihn keinen Sinn hatte. Swami beruhigte sie jedoch sanft, und sie gab nach. Von da
an besuchte Swami selbst von Zeit zu Zeit das Gokulam, um sie mit seinem Darshan zu beruhigen.

Spater wurde sie erneut verlegt, diesmal an einen Ort gegeniber dem Jungenwohnheim. Dies erwies
sich als Segen, denn von dort aus konnte sie fast taglich seinen Darshan empfangen. Nach den
morgendlichen Bhajans unternahm Swami oft eine Autofahrt, und Sai Gita entdeckte sein Auto
unfehlbar in dem Moment, in dem es auftauchte.

Swami erzdhlte oft in seinen oOffentlichen Ansprachen, dass Sai Gita unter all den vorbeifahrenden
Autos sein Auto immer wiedererkennen konnte. Sobald sie splirte, dass Swamis Auto kam, rannte sie
mit lautem Trompeten auf ihn zu, um ihn zu begriiRen. Wenn die Jungen sahen, wie sie herbeieilte,
rannten auch die Jungen aus dem Wohnheim hinaus, um Darshan zu erhalten, als wiirden sie mit ihr
um die Wette laufen.

In Wahrheit gab es keinen Unterschied zwischen uns und ihr — sie war ein weiteres eifriges Kind
Swamis, das mit sehnsiichtigen Augen und unruhigem Herzen auf den fliichtigen Blick ihres geliebten
Meisters wartete.

76
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sommerkurs

Fiir den Sommerkurs in Brindavan lief sie den ganzen Weg von Parthi nach Whitefield, was mehr als
eine Woche dauerte. Sie begriiite Swami jeden Tag, wenn er zum Darshan herauskam.

Charakteristischer GruR

Sie bot ihm immer ihren charakteristischen Grul8 dar, wobei sie ihren Riissel zu einem U formte, was
ausschlieBlich fiir ihn reserviert war. Es war ein Anblick, der den Gottern wiirdig war. Es war ihr
Ausdruck dafiir, dass sie in seiner Gesellschaft gliicklich war. Sie lie8 niemanden zwischen sich und den
Herrn kommen.

Eine Sadhaka

Sie verzichtete auf die Freuden, frei umherzustreifen und sich in Bischen und Bdumen auszutoben. Sie
aB, was ihr als Prasadam gegeben wurde. Erst gegen Ende, als Swamis Darshans seltener wurden,
gonnte sie sich einige Leckereien in den Zuckerrohrfeldern und ein Bad im Wasser. Sie flhrte ein
strenges Leben, wie eine echte spirituelle Sadhaka.

Sie hatte Eigenschaften, denen Menschen nacheifern sollten, um Erlésung zu finden. Ich schéatze sie als
die bedeutendste unter den Sai-Devotees ein.

Letzte Riten

Sri Rama vollzog die letzten Riten fir Jatayu, und Swami war Zeuge der letzten Riten fiir seine geliebte
Devotee. Kein Mensch erhielt jemals eine solche Ehre. Swami nahm emotional Abschied von ihr und
ehrte sie mit einem Samadhi, wodurch er ihr einen Status verlieh, der nur den Heiligsten vorbehalten
ist.

Fazit

Sai Gita war nicht nur ein Elefant, sie war ein Vorbild fir wahre Hingabe und Ergebenheit. Jede ihrer
Gesten strahlte Heiligkeit aus, ihr ganzes Wesen war eine Opfergabe an ihren Herrn.

Ihr majestatischer Gang, ihr vorbildliches Leben und vor allem ihre unerschitterliche Hingabe an ihren
Herrn bleiben fir immer in meiner Erinnerung.

Fiir mich ist sie der Beweis dafiir, dass Hingabe tiber die Artengrenzen hinausgeht und dass die reinste
Liebe darin besteht, nur fir Gott zu leben. Ich schiatze mich wirklich gesegnet, dass ich in meiner
Lebenszeit dieses groRartige Schauspiel der Hingabe miterleben durfte.

Sie hat sich ein Kapitel in den Annalen der gottlichen Geschichte des Avatars gesichert, einen ewigen
Ehrenplatz in der Geschichte von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba.

Der Autor, ein MBA-Absolvent der SSSIHL, war bis 2021 als Senior Manager fiir Finanzen und
Rechnungswesen bei SSSIHMS in Prasanthigram tétig. Nach seiner Pensionierung ist er als
Beauftragter fiir Sonderaufgaben — Finanzen und Rechnungswesen bei SSSIHMS in Prasanthigram
tatig.

77
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Perlen der Weisheit

SWAMI UBER DIE BEDEUTUNG VON HINGABE (BHAKTI)

Die Upanischaden sagen, dass kostlicher Saft (rasa; Gliick, die Freude der Gottvereinigung) Brahman ist.
Um diese Glickseligkeit zu erfahren, schrieben sie neun Arten der Hingabe (bhakti) vor. Hingabe wird
im allgemeinen Sprachgebrauch auf vielerlei Weise beschrieben, aber die Veden sagen, dass es drei
Arten von Hingabe gibt: Bhautika (sich auf den Korper beziehend), Ekanta (Zurlickgezogenheit) und
Ananya (ohne Ablenkung, zielgerichtet). Diese wurden auf unterschiedliche Weise beschrieben, und es
wurden auch verschiedene Kommentare dariiber verfasst.

Zuhoren (shravana), Verinnerlichung des Gelernten (manana) und Praktizieren des Gepredigten und
Gelernten (nidhidhyasana), die mit Yajna verbundenen Rituale, der Besuch verschiedener Pilgerstatten
(kshetra) und verschiedene Arten des Dienstes wie Wohltatigkeit (dana und Dharma) werden alle als
Bhautikabhakti (Hingabe, die sich auf erschaffene oder lebende Wesen bezieht) klassifiziert. Mantra-
Wiederholung (japa), Askese (tapas) und Sandhya- (die Zeit der Dadmmerung) Riten stehen alle mit
dieser ersten Art von Hingabe in Verbindung. Die Errichtung von Tempeln, die Weihe von Goétterbildern,
die Verehrung in Tempeln und die damit verbundenen Rituale sind ebenfalls Bhautikabhakti. All dies
steht in Verbindung mit dem Physischen (jada).

Der zweite Schritt auf dem Weg der Hingabe

Auf diesem Weg sollten wir langsam zum zweiten Schritt von Ekantabhakti voranschreiten. Viele
Menschen denken, Ekantabhakti bedeute die Hingabe an ein einziges Idol oder eine einzige Form und
das Erleben einer mentalen Vision dieser einen Form, ausschlieRlich in der Privatsphdre. Das ist nicht
richtig. Ekantabhakti ist ein subtiler Zustand, der durch wirksame Kontrolle des Geistes und das Erleben
des inneren Selbst (antaratman) erreicht wird. Es ist nicht richtig zu denken, Kontrolle des Geistes
bedeute, ihn still zu halten, ohne dass er umherwandert. Die richtige Bedeutung von Ekanta ist, den
Geist von unreinen Gedanken zu reinigen. Dies ist eine spirituelle Disziplin, die in einer einsamen
Atmosphare, an einem ruhigen Ort, frei von Larm oder Storungen jeglicher Art, praktiziert werden
sollte.

Die beste Zeit fiir diese Praxis ist zwischen 3:00 und 5:00 Uhr morgens, was als Brahmamuhdrta
bezeichnet wird. Man sollte sich eine bestimmte Zeit in diesem Zeitraum aussuchen, die Tir schliel3en,
keinen Kontakt zu anderen Menschen aufnehmen, stillsitzen und die Spanne des Ein- und Ausatmens
anpassen. Es ist wichtig, dass die Zeitspanne des Ein- und Ausatmens gleichbleibt. Durch allmahliches
Uben muss die Anzahl der Atemziige von acht oder zehn pro Minute auf zwei oder einen reduziert
werden. lhr kdnnt euch Zeit lassen und die Anzahl der Ein- und Ausatmungen schrittweise reduzieren.
Der Fluss der Gedanken im Geist (sankalpa und vikalpa — mentale Vorsatze und Zweifel) beeinflusst und
stort auch die Atmung.

Die Bedeutung der Reinheit und Bestandigkeit des Geistes

Um den Atem auf diese Weise zu kontrollieren und ihn in die richtige Richtung zu lenken, gibt es eine
sehr wirksame Methode, die angewandt werden kann. Die Zungenspitze muss sanft die Riickseite der
Zahne beriihren. Wenn sie in dieser Position gehalten wird, werden die Gedanken im Geist weniger und
man kann sich auf die Kontrolle des Atems konzentrieren. Wenn ihr die geistigen Gedanken und
Gegengedanken kontrolliert und euch von Gedanken an den Kérper und die Dinge um euch herum [6st,

78
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



gelangt ihr in einen Zustand, in dem der Geist frei von Gedanken und Wiinschen ist und sich auf Gott
konzentrieren kann.

Im Zustand von Ekantabhakti [6st sich der Geist auf und befindet sich in einem Zustand der Stille. Gott
ist Uberall in jedem, wenn der Geist von allen Unreinheiten befreit ist. Menschen mit Ekantabhakti
erfahren allein die Gegenwart Gottes. Durch kontinuierliches Training und Uben von Ekantabhakti
werdet ihr in der Lage sein, den Atman in euch zu erkennen. Der Atman ist in euch. Ihr kénnt ihn nicht
sehen, weil Unreinheiten und Wellen von Vorlieben und Abneigungen um euch herumtreiben. Wenn
ihr diese Unreinheiten beseitigt, ruht der Geist in einem reinen Zustand. Wenn ihr in diesem Zustand
euren Blick nach innen richtet, werdet ihr die Schau des Gottlichen (sakshatkara) haben. Das ist
Ekantabhakti, Giber die wir in Blchern lesen. Ekantabhakti wird nur verwirklicht, wenn ihr euren Blick
nach innen richtet, weg von den Sinnesobjekten, und den reinen Atman erfahrt. Ekantabhakti ist
inneres Sehen (antardrishti), wahrend Bhautikabhakti die dufSere Sicht (bahirdrishti) ist.

Ananyabhakti (Hingabe ohne Ablenkung)

Nachdem man Bhautikabhakti und Ekantabhakti erlangt hat, ist Ananyabhakti leicht zu erreichen. Wir
haben den Eindruck, Ananyabhakti bestehe darin, sich Gott hinzugeben und zu sagen: ,,Ich habe keinen
anderen Retter als dich.” Wir glauben, allein durch die Erklarung: ,Du bist Mutter, Du bist Vater, Du bist
Freund und Du bist mein Retter, oh Gott der Gotter!” hatten wir uns hingegeben und wiirden
Ananyabhakti praktizieren. Dies ist jedoch nur miindliche Ananyabhakti. Wahre Ananyabhakti entsteht
durch tiefes Erforschen der Realitdt des inneren Selbst.

Die Erfahrungen, die man im Wachzustand macht, und die Dinge, die man im Traum und im Tiefschlaf
sieht, erweisen sich als illusorisch und vergadnglich, wenn man sie tiefgehend untersucht. Nach einer
solchen Erforschung kommt Ananyabhakti zu dem Schluss, dass alles, was man in allen drei Zustdnden
sieht, illusorisch ist. Man wird entdecken, dass das ,,Ich”, das in allen drei Zustdanden vorhanden ist, nur
der Atman ist und dass es keinen Unterschied zwischen diesem Atman (Selbst) und dem Paramatman
(hochstes Selbst) gibt. Wenn der Gedanke an den Koérper nicht vorhanden ist, wird es auch keine
Dualitat geben. Wo es keinen Gedanken an ein Zweites gibt, ist Ananya. Um diesen Zustand von Ananya
zu erreichen, muss man die Stufe von Ekantabhakti durchlaufen.

Ohne Glauben oder reine Liebe werden alle Argumente, die man vorbringt, alle Nachforschung, die
man anstellt, keine Ergebnisse bringen. Wenn man sich in Zweifeln verliert, kann man selbst in vielen
Leben niemals Erfolg haben. Ananyabhakti kann als ,,bedingungsloser Glaube” beschrieben werden.

Konig Parikshit musste innerhalb von sieben Tagen sein Leben aufgeben. In dieser Phase kam Shuka,
der grolRe Weise (Rishi), um ihn Gber Gott zu belehren. Shuka hatte keine Bindung an die Welt. Wenn
ein so groRer Weiser die Hingabe der Gopikas als den hochsten Zustand der Hingabe beschreibt, kann
man erkennen, wie groR ihre Hingabe war. Es war Ananyabhakti im hochsten Sinne. Parikshit fragte
Shuka Maharishi, wie die Gopikas Ananyabhakti erlangten und Goéttlichkeit erfuhren. Shuka stellte
Parikshit eine Gegenfrage, ob er Krishna flir einen Kuhhirten hielte; wenn ja, hatte es keinen Sinn, ihn
zu unterweisen. Er sagte, er wiirde Vedanta und Bhagavatam nur jenen beibringen, die volles Vertrauen
in Gott hatten. Nur diejenigen, die lernbegierig sind, das Vertrauen haben und den festen Glauben
(shraddha) besitzen, um die Gottlichkeit zu erfahren, kdnnen unterwiesen werden.

Mitglieder der Sri Sathya Sai Seva Organisationen sollten versuchen, dem richtigen Weg zu folgen und
ihre eigenen spirituellen Bemihungen auf die Ebene von Ananyabhakti zu heben. Die Welt befindet
sich heute in einem sehr schlechten Zustand. Die Situation kann sich nur durch Glaubige (astika)
verbessern, die an das Gottliche glauben. Sie sollten Verkérperungen der Liebe (premasvaripa) werden
und durch ihre spirituelle Disziplin (sadhana), unterstitzt durch Geduld, Nachsicht und Mitgefihl, ihre
Rolle im Dienst an der Gesellschaft spielen und zur Verbesserung der Welt beitragen. Gott ist in euch
gegenwartig und beobachtet mit Tausenden von Augen, was ihr tut. Auch wenn niemand sonst euch

sieht, Gott beobachtet immer eure Handlungen. Tut alles mit diesem Bewusstsein.
79
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Jenen Anhdéingern, die bestindig an mich denken und mich mit voller Hingabe verehren, denen, die in
ihren Gedanken mit mir vereint sind, gewdhre ich volle Sicherheit und kiimmere mich persénlich um ihre
Bediirfnisse. (Ananydsh chintayanto mam ye janah paryupdsate, tesham nityabhiyukthanam yoga
kshemam vahamyaham).

So wurde das Konzept von Ananyabhakti in der Bhagavadgita von Krishna vollstdndig und anschaulich
erklart. Ananyabhakti ist zielgerichtete Hingabe an Gott, die vollige Ergebung beinhaltet. Man sollte
seinen Geist nicht spalten und nur einen Teil davon Gott darbringen. Der Geist muss in seiner
Gesamtheit in den Allmachtigen eintauchen. Einmal gab Uddhava den Gopikas folgenden Rat: ,Da ihr
die heiligen Schriften (shastra), die Puranas und die Veden nicht kennt, solltet ihr dem Weg der Yoga-
Meister folgen, um die Vereinigung mit Gott zu erlangen.” Niraja, eine der Gopikas, antwortete: ,Wir
haben nur einen Geist, nicht viele; dieser Geist ist zusammen mit Krishna nach Mathura gegangen.
Ohne Geist sind wir nicht in der Lage, dich zu verstehen!”

Ein Mensch mit einem fragmentierten Geist kann zielgerichtete Hingabe (ananyabhakti) nicht
erreichen. Ein zersplitterter Geist ist ein Hindernis flr den spirituellen Fortschritt. Sich mit einem
fragmentierten Geist auf Gott zu konzentrieren, ist eine vergebliche Ubung. Zielgerichtete Hingabe ist
der einfachste Weg zur Erlésung. Tatsdchlich wird der Ananyabhakta zu einem Jivanmukta (einem
wahrend seines Lebens Befreiten).

Der Pfad der Weisheit (jnanamarga), der Pfad der Hingabe (bhaktimarga) und der Pfad des Handelns
(karmamarga)

Man sollte nicht denken, dass diese drei Wege — der Weisheit, der Hingabe und des Handelns —
einander widersprechen. Wenn wir die Arbeit, die wir tun, die Zeit, die wir verbringen und die Nutzung
unseres Korpers heiligen kdnnen, dann wird es moglich sein, die Wahrheit zu erkennen, und deshalb
sind sie von einem Schritt zum nachsten lbergegangen. Sie sind von Karma (Heiligung der Handlung) zu
Hingabe und Weisheit lbergegangen. Das ist der Grund, warum all diese Aspekte als komplementar
und nicht als widerspriichlich behandelt werden miissen.

Dualitat (Dvaita), Nichtdualitat (Advaita) und bedingte Nichtdualitat (Vishishtadvaita)

Nur in Bezug auf den Korper, den Geist und das tagliche Leben wurden diese drei Philosophien — Dvaita,
Advaita und Vishishtadvaita — gelehrt. Aus der Sicht des Kérpers wurde der Weg des Handelns (Karma)
gelehrt. Aus der Sicht des Geistes wurde der Weg der Hingabe (bhakti) gelehrt. Aus der Sicht des
eigenen taglichen Lebens wurde der Weg der Weisheit (jnana) gelehrt. Um den Menschen in die Lage
zu versetzen, diese zu praktizieren, lehrten Madhvacarya, Shankara und Ramanuja diese drei Wege, die
als konigliche Wege fiir die Menschheit zur Erlangung der Erlésung bezeichnet werden kénnen.

Ihr solltet auch die Bedeutung des Pfades der Hingabe erkennen und wissen, dass ihr den Herrn auf
dem Weg der Hingabe erreichen konnt. Ohne innere Reinheit wird jede Arbeit, die ihr verrichtet,
vergeudet sein. Sie wird keine Ergebnisse bringen. Shankara lehrte, dass wir angesichts der
Verganglichkeit und Fliichtigkeit der Welt Hingabe an den Herrn haben sollten.

Der Name des Herrn, der den ddamonischen Charakter in nektarartige Essenz verwandeln kann, ist
wahrhaftig der Zufluchtsort des Friedens fir alle und fiir die Welt. Diesen Namen ohne Unterbrechung
in unaufhorlichem und unerschitterlichem Fluss (wie Tailadhara) zu wiederholen, diese Form und
diesen Namen immens und freudig zu lieben, das verdient es, Hingabe (bhakti) genannt zu werden.
Jeder kann diese Hingabe erlangen. Jeder kann ein solcher Verehrer werden. Die Tir des Bhaktiyoga
steht allen offen. Die einzige Voraussetzung oder das einzige Zulassungskriterium ist der Wunsch nach
Moksha, der Befreiung aus dem Kreislauf von Geburt und Tod. Dieser Wunsch berechtigt den
Menschen zu seinem Erbe. Hingabe bedeutet die hoéchste Liebe, Prema, die auf den Herrn gerichtet ist.

80
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Eine solche Liebe entsteht erst, wenn man die Herrlichkeit, die Anmut und die Pracht des Herrn sowie
seine angeborenen Merkmale wie Allwissenheit, Allmacht und Allgegenwart in der gesamten
Schopfung erkannt hat. Wer mit einer Liebe dieser Art ausgestattet ist, wer im Herrn wohnt, wird mit
Sicherheit befreit werden.

Hingabe (bhakti) und Anhaftung (anuraga)

Bhakti und Anuraga sind von dhnlicher Natur. Inwiefern? Beide sind frei von Hass (dvesha). Der Geist
eines Devotees ist an Gott gebunden. Der Geist eines weltlichen Menschen ist nur von Zuneigung oder
Anhaftung (anuraga) an weltliche Objekte befallen; aber dieselbe Anhaftung fiihrt, wenn sie die Form
von Hingabe oder Liebe zu Gott annimmt, zur Verwirklichung der Gottheit selbst.

Hingabe und Wissen (bhakti und jnana)

Wissen (jnana, auch: Weisheit, hoheres Wissen) ohne Hingabe (bhakti) verursacht Hass. Das Wissen
solcher Menschen kann nicht als Wissen bezeichnet werden; es ist in Wahrheit Unwissenheit (ajnana).
Nur durch Hingabe wird Wissen allmahlich stabilisiert und tief verwurzelt.

Bhakti und Jnana sind wie ein Gespann von Ochsen fiir den Wagen; beide missen im Einklang ziehen.
Jeder muss mit dem anderen Schritt halten und ihm helfen, den Wagen zu ziehen. Selbst wenn einer
von ihnen fehlt, kann der Wagen nicht richtig gezogen werden. Wissen muss helfen, Hingabe zu
intensivieren; Hingabe muss dazu beitragen, Wissen zu starken.

Was ist das Anzeichen daflr, dass ihr in der Entwicklung von Wissen Fortschritte macht? Das Zeichen ist
die Ausweitung von Liebe. Wenn Hingabe, oder anders ausgedriickt, die Liebe zum Herrn erwacht, wird
die Unwissenheit nach und nach verschwinden. Hingabe ist das Gegenteil von Hass. Hingabe (bhakti) ist
also Liebe (prema), ausgedrickt als Zuneigung oder Verbundenheit (anuraga) mit Gott.

Aufgrund der Zusammenarbeit von Hingabe (bhakti) und Wissen (jnana) konnten die Gopikas von
Brindavan Befreiung (moksha) erlangen. lhre Bindung (anuraga), ihre Hingabe an Krishna, verlieh ihnen
auch das hochste Wissen (jnana). Aus dem obigen Beispiel geht klar hervor, dass Hingabe Wissen
unterstltzt und erleichtert und umgekehrt. Nun, die Essenz von Hingabe und Wissen ist Frieden
(shanti), die héchste Form des Friedens (prashanti), die Herrlichkeit spirituellen Lichtes (prakanti) und
das hochste Licht der hochsten Offenbarung (paramajyoti).

Wissen (jnana) ist ein Glied (anga) von Hingabe (bhakti). Das ist Anuraga. Anhaftung an Gott ist duBerst
segensreich. Es bringt das grofite Gut, den gréRten Segen (shubha) hervor. Es bindet den Menschen
nicht an die Welt (prapanca). Dariiber hinaus fiihrt es ihn an der Hand auf dem Weg zur Befreiung.

Hingabe allein ist der hdchste Weg. Es gibt eine Aussage iiber die Uberlegenheit der Anhidnger des
Pfades des Hingabe gegeniiber jenen, die Anhanger des Pfades des Handelns oder des Wissens oder
des Yoga sind. Diese Aussage lautet: ,Der Yogi (der dem Yoga der Hingabe folgt) ist hoher als der
Sannyasin, und auch freundlicher und edler als der Wissende (Jnani); auRerdem ist er angesehener als
der spirituelle Sucher, der sich der Disziplin des Handelns (Karma) verschrieben hat.”

Hingabe (bhakti) und Glaube (shraddha)

Das ist der Grund, warum selbst in der Gita Krishna Arjuna anwies: ,,Du musst ein Yogi werden, der der
Beste ist.” Er sagte auch: ,Wer unter den Yogis mich mit unerschitterlichem Glauben (shraddha), mit
Herz und Seele (antaratman) mit mir verschmolzen, verehrt und mir dient, der wird von mir tatsachlich
als derjenige mit der hochsten Hingabe angesehen.” Daraufhin fragte Arjuna: , Anhdnger, die Dich
immer so verehren, und diejenigen, die Dich als unzerstérbar (avinasha), unwahrnehmbar (avyakta)
usw. verehren ... welche von diesen, o Herr, waren siegreicher im Yoga?“ Darauf antwortete Krishna:
,Diejenigen, die ihren Geist auf mich richten und mich mit héchstem Glauben freudig verehren.” Wenn
also Hingabe und Glaube (shraddha) an Gott zusammenkommen, dann unterstitzt Hingabe in der Form

81
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



von Glauben den Glauben. Glaube kennt keine Begrenzungen, und so haben auch seine Ergebnisse kein
Ende und keinen Niedergang. Obwohl Hingabe an Gott nicht das Ergebnis irgendeiner Methode (kriya)
ist, hangt seine vollstandige Entfaltung von bestimmten spirituellen Praktiken (sadhana) ab, so wie
Jnana als inneres Sadhana und Bhakti (als Liebe zum Dharma, zum rechten Handeln; Liebe zum Dharma
wird zur Liebe zu Gott) als duBeres Sadhana.

Zuhoren (shravana), Reflektion (manana) und tiefe Versenkung (nidhidhyasana)

Wenn das Géttliche (Brahman) selbst das Objekt ist, wird es zu Weisheit (jnana) oder Intellekt (buddhi).
Shravana (das systematische und regelmaflige Héren von Dharma Shastras und Vedanta von einem
kompetenten Lehrer), Manana (das Sich-Erinnern an das Gehérte) und Nidhidhyasana (das Nachdenken
Uber die Dinge, an die man sich erinnert hat) sind die spirituellen Praktiken, die ohne Unterbrechung
durchlaufen werden missen, bis Hingabe (bhakti) vollstandig entwickelt und erhabene Hingabe
(parabhakti) erreicht ist. Stattdessen gehen die Gottergebenen (bhakta) oft mit Gott in einer Haltung
des Feilschens oder im Geiste eines Handlers um! Diese Haltung sollte aufgegeben werden. Wer von
seinem Gott etwas anderes als Hingabe oder selbstlose Liebe (Prema) verlangt, ist in Wahrheit kein
wahrer Devotee. Der ununterbrochene Fluss von Liebe zu den FiBen des Herrn, das ist echte
Uberzeugte Hingabe an den Herrn (ishvara pranidhana bhakti). Durch Hingabe an Gott wird auch der
Erfolg in der vollstandigen Versenkung (samadhi) schnell eintreten. Nur dann kann man echten Frieden
erlangen. Das ist wahrhaftig fir alle der Zufluchtsort des Friedens.

EINE REISE DER GOTTLICHEN GNADE UND DES DIENENS

Dr. Shivendra Kumar

Das Kind, das mit Swamis Gnade geboren wurde

Meine Eltern haben mir von Anfang an immer gesagt, dass ich aufgrund von Swamis Gnade geboren
wurde. Sie waren schon viele Jahre verheiratet und sehnten sich nach einem Kind, als meine Mutter
ernsthaft zu Swami betete und Trdume hatte, die schlieBlich zu meiner Geburt fihrten. Diese
grundlegende Wahrheit — dass ich allein durch seine Gnade existiere — pragte jeden Moment meines
Lebensweges. Seit meiner Kindheit wusste ich, dass ich aus einem bestimmten Grund hier war, obwohl
ich nicht verstand, aus welchem. Ich wusste einfach, dass ich Swamis Arbeit tun musste.

Dieses Bewusstsein war keine Last, sondern befreiend. Es bedeutete, dass jede Gelegenheit, jede
Herausforderung und jeder Erfolg Teil einer gottlichen Choreografie war, die vom Meister selbst
orchestriert wurde. Wenn ich Gber meinen Lebensweg nachdenke — von einem kleinen Bezirk in Fidschi
bis hin zu Fihrungspositionen in der globalen Sai Organisation — sehe ich seine Hand, die jeden Schritt
leitet.

Wahrend meiner Kindheit in Fidschi begann ich im Balvikas-Programm, das meine Eltern in unserem
kleinen Bezirkstempel ins Leben gerufen hatten. Anfangs bestand meine Verbindung hauptsachlich
Uber die Musik — ich nahm vor allem teil, um Tabla zu spielen, das ich seit meinem siebten Lebensjahr
gelernt hatte. Die Vortrage und spirituellen Diskussionen interessierten mich damals nicht; ich las nur

82
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



die Comics in den monatlichen Balvikas-Magazinen. Doch Swami nutzte sogar diesen musikalischen
Faden, um mich tiefer in seine Mission einzubinden.

Durch Retreats mit inspirierenden Rednern und das Vertrauen, das mir die Alteren durch die
Ubertragung von Fiihrungsaufgaben entgegenbrachten, begann ich, Fihigkeiten zu entdecken, die ich
an mir selbst nicht erkannt hatte. Jede Verantwortung offenbarte mir neue Dimensionen des Dienens
und vertiefte meine Verbindung zu seiner Arbeit.

Dienen lernen: Vom Zégern zur Offenbarung

In meiner Jugend fiihlte ich mich nicht besonders zu Prasanthi Nilayam hingezogen. Ich glaubte, dass
Seva in meinem Ortlichen Zentrum eine ausreichende Verbindung zu Bhagawan sei. Ich hatte den Ort
einige Male besucht, aber nie die Anziehungskraft gesplirt, von der andere berichteten. Meine
Verwandlung kam durch einen unerwarteten Moment der Gnade.

Eines Abends kam ich erschopft von der Arbeit nach Hause und hielt meinen kleinen Sohn in den
Armen. Der Stress des Tages schmolz dahin, als ich in diesem Moment pure Freude empfand. Dann kam
mir ein tiefgrindiger Gedanke: Wenn mich das Halten meines Kindes so gliicklich machte, wiirde Swami
dann nicht die gleiche Freude empfinden, wenn er mich in Prasanthi Nilayam sdhe?

Diese Erkenntnis revolutionierte mein Verstandnis. Es ging nicht immer darum, dass ich Bhagawan sah,
sondern auch darum, dass Bhagawan mich sah. So wie ich meine Eltern besuchte, um ihnen Freude zu
bereiten, begann ich, Prasanthi zu besuchen, um Swami das Gliick zu ermoglichen, sein Kind nach
Hause zuriickkehren zu sehen.

Swamis perfekte Inszenierung

Wahrend meiner gesamten Reise hatte sich Swamis gottliche Inszenierung auf unzdhlige Weise
manifestiert und oft seine Beteiligung unmissverstandlich deutlich gemacht. Wenn Herausforderungen
auftraten, wurden sie zu Gelegenheiten, seine schiitzende Hand in Aktion zu erleben.

Wahrend der Planung groRer Veranstaltungen hatte ich beobachtet, wie Swami dafiir sorgte, dass jedes
Detail genau zum richtigen Zeitpunkt an seinen Platz fiel. Der Zeitpunkt, zu dem Teammitglieder zu
Projekten hinzukamen, die Verfligbarkeit von Veranstaltungsorten, sogar die Losung logistischer
Herausforderungen — all das zeigte seine akribische Sorge fiir seine Mission.

Am meisten beeindruckte mich, wie er uns Jahre im Voraus auf die Aufgaben vorbereitete, die wir
schlieBlich erfillen wirden. Rickblickend kann ich erkennen, wie Erfahrungen aus vergangenen
Jahrzehnten die Grundlage fiir meine heutigen Aufgaben bildeten. Jede Herausforderung trug dazu bei,
die Werkzeuge zu entwickeln, die fiir den zukilinftigen Dienst benétigt wurden, jede Verbindung liel8 das
Netzwerk entstehen, das fir das Gedeihen seiner Arbeit erforderlich war.

Diese Erfahrungen bekraftigten einen entscheidenden Grundsatz: Wenn Aufgaben und Gelegenheiten
von Swami kommen, erwartet er von uns keine Ausreden. Noch wichtiger ist, dass er uns durch diese
Erfahrungen formt und uns hilft, sowohl in unserem Dienst als auch in unserem personlichen Leben zu
dem zu werden, was wir sein mussen.

Die Bedeutung von Sadhana beim Dienen

Eine der wichtigsten Lektionen, die ich durch die Organisation von GroRveranstaltungen gelernt habe,
war die entscheidende Bedeutung von Sadhana — der personlichen spirituellen Praxis — fir die Fihrung
beim Seva. Ohne diese grundlegende Verbindung zu Bhagawan ist ein Burnout unvermeidlich.

Mein Sadhana konzentrierte sich darauf, friih aufzustehen, um zu beten, standig Namasmarana zu
praktizieren und den ganzen Tag liber mit Bhagawan im Gesprach zu bleiben. Diese Praxis lieferte mir
die Kraft und Energie, die ich fiir einen nachhaltigen Dienst brauchte. Sie verwandelte meine

83
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Flihrungsqualitaten von rajasisch (leidenschaftlich, aber egoistisch) zu sattvisch (friedlich und
gottzentriert).

Ich habe diese Verwandlung bei Jugendlichen beobachtet, die anfangs nicht an die Bedeutung von
Sadhana glaubten. Sobald sie spirituelle Praxis in ihren Dienst integrierten, war der Unterschied
bemerkenswert. Dienen und Sadhana dirfen nicht voneinander getrennt werden — sie miissen
zusammengehen, um eine sinnvolle Wirkung zu erzielen.

Die globale Sai-Familie: Einheit in Vielfalt

Die Zusammenarbeit mit Mitgliedern und Fiihrungskrdften der Organisation weltweit offenbarte die
Einzigartigkeit unserer spirituellen Familie. Im Gegensatz zu anderen Konferenzen, die Eisbrecher-
Sitzungen erfordern, verliefen unsere Zusammenkinfte ganz natrlich, da wir durch etwas tieferes als
geografische oder kulturelle Unterschiede verbunden waren. Wenn jemand ,Sai Ram” sagte, |6sten sich
Barrieren augenblicklich auf.

Wahrend der Konferenz der Zentrumsleiter arbeiteten Moderatoren aus Indien mit Moderatoren aus
der ganzen Welt zusammen. Die meisten hatten sich noch nie zuvor gesehen, doch innerhalb weniger
Wochen funktionierten sie wie eine harmonische Familie. Dieses Phanomen hat mich immer wieder
erstaunt — man muss es selbst erleben, um es wirklich zu verstehen.

Das Geflihl nach diesen Treffen dhnelte dem einer groRen Familienzusammenkunft im Haus unserer
Eltern. Jeder kannte den Hintergrund jedes anderen, jeder trug ganz natirlich zu verschiedenen
Programmen und Seva bei, und es herrschte sofort Harmonie, ohne dass Zeit mit Formalitdten
verschwendet wurde.

Personliche Transformation durch Dienen

Die Organisation von Veranstaltungen dieser GroRenordnung hat mich als Person grundlegend
verdndert. Friiher war ich jemand, der Risiken ausfihrlich analysierte, bevor er handelte. Durch Swamis
Gnade habe ich gelernt, dass manchmal das Risiko, etwas nicht zu tun, weitaus gréRer ist als das Risiko,
es zu tun.

Diese Erkenntnis gab mir enormen Mut, mich bei der Erzielung von Ergebnissen ausschlielRlich auf
Bhagawan zu verlassen. Friher hatte ich vielleicht meine Entscheidungen hinterfragt und Chancen
verpasst. Jetzt blicke ich auf die verpassten Chancen in meinem friiheren Leben zuriick und erkenne,
wie viel mehr ich mit dem Glauben, den ich heute habe, hatte erreichen kdnnen.

Die Erweiterung, die ein solcher Dienst erfordert — Tausende von Menschen auf verschiedenen
Kontinenten zu erreichen — wurde zu einem Werkzeug fir innere Entwicklung. Die Auseinandersetzung
mit komplexen Problemen erforderte eine Selbstreflexion, die ich in meiner rein personlichen
spirituellen Praxis niemals unternommen héatte. Die duBere Reise hat die innere Reise erheblich
bereichert.

Gesprache mit dem Goéttlichen

Durch diese Erfahrungen beim Dienen lernte ich, dass Bhagawan mit jedem von uns individuell
kommunizierte — wir mussten nur Raum schaffen, damit er sprechen und wir zuh6ren konnten. Bei der
Zusammenstellung von Teams fiir verschiedene Fest-Komitees sprach ich direkt mit Bhagawan ulber
meine Bedirfnisse. In diesen Gesprachen kamen Namen und Anweisungen zum Vorschein, oft von
Menschen, an die ich nicht gedacht hatte, die sich aber als perfekt fir die Aufgaben erwiesen.

Manchmal handelte er direkt, ohne vorherige Ankiindigung. Wahrend eines Festes zog sich ein
wichtiges Teammitglied am Morgen einer wichtigen Sitzung zurlick. Am Abend hatte jemand, der
perfekt fir diese Rolle qualifiziert war, unaufgefordert seinen Lebenslauf geschickt, ohne zu wissen,
dass eine Stelle frei war. Swami hatte diese Person inspiriert, genau im richtigen Moment zu schreiben.

84
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Teammitglieder berichteten immer wieder von dhnlichen Erfahrungen. Ein Jugendlicher hatte einen
Traum, in dem ihm genau gezeigt wurde, wie er bei einem anspruchsvollen Tanzprogramm vorgehen
sollte. Eine andere Rednerin wurde von Bhagawan in einem Traum gesegnet, in dem sie eine Vorschau
auf den Ablauf der Veranstaltung erhielt.

Die Natur als Lehrerin und Freundin

Meine berufliche Tatigkeit im Bereich Wasser und Ingenieurwesen vertiefte mein spirituelles
Verstandnis durch die Verbindung mit der Natur. Als ich vor Jahren vor den Niagarafallen stand, wurde
mir klar, dass derselbe Schopfer, der dieses Naturwunder geschaffen hat, auch mich geschaffen hat.
Wenn dieser Wasserfall Besucher aus aller Welt anzieht, was tue ich dann, um ebenso kraftvoll und
positiv Einfluss zu nehmen?

Die Natur lehrt uns bedingungsloses Geben — Bdume liefern Sauerstoff, ohne uns zu bewerten, Friichte
wachsen unabhingig von unseren spirituellen Praktiken. Dies hat mich in der Uberzeugung bestirkt,
dass wir der Natur taglich Dankbarkeit zeigen sollten, indem wir mit Baumen, Sternen und Gewadssern
sprechen, so wie wir es mit Freunden tun wiirden.

Wenn man in der Natur spazieren geht, empfehle ich, statt Kopfhorer fir Musik zu benutzen, mit der
Natur ins Gesprach zu kommen. Wir sollten den Baumen fir ihre Schonheit danken, ihre
jahreszeitlichen Veranderungen wirdigen und ihnen in schwierigen Wetterlagen Mut zusprechen. Die
Natur ist wehrlos und stimmlos, reagiert aber auf wunderbar Weise auf Ausdrucksformen der Liebe
und Dankbarkeit.

Der heilige Ort Prasanthi

So wie Kinder ihre Eltern besuchen, um ihnen ihre Freuden und Sorgen mitzuteilen, begann ich,
Prasanthi Nilayam als eine Art Heimkehr zu betrachten. Wenn ich jetzt in der Sai Kulwant Hall sitze,
flhlt es sich wie ein ganz natlrliches Gesprach an — ich erzdhle von Neuigkeiten aus meiner Familie,
meiner Arbeit und meinen spirituellen Fortschritten und erhalte dafiir Fihrung und Kraft. Es ist ein
Dialog, der mich mit Energie versorgt und motiviert und mich sehnsichtig auf die ndchste Gelegenheit
zur Riickkehr warten lasst.

Wahrend Covid, als physische Besuche unmoglich waren, dachte ich, wir hatten uns erfolgreich an die
spirituelle Praxis aus der Ferne angepasst. Als ich jedoch im Juli 2022 nach Prasanthi zurlickkehrte,
wurde mir klar, wie sehr ich diese einzigartige spirituelle Kraftquelle vermisst hatte. Bestimmte
Erfahrungen lassen sich einfach nicht anderswo wiederholen — sie erfordern die Anwesenheit an
diesem heiligen Ort, an dem der Avatar wandelte und lehrte.

Fazit: Dankbarkeit und Glaube

Wenn ich lber diese Reise nachdenke — von einem Kind, das durch Swamis Gnade geboren wurde, bis
hin zum Dienst in seiner globalen Mission —,flie8t mein Herz vor Dankbarkeit Gber. Jede Gelegenheit zu
dienen war ein Segen, der mich persoénlich weitergebracht hat, wahrend ich zu seiner Arbeit beitragen
konnte. Jede Herausforderung hat seine Gegenwart deutlicher sichtbar gemacht.

Die Lektion fiir alle Devotees ist einfach: Wenn Swami uns zum Dienen auffordert, gibt er uns alles, was
wir zum Erfolg brauchen. Unsere Aufgabe ist es, unerschiitterlichen Glauben zu bewahren, uns in
Sadhana zu erden und in jedem Moment offen fiir seine Flihrung zu bleiben.

Der Weg zur Spiritualitat wird steiler, schmaler und holpriger, je weiter wir voranschreiten, aber
Sadhana gibt uns die Energie, weiterzumachen. Wenn wir unsere Verbindung zu ihm aufrechterhalten,
erscheinen Losungen genau dann, wenn sie gebraucht werden, Teammitglieder tauchen an
unerwarteten Orten auf, und was unmoglich schien, wird unvermeidlich.

85
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Anlasslich dieser Hundertjahrfeier mochte ich diese Reflexion als Dank fiir seine fortwdhrende Prasenz
in unserem Leben darbringen. Sein Werk wird durch uns alle fortgesetzt, die wir seine Berihrung
gesplrt haben. Wir sind seine Kinder, auf ewig, immer in seiner Obhut.

Dr. Shivendra Kumar ist derzeit Vorsitzender des Sri Sathya Sai Global Council. Im Laufe der Jahre hat
er verschiedene Fiihrungspositionen auf nationaler und internationaler Ebene bekleidet. Er stammt
urspriinglich von den Fidschi-Inseln, lebt derzeit in Sydney, Australien, und ist Mitglied des Sri Sathya
Sai Centre of Blacktown.

BHAGAVAD GITA FUR DIE ZUKUNFT
»WIE LEBEN WIR SIE?“

Kota Siva Kumar

Die Novemberausgabe des Sanathana Sarathi hat eine auBergewdhnliche Bedeutung. Jedes Jahr
erscheint eine Sonderausgabe zum Geburtstag von Bhagawan, aber dieses Jahr ist etwas Besonderes —
es ist das hundertjahrige Jubilaum von Sri Sathya Sai. Ein Meilenstein von goéttlicher Bedeutung!

Wenn Devotees Bhagawan mit ,Happy Birthday, Swami!“ begriiten, lachelte er oft und antwortete
scherzhaft: ,Ich bin immer gliicklich, Bangaru. Sei du auch gliicklich!“ Fir die meisten von uns scheint
das Leben eine Mischung aus Freude und Leid zu sein. Aber Bhagawan zeigte uns einen anderen Weg —
wahres Glick findet man nicht in gelegentlichen Festlichkeiten oder Momenten der Unterhaltung.

Wir haben unzdhlige Male in Prasanthi Nilayam gesehen, wie sich Hunderttausende von Devotees zu
seinem Geburtstag versammelten, mit Torbdgen, Dekorationen, Musikprogrammen, Theaterstiicken,
Kuchen, Luftballons, Annadanam und unzdhligen Gelegenheiten zum Dienen. Inmitten all dieser
Frohlichkeit ertont Bhagawans tiefgriindige Botschaft laut und deutlich: ,Der wahre Geburtstag ist der
Tag, an dem du eine schlechte Eigenschaft ablegst.”

Jetzt, da Bhagawan seine physische Form verlassen hat, wird diese Botschaft noch bedeutungsvoller.
Die Einzigartigkeit seiner Lehre liegt darin, dass Bhagawan, wahrend er auf den Sreyomarga der
Upanishaden und der Gita hinwies, die Werte so vereinfachte, dass jeder Einzelne sie im taglichen
Leben praktizieren kann. Er erklarte: ,Glick ist hier und jetzt.”

Aber wann wird das moglich? Nur wenn wir unsere wahre ldentitdt kennen. Wir sind nicht nur Korper,
die Tom, Hari oder Ahmed heien. Wir sind das Bewusstsein selbst, erkldrte Sri Sathya Sai. Erst wenn
wir diese Wahrheit erkennen und beginnen, diesen Weg zu gehen, kdnnen wir sagen, dass wir
anfangen, seine Botschaft fiir die Zukunft zu leben.

.~ Wie leben wir Bhagawans Botschaft?

Die Antwort ldsst sich anhand von vier Grundpfeilern erkennen.

Die vier Grundpfeiler

86
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



1. Personliches Leben

Bhagawans Lehre ist einfach und tiefgriindig: Wenn unsere Gedanken, Worte und Taten in Einklang
sind, ist das die wahre Zierde eines Menschen.

Wenn man zu Hause Geduld zeigt, eskalieren kleine Streitigkeiten nicht.
Wenn man integer lebt, entsteht innerer Frieden.
Wenn man spricht, ohne andere zu verletzen, fiihlt sich das Herz leicht an.

Bhagawan erklarte einmal die wahre Bedeutung des englischen Wortes ,WATCH” (Uhr). Normalerweise
verwenden wir eine Uhr, um die Zeit zu messen. Aber der Wert der Zeit liegt nicht in Stunden, Minuten
oder Sekunden, sondern darin, wie wir sie nutzen. Deshalb sagte Bhagawan:

W — Worte — Achte auf deine Worte

A — Handlungen (acts) — Achte auf deine Handlungen
T — Gedanken (thoughts) — Achte auf deine Gedanken
C — Charakter — Achte auf deinen Charakter

H — Herz — Achte auf dein Herz

L] Beispiel

Nachdem ein Devotee namens Ramamurti diese Lehre in Prasanthi Nilayam gehort hatte, beschloss er,
sie in seinem Leben zu befolgen. Eines Tages, wahrend eines kleinen Streits mit seiner Frau, wollte er
gerade ein hartes Wort sagen. Plotzlich fiel ihm Bhagawans Mahnung ein: ,,Mata Jagrata (Achte auf
deine Worte). “ Er milderte seinen Tonfall und vermied es, sie zu verletzen.

Spater bemerkte er, dass sogar seine Korpersprache Wut zeigte. Er erinnerte sich: ,Chese Pani Jagrata
(Achte auf deine Handlungen).” Er beruhigte sich und erledigte die Aufgabe sorgfiltig. Bald wurde er
sich negativer Gedanken bewusst. Bhagawans Lehre wurde lebendig: , Aalochanalu Jagrata (Achte auf
deine Gedanken).” Er ersetzte sie bewusst durch positive Gedanken.

Innerhalb weniger Tage stellte Ramamurti fest, dass er sich verdndert hatte. Seine Wut lief} nach, seine
Sprache wurde malvoller, seine Gedanken wurden positiver und sein Herz fillte sich mit Mitgefihl.
Seine Familie bemerkte die Verdnderung, und auch die Gesellschaft stellte fest: ,Ramamurti hat sich
verandert!“

Wenn eine solche Verdanderung in jeder Familie beginnt, wird sich auch die Gesellschaft selbst

verandern.
2. Soziales Leben — Dienen und Einheit

Bhagawan sagte: ,Hande, die helfen, sind heiliger als Lippen, die beten.” Dienen ist kein Mitleid,
sondern eine Medizin fiir unsere eigene Seele. Wenn man ohne Ego dient, ist es rein. Wahrer Dienst
verkiindet: ,Ich bin in dir.“ Uber Kaste, Glaubensbekenntnis, Sprache und Religion hinaus ist Bhagawans
Weg der der Einheit.

L] Beispiel

In Hyderabad nahm ein Devotees namens Shantakumar regelmaRig am Narayana Seva teil. Anfangs war
er stolz darauf, ,Hunderte von Menschen zu erndhren”. Aber eines Tages, als er einem &lteren Mann
Essen reichte, sagte dieser: ,Nicht du gibst mir Essen, mein Sohn. Es ist Bhagawan, der dies tut.”

87
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Diese Worte trafen ihn tief. Er erkannte, dass Dienen mit Ego sinnlos ist. Wahres Dienen besteht darin,
Bhagawan in jedem zu sehen. Von diesem Tag an hielt Demut Einzug in sein Seva. Er sah alle als gleich
an, unabhangig von Religion, Kaste oder Sprache. Sein Herz fihlte sich leichter an, und er entdeckte,
dass die wahre Freude am Seva darin besteht, Bhagawans Gegenwart zu erfahren.

Ein solcher Dienst verjiingt die Gesellschaft. Personliche Transformation fiihrt zu kollektiver
Transformation.
3. Fiihrung — Nationenbildung

Bhagawan definierte Fiihrung wie folgt: ,Der wahre Fiihrer ist der erste Diener.” Mehr als Worte zahlt
das Vorbild — Fihrung bedeutet, durch Vorleben zu fihren. Integritdt, Transparenz und Verantwortung
sind die Grundlage wahrer Flihrung. Der Aufbau einer Nation beginnt mit Werten — von den kleinen
Dorfern bis hin zu ganz Bharat.

L] Beispiel

Ein junger Mann namens Raghavendra leitete einst eine Jugendgruppe in seinem Dorf. Zunachst dachte
er, Fihrung bedeute, Anweisungen zu geben. Die Menschen wurden es leid, es kam zu immer mehr
Streitigkeiten. Dann horte er in Prasanthi Nilayam Bhagawan sagen: ,Fihrung bedeutet nicht, anderen
Befehle zu erteilen, sondern voll Rechtschaffenheit voranzugehen.”

Danach veranderte er sich.
Er Gbernahm selbst zuerst die schwierigsten Aufgaben.
Er handelte transparent.

Er initiilerte Projekte nicht aus Prestigegriinden, sondern zum Wohle der Gemeinschaft. Allmahlich
veranderte sich die Atmosphdre im Dorf. Die Jugendlichen schlossen sich zusammen,
Entwicklungsprojekte wurden ins Leben gerufen, und die Menschen respektierten ihn als wahren
Anflhrer. Bhagawans Aufforderung zum Aufbau der Nation durch wertebasierte Flihrung manifestierte
sich in seinem Leben.

.~ Wenn sich ein Anfiihrer verandert, verandert sich das Dorf. Wenn sich die Doérfer verandern,
verandert sich die Nation.
4. Spirituelles Leben

Bhagawans tiefgriindige Lehre: ,Sei in der Welt, aber nicht von der Welt.” Tagliches Gebet,
Namasmarana und Meditation geben innere Starke. Wie der Lotos in einem Teich, der vom Wasser
unberihrt bleibt, bedeutet Spiritualitdt Ausgeglichenheit.

,Der Mensch ist nicht eine Person, sondern drei — die, fiir die du dich haltst, die, fiir die andere dich
halten, und die, die du wirklich bist.”

LI Beispiel

i.Eine Hausfrau namens Kamalamma war immer mit Hausarbeit belastet. Sie wurde miide und gereizt.
Eines Tages horte sie in einem Satsang Bhagawans Worte: ,Der Lotos ist im Wasser, doch vom Wasser
unberiihrt.” Sie begann mit kleinen Ubungen:

Morgendliches Namasmarana,

sich wahrend der Arbeit an Bhajans erinnern,

88
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



ein kurzes Gebet vor dem Schlafengehen.

Obwohl sich ihre Umstande nicht dnderten, dnderte sich ihre Einstellung. Ihre Gereiztheit lieR nach,
Frieden kehrte ein, Mitgefiihl floss. Sie erkannte, dass Spiritualitdt nicht Flucht bedeutet, sondern jede
Handlung mit gottlicher Erinnerung zu fillen.

[L| Beispiel

ii. Murali, ein Blroangestellter, sah sich standig mit Terminen, Druck und Konkurrenz konfrontiert. Eines
Tages erinnerte er sich an Bhagawans Worte: , Pflicht ist Gott, Arbeit ist Verehrung.” Von diesem Tag an
begann er, seine Arbeit als Gebet zu betrachten. Er sprach ein kleines Gebet, bevor er seinen Computer
einschaltete, sprach freundlich mit seinen Kollegen und vergab kleine Fehler geduldig.

Innerhalb weniger Wochen verdanderte sich sein Arbeitsumfeld. Sein Geist wurde ruhig und er fand
Freude an seiner Arbeit. Bhagawans Botschaft brachte, auf das Berufsleben angewendet,
Ausgeglichenheit und Erfullung.

Spiritualitdt bedeutet innere Transformation, die sich im duBeren Verhalten widerspiegelt.

Fazit

Diese vier Sdulen — personliches Leben, soziales Leben, Filhrung und Nationenbildung sowie spirituelles
Leben — bilden zusammen einen vollstandigen Weg.

Waéhrend dieses hundertjahrigen Jubildums ist, mehr als nur Bhagawans Bilder zu schmicken und
grolRe Feierlichkeiten abzuhalten, das wahrhaftige Opfer, unser Leben so zu gestalten, dass es seine
Botschaft widerspiegelt.

»Auch nach 100 Jahren ist Bhagawan bei uns. Aber sind wir bei Bhagawan? Das ist die wahre Priifung.”

.~ Lasst uns an diesem hundertsten Geburtstag jeder eine schlechte Eigenschaft aufgeben und eine
gute Eigenschaft entwickeln und so Bhagawan ein echtes ,,Happy Birthday” schenken.

Der Autor ist Absolvent der SSSIHL und verfiigt iiber mehr als drei Jahrzehnte Erfahrung in den
Bereichen Ingenieurwesen, Personalwesen und Ausbildung. Derzeit ist er als Personalberater bei der
SSSIHL titig. Dariiber hinaus hatte er verschiedene Funktionen in den Sri Sathya Sai Seva
Organisationen inne, unter anderem als Redner, Koordinator und Dozent, und leistete Beitrdige zum
National Leadership Programme for Self-Transformation und zu Medieninitiativen wie
Tyagopanishad.

»LIEBE MEINE UNGEWISSHEIT“

N.S. Ramnath

In den neunziger Jahren, als ich Student an Swamis College in Prasanthi Nilayam war, war mein Leben
sehr strukturiert. Wir folgten einem strengen Tagesablauf, der um 5 Uhr morgens mit Gebeten begann.

89
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Danach gingen wir zum Joggen und Sport auf den Sportplatz, gefolgt vom Friihstlick und dann dem
Unterricht am Institut. Fir alles gab es eine bestimmte Zeit: fiir das Studium, den Dienst, das Gebet und
sogar flir den Schlaf. Alles hatte seine Zeit und seinen Platz, und wir hatten klare Regeln dafiir, was zu
tun und was zu unterlassen war. Unser gesamter Tag verlief mit der Prazision eines Uhrwerks.

In unserer Freizeit, wenn wir um das Vidyagiri-Stadion oder auf den Rasenflachen vor dem Wohnheim
spazierten, fragten wir uns oft, wie die ,reale Welt” da drauen wohl aussdhe. Wir wussten, dass das
Leben dort draullen bei weitem nicht so geordnet war. In den Neunzigern war ein Begriff wie VUCA
noch nicht geldufig, doch wir verstanden intuitiv, dass die Welt volatil, unsicher, komplex und
mehrdeutig war — ein starker Kontrast zu der wunderschon gestalteten Welt, in der wir lebten. Wir
wussten, dass es da draulRen schwierige Probleme gab, fiir die es keine Regelwerke gab. Selbst fir
alltagliche Aktivitaten wie die Griindung eines Unternehmens oder die Erziehung eines Kindes gab es
keine Gebrauchsanweisung, oder wenn doch, dann enthielten sie widerspriichliche Ratschlage. Wir
fragten uns oft: Wie wiirden wir den Ubergang von dieser schiitzenden, behiiteten Umgebung in die
reale Welt schaffen?

Rickblickend stellte sich heraus, dass es einfach war. Das lag daran, dass Swami uns auf seine
einzigartige und subtile Weise die ganze Zeit auf eine solche Welt vorbereitet hatte. Jahre spater, als wir
Uber seine Lektionen nachdachten, verstanden wir, dass er uns auch lehrte, wie man Komplexitat
annimmt, sich darin zurechtfindet und sie nutzt. Einige dieser Lektionen wurden in Form von Spriichen
vermittelt, die wir oft von unseren Altesten, Lehrern und Klassenkameraden hérten: ,Liebe meine

Ungewissheit”, ,Bemerkungen sind wichtiger als Noten” und , Disziplin sollte von innen kommen, nicht
durch Zwang”.

Manchmal erlebten wir dies direkt. Drei solcher Erfahrungen sind mir besonders in Erinnerung
geblieben.

Folge deinem Gewissen

Als ich Schiler war und im Klassenzimmer saB, stellte ich mir vor, dass es moglich ware, ein
umfassendes Regelwerk zu schaffen, das alle Situationen abdeckt. Dann ging es nur noch darum, sie
effektiv umzusetzen. Ich schloss mich der Idee an, dass der einzige Unterschied zwischen einer guten
und einer schlechten Gesellschaft darin besteht, dass erstere das Wissen hat, das Richtige zu tun, und
dass dies alles kodifiziert werden kann. Das ist keine kontrdre Idee. Selbst heute, im Zeitalter von
Algorithmen und KI, dominiert diese Ansicht. Wir glauben, dass Maschinen all diese Regeln aus den
gesammelten Texten ableiten kénnen.

Zu meiner Zeit gab Swami jedem Jahrgang Interviews. Wahrend eines unserer Klasseninterviews stellte
Swami uns eine einfache Frage: ,Was ist gut?”

Ich saR in der Ndhe von Swami, und meine Antwort hatte angesichts meiner damaligen
Weltanschauung lauten missen: ,Regeln befolgen.” Stattdessen sagte ich: ,Was unser Gewissen als gut
bezeichnet, ist gut.”

Swami schien mit dieser Antwort zufrieden zu sein. ,Richtig”, sagte er und erklarte weiter, dass es ein
wahres Gewissen und ein falsches Gewissen gebe. Ich fragte Swami, wie man zwischen beiden
unterscheiden kdnne.

Swami fragte: ,Wenn du zum Institut gehst oder zum Mandir kommst, hast du dann Angst?*
Ich sagte: ,Nein.”

»Aber wenn du an einen Ort gehst, an den du nicht gehen solltest — zum Beispiel auf den Basar —, hast
du dann Angst?“

Ich sagte: ,Ja.”

90
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Swami sagte: ,,So erkennst du es. Wenn dein Gewissen spricht, ist seine Stimme klar. Es gibt keine Angst
darin.”

Nach einer Pause fiigte er hinzu, dass solche Angst manchmal auch aus Schuldgefiihlen entstehen
konne. Er ging nicht ndher darauf ein, aber so lehrte er oft — er gab uns etwas zum Nachdenken und
Anwenden im Laufe der Zeit.

Als ich spater darliber nachdachte, wurde mir klar, wie sehr dieses Gesprach meine Vorstellung von
Recht und Unrecht verdandert hatte. Regeln und Gesetze gehoéren zu einer geordneten Welt — einer
Welt, in der jemand jede mogliche Situation vorhersehen und vorschreiben kann, was zu tun ist. Aber
das Leben ist nicht so. Die reale Welt ist unvorhersehbar und komplex.

Indem Swami uns dazu anregte, unserem Gewissen zu folgen, bereitete er uns auf diese Komplexitat
vor — auf Situationen, in denen es keine klaren Regeln gibt, in denen uns niemand sagen kann, was das
Richtige ist. In solchen Momenten miissen wir uns auf unser eigenes Gewissen verlassen. Darin liegt die
wahre Fiihrung.

Das Nachstliegende tun

Wir beten oft zu Swami, dass er unsere Wiinsche erfillt. Die vierte Zeile im Sri Sathya Sai
Ashtottarashata Namavali lautet: ,,Om Sri Sai Varadaya Namah.” Der Geber von Segnungen. Als ich
Student war, schrieben wir manchmal unsere Gebete in Form von Briefen und tUberreichten sie ihm im
Mandir wahrend des Darshans in der Sai Kulwant Hall.

An einem Sonntag hatte ich einen Brief in der Hand. Er ging an mir vorbei, nahm den Brief aber nicht
entgegen. Ich war etwas enttauscht, aber bald verwandelte sich die Enttduschung in Nachdenklichkeit.
Der Mandir hat oft diese Wirkung auf uns — wir sehen die Dinge klarer. Nach dem Darshan suchte ich
mir einen Platz auf der unteren Veranda und saR dort und dachte dartber nach, dass schon die
Tatsache, dass wir um einen Segen bitten, damit unsere Wiinsche erfillt werden, voraussetzt, dass wir
die Konsequenzen kennen und dass es gut flir uns sein wird. Aber woher wissen wir das Gberhaupt?
Manchmal stellt sich heraus, dass das, was wir fiir gut halten, schlecht ist, und das, was wir fir schlecht
halten, gut ist. Und doch beten wir weiter fiir das eine oder andere. Angesichts der Tatsache, dass das
Leben komplex ist, dass alles miteinander verflochten ist und wir die Zukunft nicht vorhersagen
kdnnen, was ist dann das Beste, was wir tun kdnnen? Einfach das Nachstliegende tun. Weiterhin das
Nachstliegende tun und den Rest Swami iberlassen.

Waéahrend mir dies klar wurde, war Swami zur Veranda zuriickgekehrt und kam auf mich zu. Als er an mir
vorbeiging, bedeutete er mir mit einer Geste, aufzustehen. Ich folgte ihm. In der Nahe der Krishna-
Statue standen etwa 20 Kinder. Swami gab ihnen Padanamaskar, und danach nahm er von jemandem
einen Korb mit SiiRBigkeiten entgegen, gab ihn mir und bat mich, die SiRigkeiten an die Kinder zu
verteilen.

Fiir mich fuhlte es sich an, als wiirde Swami anerkennen, dass ich die Lektion an diesem Morgen gelernt
hatte. Er gab mir die siieste Belohnung, die es gab, nicht indem er mir StiRigkeiten gab, sondern indem
er mich anderen SiiBigkeiten geben lieR.

Tu es mit Liebe

Als ich unseren Tagesablauf als Schiiler beschrieb, verwendete ich den Begriff ,,Uhrwerkprazision”. Wir
verwenden oft Metaphern aus der Technik — mit einer gewissen Bewunderung —, um die Welt zu
beschreiben. Ich habe das einmal selbst getan, als ich im Mandir sal3.

Es war wahrend Swamis 70. Geburtstag. Er verteilte weiRe Kleidung an die Schiiler im Poornachandra
Auditorium. Ich sal8 in der 15. Reihe und sah voller Ehrfurcht zu. Swami bewegte sich schnell und
anmutig — ein Mitstudent, der hinter ihm ging, reichte ihm Stoffstlicke, und Swami gab sie sofort an

91
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



einen Studenten weiter. Alles verlief mit erstaunlicher Geschwindigkeit und Prazision. Fir einen
Moment schien es, als wiirde ich die effizienteste Maschine in Bewegung beobachten.

Dann kam er zu meiner Reihe. Als er sich ndherte, streckte ich meine Hinde aus. Die Zeit schien
stillzustehen. Swami sah mich mit einem sanften Lacheln an. In diesem Augenblick verschwand alles
andere. Er reichte mir das Tuch sanft. Ich konnte seine Leichtigkeit und Kiihle mit jeder Pore meiner
Hande spiiren. Alles schien sich in Zeitlupe abzuspielen. Swami ging anmutig weiter.

Mir wurde klar, dass er nicht einfach nur jemandem einen Gegenstand gab. Jede Handlung, jede Geste
war von derselben Aufmerksamkeit und Warme gepragt. Jeder in dieser riesigen Halle muss dasselbe
empfunden haben — als wiirde Swami nur ihn ansehen, als ware er der einzige Mensch im Raum. Das
passiert, wenn man etwas mit vollkommener, bedingungsloser Liebe tut.

Als ich UGber diese Erfahrung nachdachte, wurde mir klar, dass die Metapher aus der Technik voéllig
falsch war. Wenn wir die Welt als Maschine betrachten, gehen wir davon aus, dass es auf die
mechanische Funktion ankommt, und wir denken, dass die Komponenten ausgetauscht werden
konnen. Aber die Welt besteht aus Menschen, und Menschen sind, wie Swami oft betonte, die
Verkorperung der Liebe.

Um mit der Komplexitdt umzugehen, missen wir uns von den technischen Metaphern I6sen und die
Vorrangstellung der Menschen und ihre innewohnenden Liebe und Goéttlichkeit anerkennen.

N.S. Ramnath studierte von 1993 bis 1998 am Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning, Campus
Prasanthi Nilayam. Er ist Journalist und Mitautor des Buches ,, The Aadhaar Effect”, das bei Oxford
University Press erschienen ist.

DIE WAHREN SUPERSTARS

B. Harishkrishan

Der Hintergrund: Eine Stadt, ein Schrein, ein hundertjahriges Jubilaum

Chennai summt in einem vertrauten Rhythmus — Tempelglocken im Morgengrauen, der Trubel der
HauptverkehrsstraBen, die Meeresbrise, die in Marina den Geist erfrischt. Aber es gibt noch eine
andere Stromung, die tief durch die Seele der Stadt flieRt: Die Gnade, die von Sundaram ausgeht, der
Residenz von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba in Chennai. Fiir unzihlige Devotees ist Sundaram seit
langem Prasanthi Nilayam fern von Prasanthi Nilayam, ein heiliger Ort, an dem Darshan zum
Ankerpunkt und Seva zur zweiten Natur wurde.

Wahrend wir uns den heiligen Hundertjahrfeierlichkeiten Bhagawans nahern, zieht mich mein Herz
zuriick zu einem Moment in Sundaram, der mein Verstdandnis von GroRRe noch immer pragt. Es ist eine
einfache Erinnerung — aber sie enthalt eine Lektion, von der ich glaube, dass Bhagawan mochte, dass
wir sie in Chennai und dariiber hinaus lebendig halten: Wer die wahren Superstars sind.

Der Kontext: Meine Einfiihrung in die Persénlichkeit Bhagawans

Zunachst mochte ich euch aus der schwiilen Hitze von Chennai in die kiihle Brise von Kodaikanal im
Jahr 2003 entfiihren, wo ich meinen ersten Darshan von Bhagawan hatte, nachdem ich die Zulassung

92
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



zum MBA-Programm am Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning in Prasanthi Nilayam erhalten hatte.
Ich glaubte, sie sei dort, aber in Wahrheit war die Entscheidung bereits getroffen worden, ohne dass ich
daran beteiligt war.

Als ich zur Erledigung der Zulassungsformalitdten nach Prasanthi Nilayam kam, hatte der Kontrast
zwischen mir und den anderen Bewerbern nicht groRer sein kdnnen. Wahrend sie in makellosem Weil3
dastanden, Vibhuti auf der Stirn und Gebete auf den Lippen, kam ich in einem leuchtend gelben Hemd
und mit einer trotzigen Haltung herein, die innerlich schrie: ,Ich gehore nicht hierher” Der einzige
Grund, warum ich Uberhaupt erschienen war, war, dass meine Mutter darauf bestanden hatte, dass ich
es zumindest versuchen sollte.

In der Diskussion sprach ich geschwatzig (iber Prominente und erwahnte sogar Bhagawan in einem
Atemzug, als ware er einfach nur eine weitere ,Personlichkeit des offentlichen Lebens”. Ich wurde in
das Institut aufgenommen, was man nur als reinen Sai-Humor bezeichnen kann. Nun stand ich vor der
eigentlichen Frage: Wiirde ich mich wirklich in das Leben als Sai-Student einlassen?

Uberall waren leise Gerdusche zu héren, die die Stille unterbrachen, die an diesem Tag ganz natiirlich
im Sai Sruthi (Kodaikanal Ashram) geherrscht hatte. Bhagawan kam heraus und stellte sich auf den
Balkon. Ich sal} wie gebannt da und starrte auf sein strahlendes Gesicht. Er kam nicht herunter. Er nahm
keine Briefe entgegen. Vom Balkon aus winkte er jemanden mit dem Finger zu sich, und jemand
anderes rannte auf ihn zu. Mit einem liebevollen, aber strengen Lacheln bedeutete er dem
enttduschten Devotee mit demselben Finger, sich wieder auf seinen Platz zu setzen, sehr zur
Belustigung aller. Der Devotee kehrte nicht verletzt, sondern tbergliicklich zurlick — sogar iber diesen
kurzen Austausch erfreut.

Es gab keine Verlegenheit, keine Enttdauschung. Vielmehr war die gesamte Versammlung begeistert. Wir
erkannten: Selbst eine Sekunde seiner Aufmerksamkeit war Gnade genug. Und in diesem Augenblick
entdeckte ich ein Charisma, das alle Stars, die mein jugendliches Herz bewundert hatte, in den Schatten
stellte. Hier war jemand, dessen Anwesenheit mit einer einzigen Fingerbewegung eine
Menschenmenge in seinen Bann ziehen konnte. Mein heldenverehrendes Herz wechselte die Loyalitat.
Ich schrieb mich nicht mehr an einer religiésen Universitat ein, sondern begann zwei Jahre der Ndhe zu
einer Personlichkeit, die mit gottlicher Anziehungskraft die Herzen beherrschte.

Monate spater, wadhrend unserer Studentenorientierung, erzdhlte einer unserer Professoren —
normalerweise ein Mann weniger Worte — wie er fiir die allererste Gruppe von MBA-Studenten
ausgewahlt worden war. Swami selbst hatte alle Bewerber aufgereiht und sie einen nach dem anderen
ausgewahlt. Er sagte leise zu uns: lhr denkt vielleicht, dass es heute ein formelles Verfahren gibt, aber in
Wahrheit ist es immer noch dasselbe. Keiner von uns kann verstehen, warum wir ausgewdhlt wurden.
Die einzig angemessene Reaktion ist Dankbarkeit fiir seine Gnade.

Die Handlung: Der Tag, an dem ein Superstar wie ein Suchender kam

Nun zuriick nach Chennai, aber in den kiihleren Monat Januar — genauer gesagt, am 28. Januar 2007, in
Sundaram. Wir warteten auf Bhagawans Ankunft, wie immer begierig darauf, dass unsere Seelen sich
erheben sollten. Das Programm war bekannt: Bhagawan wiirde in Sundaram Darshan geben, bevor er
nach Thiruvanmiyur weiterging, wo das Ati Rudra Maha Yajna stattfand.

Wahrend wir warteten, stieRen mich einige Mitstudenten mit verschmitzten Grinsen an: ,Dein Held ist
hier.” Ich war verwirrt, bis sie mir verrieten: ,Er wartet draufen auf Swamis Darshan.” Ich tat so, als
ware ich nicht interessiert, und erklarte, ich sei ,kein Fan“.

Sobald Bhagawan herunterkam, verschwanden alle anderen in den Schatten, denn vor seiner
Strahlkraft zahlte niemand mehr. In jenen Tagen gab Bhagawan Darshan in einem Rollstuhl, und ich
hatte an diesem Tag die gesegnete Gelegenheit, seinen Stuhl zu Gbernehmen. Als wir herauskamen,

93
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



bemerkte ich, dass der Star und seine Familie Bhagawan einen Blumenstraul® Gberreichten. In einer
Stadt, in der Ruhm oft an den Einspielergebnissen gemessen wird, war dies auf dem Papier ein Mega-
Moment. Was sich vor meinen Augen abspielte, war jedoch etwas viel Subtileres und unendlich
Schoneres.

Er kam als Devotee — still, einfach und suchend. Es gab nur die sanfte Stille eines Schreins und die
beruhigende Gewissheit der gottlichen Gegenwart. In diesem geheiligten Raum kehrt sich die
Grammatik der Welt um: Die hellsten Lichter werden zu Motten, die sich nach der Flamme der
Wahrheit sehnen. Der Glanz verblasst, und die urspriingliche Sehnsucht der Seele wird sichtbar. Die
unverzichtbare Lektion war nicht, wer wir fur die Welt sind, sondern wer wir alle vor Gott sind: Kinder,
die die Mutter suchen, Wellen, die sich vor dem Ozean verneigen.

Ich erinnere mich, wie die Aufmerksamkeit der Menge auf Bhagawan gerichtet blieb. Natirlich spirt
das Herz eine hohere Schwerkraft, wenn es eine solche wahrnimmt. In Sundarams Hof des
Bewusstseins wird ein Mensch nicht an seinem Ruhm gemessen, sondern an seiner Bhakti, nicht an
Applaus, sondern an Hingabe. Dieser Vorfall lehrte mich erneut, dass der Darshan unser Wertesystem
in Echtzeit neu ordnet.

Swami nahm den BlumenstrauR gnadig entgegen, segnete ihn und gab uns dann ein Zeichen,
weiterzugehen. Ich dachte: ,Sicherlich wird Swami etwas Zeit mit ihm verbringen?” Aber er machte
deutlich: ,Geht weiter.”

Als wir den Hof betraten, beendete Swami seine (bliche Darshan-Runde. Aber an diesem Tag war es
anders. Anstatt sich zuriickzuziehen, begann er eine zweite Runde und schaute sich aufmerksam die
Reihen der Devotees an. Das war ungewdhnlich. Nach fast zwei Jahren mit Swami wusste ich, wann
etwas nicht zur Routine gehorte: Er suchte jemanden.

Wahrend der zweiten Runde suchten Swamis Augen intensiv. Dann kam eine dritte Runde. Immer noch
suchend, immer noch schauend. Diesmal ging Swami bis zum Haupttor. Er bat darum, es zu 6ffnen.
DrauBen stand ein kleiner Junge, vielleicht flinf oder sechs Jahre alt, mit seiner Mutter. Der Junge
schien nicht zu wissen, wo er war und in wessen Gegenwart er sich befand. Es war offensichtlich, dass
seine Mutter ihn mitgebracht hatte.

Swamis Gesicht hellte sich auf. Er winkte das Kind zu sich. Die Mutter schob ihren Sohn sanft vorwarts,
und der Junge rannte zu Swami. Dort, vor uns allen, materialisierte Bhagawan eine wunderschdéne
goldene Kette und legte sie liebevoll um den Hals des Jungen. Sein Gesichtsausdruck zeigte tiefe
Zufriedenheit: ,,Deswegen bin ich heute hierher gekommen.” Und wenn die Sonne scheint, reflektieren
die Satelliten dies. Die ansteckende Freude auf Swamis Gesicht libertrug sich auf die Gesichter von uns
allen, die wir Zeugen dieser zartlichen Szene waren.

Die Reflexion: Die wahren Superstars

Dieser Moment versetzte mich zuriick in meine eigene Kindheit. Meine Eltern, obwohl sie sehr
beschaftigt waren und Swamis Tagesablauf damals nicht genau kannten, sorgten dafiir, dass ich seinen
Darshan erhielt. Wenn wir ankamen, waren die Halle und die Innenhofe in der Regel bereits mit
Menschenmassen gefiillt, und wir warteten vor dem Tor. Mein Vater hob mich vor Sundaram oder
Abbotsbury auf seine Schultern, wenn Swami auf dem Balkon stand. Er fragte mich: ,Kannst du ihn

sehen?”, und ich bejahte — auch, damit er mich schnell wieder absetzen konnte, denn ich war nie
gerade ein Leichtgewicht!

Als ich Jahre spater an diesem Tor stand, wurde mir klar, dass meine Anwesenheit dort nicht meine
eigene Entscheidung war. Es lag daran, dass meine Eltern mich buchstablich in die Umlaufbahn des
Gottlichen getragen hatten. Der Junge an diesem Abend erinnerte mich an mich selbst — und an

94
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



unzahlige andere —, deren erste Begegnung mit Bhagawan durch das liebevolle Beharren ihrer Eltern
zustande kam.

Als die Mutter des Jungen in der Ferne stand und Tranen Uber ihr Gesicht liefen, war ihre Freude
unbeschreiblich. Sie ndherte sich Swami nicht selbst, aber ihre Lebensaufgabe war erfillt: Ihr Kind war
vom Goéttlichen gerufen, gesegnet und umarmt worden.

Und in diesem Moment verstand ich: Die wahren Superstars sind nicht die auf der Leinwand, sondern
die Eltern, die ihre Kinder zu Bhagawan bringen.

Sie sind die unsichtbaren Architekten unseres spirituellen Schicksals, diejenigen, die dafiir sorgen, dass
wir die SURe seiner Gegenwart kosten, noch bevor wir iberhaupt wissen, was Siif3e ist. Die Demut des
Stars, der an diesem Abend Darshan suchte, war inspirierend — aber Swamis grofRere Botschaft war
diese: Auf der groRen Biihne des Lebens verdienen Eltern, die ihre Kinder zu seinen FiiRen bringen, den
lautesten Applaus.

Die Lektion: Jeder Moment mit Bhagawan ist ein Moment des Lernens.
An diesem Tag in Sundaram habe ich drei Wahrheiten gelernt:
Ruhm verblasst, aber der Glaube bleibt bestehen. Weltliche GroRe 16st sich im Licht des Gottlichen auf.

Eltern sind Gestalter des Schicksals. Jedes Kind, das in Swamis Obhut aufwéachst, tut dies dank einer
Mutter, einem Vater oder einer Bezugsperson, die es zuerst dorthin gebracht hat und

Swamis Suche ist zielgerichtet. Er Gbersieht keinen einzigen Suchenden. Er wird dreimal herumfahren,
Tore 6ffnen und Uber das Erwartete hinausgehen — nur um denjenigen zu erreichen, den er segnen
mochte.

Mogen wir wahrend Bhagawans hundertjahrigem Jubildum daran denken, wer die wahren Helden in
unserer Mitte sind. Vor ihnen verneige ich mich in Dankbarkeit. Und Bhagawan, der allein all unseren
Rollen Bedeutung verleiht, widme ich diese Erinnerung als bescheidene Girlande.

Samasta Lokah Sukhino Bhavantu.

Der Autor arbeitet derzeit als Datenanalyst bei Walmart. Sri Harish, Absolvent eines
Ingenieurstudiums und eines MBA-Studiums, wurde zuvor von Bhagawan mit der Méglichkeit
gesegnet, im Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Abteilung Publikationen, zu dienen.

AVATAR-VERKUNDUNGSTAG

Absolventen aus allen Bildungseinrichtungen Bhagawans versammelten sich am 20. Oktober, dem 85.
Avatar-Verkiindungstag, in den heiligen Hallen von Prasanthi Nilayam, um diesen Tag zu feiern.

Der Vormittag begann mit einer groRen Prozession, begleitet von traditioneller Nadaswaram-Musik,
vedischen Gesdngen und einer Blaskapelle.

Ein Hohepunkt des Vormittags war die Podiumsdiskussion mit dem Titel ,Sakshat Parabrahma Sai” (Sai,
der manifestierte hochste Brahman), prasentiert von Absolventinnen des Sri Sathya Sai Institute of

95
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Higher Learning, Campus Anantapur. Mit tiefer Hingabe und Einsicht reflektierten die Rednerinnen liber
den Zweck, das Prinzip und den Weg des Avatars und boten dem Publikum eine spirituelle Ubung in
Shravanam, Mananam und Nididhyasanam (Zuhoren, Nachdenken und Kontemplation). Sie erinnerten
alle daran, dass der Sai-Avatar nicht ggkommen war, um Devotees zu gewinnen, sondern um Herzen zu
verwandeln; nicht um einen neuen Glauben zu griinden, sondern um den alten zu erneuern — den
Glauben an Liebe und Gerechtigkeit. Sein Leben, so berichteten sie, war ein lebendiger Beweis fir
gottliche Liebe in Aktion, eine Einladung an die Menschheit, den Weg des Dienens, der Selbstlosigkeit
und der Hingabe zu beschreiten.

Es folgte ein Musikprogramm, in dem die Teilnehmer ihre tief empfundene Dankbarkeit durch Lieder
voller Liebe und Sehnsucht zum Ausdruck brachten. Nach dem Musikprogramm wurde Bhagawans
Ansprache vom 20. Oktober 1990 (an anderer Stelle in dieser Ausgabe abgedruckt) anlasslich des
goldenen Jubildums von Bhagawans Avatar-Verkiindung in Uravakonda ausgestrahlt.

Bei der Abendveranstaltung boten die Absolventen des Sri Sathya Sai Institute of Higher Learning
(SSSIHL) ein spektakuldres Musikensemble mit dem Titel ,Shatanada Nirajanam” dar. Die groRartige
Symphonie vereinte 100 Musiker — 75 Instrumentalisten und 25 Sdnger — und verschmolz Rhythmus
und Melodie auf einzigartige Weise. Es war eine lebendige Fusion aus indischer und westlicher Musik.
Die Absolventen vermittelten, dass das beste Nirajanam (Opfergabe) fir den Herrn die Harmonie
liebender Herzen ist.

Auf das bewegende Musikensemble folgte eine Tanztheaterauffiihrung mit dem Titel ,,Bhava Taranam
Sai Charitam” — eine wunderschéne Darstellung des gottlichen Lebens und der Mission des Herrn,
gesehen durch die Reise eines jungen Suchenden, der sich aufmacht, das Geheimnis des Gottlichen zu
entschlisseln. Die Auffihrung entfaltete sich auf vier Ebenen der Erkenntnis — Balyaleela, Mahima,
Upadesham und Sakshatkaram —, die jeweils eine tiefere Erkenntnis der Herrlichkeit und Bestimmung
des Avatars widerspiegelten. Durch diese Ebenen wurde das Publikum daran erinnert, dass Bhagawans
Leben selbst eine heilige Botschaft war, ein Ruf, die in einem jeden schlummernde Géttlichkeit zu
erwecken. Der Abend klang aus, indem die gesamte Versammlung gemeinsam Gesange und Gebete
anstimmte und den Herrn als Verkorperung von Satyam, Shivam, Sundaram (Wahrheit, Gite und
Schonheit) anrief.

GROSSE DASARA-FEIERLICHKEITEN

Die Dasara-Feierlichkeiten in Prasanthi Nilayam begannen dieses Jahr am Morgen des 22. September
2025 mit Kalasha Sthapana (Installation des Kalasha) in der Mandir Bhajan Hall. Die Puja des Kalasha
wurde vier Tage lang bis zum 25. September morgens und abends von den Priestern feierlich
durchgefiihrt. Am Morgen des 26. September wurde der heilige Kalasha in einer Prozession von
Priestern unter Begleitung von Nadaswaram und heiligen vedischen Gesiangen vom Bhajan-Saal zum
Poornachandra Auditorium getragen. Das Veda Purusha Saptaha Jnana Yajna fand sieben Tage lang
statt und fand am 2. Oktober in Vijaya Dashami seinen Hohepunkt.

Als die Priester das reich verzierte Poornachandra Auditorium erreichten, nahmen sie auf der groRen
Yajnashala Platz, um das Veda Purusha Saptaha Jnana Yajna durchzufiihren. Ein wunderschon verzierter
Swami-Stuhl wurde auf dem Podium aufgestellt, damit Veda Purusha Bhagawan Sri Sathya Sai Baba den
Vorsitz Uber das Yajna libernehmen konnte. Zu Beginn wurde das heilige Feuer fir das Yajna auf
traditionelle Weise entfacht, indem ein Stiick Holz auf einem anderen gerieben wurde. Sobald das

96
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Feuer entfacht war, wurde um den Segen Bhagawans gebeten und dieses dann in den Yajna Kunda
(Grube fir die Durchfiihrung des Yajna) gelegt. Vier Priester begannen, Sri Rudram und andere Mantras
zu rezitieren und Opfergaben darzubringen. Der Oberpriester und seine Frau begannen mit der
Kalasha-Verehrung, wahrend vier andere Priester den Krishna Yajur Veda rezitierten. Ein Priester fihrte
ehrfiirchtig das Surya Namaskar (Verehrung des Sonnengottes) durch, und vier Alteste und eine Gruppe
von Schiilern begannen mit dem Studium der Schriften — Durga Saptashati, Devi Bhagavatha, Srimad
Bhagavatha und Ramayana. Gleichzeitig wurden Sahasra Lingarchana und Rig Veda Parayana
aufgefiihrt. Dieser Rezitationsplan galt fir alle sieben Tage des Yajna.

Prasanthi Vidwan Mahasabha und Musik- und Kulturprogramme

Die 63. Folge des Prasanthi Vidwan Mahasabha begann am Abend des 26. September, dem ersten Tag
des Veda Purusha Saptaha Jnana Yajna. Die Sitzung begann mit einem zum Nachdenken anregenden
Vortrag von Prof. Pallav Kumar Baruah, Dekan fir Innovation und Unternehmertum am SSSIHL. Mit
bemerkenswerter Klarheit erlduterte er den Prozess der Losung der grundlegenden Fragen des Lebens,
indem er zundchst das Komplexe vereinfachte. ,Um die Losung fiir ein urspriingliches Problem zu
finden”, so seine Beobachtung, ,,mlissen wir es auf seine einfachste Aussage reduzieren.” AnschlieRend
vertiefte er sich in die zeitlose Frage, die Redner aller Traditionen beschaftigt hat: ,Wer bin ich?“ Er
betonte, dass diese Frage kein abstraktes intellektuelles Streben ist, sondern eine lebendige spirituelle
Reise, die mit Aufrichtigkeit und Demut unternommen werden muss.

Im Anschluss an diese erleuchtende Ansprache fiihrten die Studenten des Nandigiri Campus, SSSIHL,
eine Andachtsmusikauffihrung mit dem Titel ,,Raga Shakti“ auf.

An jedem Abend der siebentdgigen Yajna wurden Ansprachen von Bhagawan Uber die
Lautsprecheranlage Ubertragen. An diesem Abend wurde Bhagawans Ansprache vom 20. Oktober 2001
ausgestrahlt.

Am zweiten Tag des Prasanthi Vidwan Mahasabha, dem 27. September, hielt Prof. Sagi Kamalakar
Sharma, Leiter der Abteilung fiir Telugu an der Osmania University, einen gelehrten Vortrag Uber
Wissenschaft, Heilige Schriften und Spiritualitat. Gleich zu Beginn zog Prof. Sharma eine auffillige
Parallele: das von Wissenschaftlern behauptete ,,Atom” und den von Suchenden verwirklichten
»Atman”. Obwohl sie fast gleich ausgesprochen werden, scheinen ihre Bereiche unterschiedlich zu sein
—doch im Wesentlichen weisen beide auf das subtile Geheimnis der Existenz hin.

In seinen Uberlegungen zur Bedeutung von Devi Navaratri erkldrte er, dass ebenso wie verschiedene
Menschen wahrend dieser heiligen Tage unterschiedliche Formen von Seva ausiiben, auch die Gottliche
Mutter sich auf vielfdltige Weise manifestiert und die Schopfung durch ihre unendlichen
Ausdrucksformen erhalt. Nach seinem Vortrag wurde Bhagawans Ansprache vom 20. Oktober 1996
ausgestrahlt.

Der dritte Abend des Prasanthi Vidwan Mahasabha fand am 28. September statt. Prof. P.L. Rani
(Dekanin der Fakultat fuir Sprachen und Literatur sowie Geistes- und Sozialwissenschaften, SSSIHL) hielt
einen introspektiven und bewegenden Vortrag, in dem sie auf wunderschone Weise unterstrich, dass
Swamis Prasenz und Allgegenwart ein und dasselbe sind. Sie erinnerte an die immense Giite und
fiihrende Hand Bhagawans in ihrem eigenen Leben, sowohl vor als auch nach 2011, und forderte alle
Anwesenden auf, anzuerkennen, dass es zwar nicht mehr moglich ist, seine physische Gestalt wie zuvor
wahrzunehmen, es jedoch die heilige Verantwortung eines jeden Devotees ist, seine Allgegenwart zu
spiren und zu bekraftigen.

Im Anschluss an Prof. Ranis Vortrag prasentierten die Studentinnen des Anantapur-Campus ein
Musikprogramm mit dem Titel ,Shatanamarchana”, eine thematische Reihe von Liedern, die die

97
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



hundert heiligen Namen des Herrn verherrlichen. Nach dem Musikprogramm wurde Bhagawans
Ansprache vom 20. Oktober 1996 ausgestrahlt.

Am 29. September fand der vierte Tag des Prasanthi Vidwan Mahasabha inmitten der groRartigen
Feierlichkeiten zu einem historischen globalen Ereignis statt — dem prestigetrachtigen 25. Welt-Herz-Tag
in Prasanthi Nilayam, der mit dem 25-jahrigen Jubildum der World Heart Federation (WHF)
zusammenfiel.

Dr. Jagat Narula, Prasident der WHF, hielt einen aufschlussreichen Vortrag (iber die Bedeutung der
Herzgesundheit, identifizierte deren Risikofaktoren und erlduterte die Bedeutung einer friihzeitigen
Diagnose und eines aktiven Bewusstseins flir verdnderbare Risikofaktoren und wie diese reduziert
werden kénnen. Durch Praktiken wie Meditation, vegetarische Erndhrung, regelméaRige Bewegung und
die Reduzierung des Zuckerkonsums kann man das Risiko einer koronaren Herzkrankheit senken, was
mit Swamis Botschaft zu gesunder Erndhrung und Anderungen des Lebensstils tbereinstimmt. Er
driickte seine tief empfundene Dankbarkeit flir Swamis Gesundheitsmission aus und erklarte, dass
Puttaparthi das Zentrum vorbildlicher Gesundheitsversorgung und Dienst am Menschen sei.

Im Anschluss an den Vortrag folgte eine Theaterauffiihrung der Studenten des SSSIHL mit dem Titel ,,Dil
Ko Pechan”. Sie zeigte auf eindringliche Weise, dass Arzte die Lebensader der Gesellschaft sind, da sie
nicht nur behandeln, sondern wahrhaftig die Geschichte jedes Patienten leben und versuchen, dessen
Leben in Ordnung zu bringen, selbst auf Kosten seines eigenen, wadhrend sie der Gesellschaft von
ganzem Herzen dienen und ihr Wohlwollen in ihren AuBerungen, Handlungen und Gedanken zum
Ausdruck bringen. Nach dem Theaterstiick wurde Bhagawans Ansprache vom 8. Oktober 1989
ausgestrahlt.

Ayudha Puja

Am Morgen des 30. September wurde anlasslich der Ayudha Puja in der Sai Kulwant Hall den
Fahrzeugen als Zeichen der Ehrerbietung und Dankbarkeit eine Verehrung dargebracht. Treuhdnder und
Wirdentrager zerbrachen Kokosniisse vor den Autos und dem goldenen Wagen und brachten ihnen
ihre Verehrung dar.

Bei der Abendveranstaltung sprach Brahmasri Dr. Mylavarapu Srinivas Rao, ein gelehrter
Wissenschaftler, der fir seine Beherrschung der Sanskrit- und Telugu-Literatur bekannt ist, zu den
Zuhorern. In seinem melodidsen Telugu beschrieb er auf wunderschone Weise die neun Formen der
Gottlichen Mutter und erklarte, wie jedes heilige Alankaram (Schmuckstiick) im Land Bharat auf
einzigartige Weise verehrt wird. Er hob hervor, wie von der Pracht der Durga Puja im Osten bis zu den
einfachen, aber tiefgriindigen Dorftraditionen Sidindiens jede Form von Devi das grenzenlose
Mitgefiihl und die schiitzende Gnade der Universellen Mutter widerspiegelt.

Er zog Parallelen zwischen Bhagawan Sri Sathya Sai Baba als Sai Mata und erinnerte die Versammelten
daran, dass Bhagawan ebenso wie die Mutter, die unzahlige Formen annimmt, um zu ndhren und zu
erheben, dieselbe unendliche Liebe und Fiirsorge verkdrpert. Nach dem wissenschaftlichen Vortrag von
Dr. Mylavarapu Srinivas Rao wurde Bhagawans Rede vom 8. Oktober 1989 ausgestrahlt.

Der sechste Tag des Prasanthi Vidwan Mahasabha begann mit einem eindrucksvollen
Invokationsgesang der Studenten des Brindavan-Campus. Dieses Sanskrit-Mantra wurde speziell zum
hundertjahrigen Jubilaum von Bhagawans Kommen komponiert.

AnschlieBend hielt Dr. U. Suma Rao, Vorsitzende des Zentrums fiir Sri Sathya Sai-Studien der SSSIHL,
einen aufschlussreichen Vortrag, in dem sie das tiefgriindige Konzept der drei Granthis — der
psychischen Knoten, die die Seele an den Kérper binden und den freien Fluss der Kundalini Shakti
entlang der feinstofflichen Wirbelsdule verhindern — auf wunderschone Weise erlauterte. Sie erklarte,
wie diese Knoten — Brahma Granthi am Muladhara, Vishnu Granthi am Anahata und Rudra Granthi am

98
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Ajna — die Verstrickung der Menschheit in materielle Wiinsche, emotionale Bindungen und egoistischen
Stolz symbolisieren.

Nach Dr. Sumas Vortrag prasentierten die Studenten des Brindavan-Campus ein hingebungsvolles
Musikprogramm mit dem Titel ,,Madhuram Madhuram Sai Katha”. Mit Energie und Hingabe zeichnete
ihre musikalische Reise Bhagawans gottliche Saga nach — von Sathya zu Sai. Nach dem Musikprogramm
wurde an diesem Abend Bhagawans Ansprache vom 2. Oktober 1987 ausgestrahilt.

Vijaya Dashami

Anlasslich des gliickverheiRenden Vijaya Dashami, dem letzten Tag des siebentdgigen Veda Purusha
Saptaha Jnana Yajna, begann die Veranstaltung wie an den anderen Tagen mit Veda-Gesangen. Das
Poornachandra Auditorium war bis auf den letzten Platz mit Devotees gefillt. Nachdem das Sri Rudra
Parayana fiir diesen Tag beendet war, begaben sich die Pandits in einer Prozession zur Bhajan Hall, wo
Bhagawans Ansprache vom 2. Oktober 1987 ausgestrahlt wurde (zu finden an anderer Stelle in dieser
Ausgabe). Die Pandits kehrten in einer Prozession, in der sie zusammen mit den Studenten vedische
Mantras rezitierten, begleitet von Nadaswaram, zum Poornachandra Auditorium zurlick. Der
Oberpriester trug das Poornahuti-Material und Dharani (groRer Silberl6ffel) fir die Opfergaben im
Yajna Kunda. Fiir Bhagawan wurde ein Stuhl auf dem Podium in der Nahe des Yajna Kunda aufgestellt,
damit er das Yajna leite. Das Poornahuti-Material und die letzten Opfergaben wurden im Yajna Kunda
dargebracht, begleitet vom Rezitieren der entsprechenden vedischen Mantrasund so erreichte das
heilige Yajna seinen grandiosen Hohepunkt. Der Oberpriester wandte sich an die Zuhorer und erklarte,
dass es unser grolRes Glick sei, an diesem Yajna teilzunehmen, vor allem im hundertsten Jahr des
Avatars. Er rezitierte auch Mantras, die von der gesamten Versammlung fromm wiederholt wurden.

Nach dem Arati an den heiligen Kalasha, der an allen Tagen des Yajna feierlich verehrt wurde, wurde
das heilige Wasser von den Pandits, Schillern und Lehrern unter Begleitung von Bhajans lber die
gesamte Versammlung gesprenkelt. Der Vormittag endete mit der Darbringung von Arati an Bhagawan.

Am Abend hielt Dr. K.M. Ganesh eine kurze Rede Uber die Bedeutung von Vijaya Dashami, das seiner
Meinung nach im Wesentlichen ein Dankesopfer an die Gottliche Mutter ist. Die furchterregenden
Damonen wurden von der Gottlichen Mutter besiegt, aber die innere Bedeutung besteht darin, die
Vasanas (angeborenen Neigungen) und die Arishadvargas (die sechs inneren Feinde) in jedem von uns
zu Uberwinden. Frau Spoorthi Rao und ihr Team von Musikerkollegen prasentierten an diesem Abend
ein bewegendes Konzert mit karnatischer Musik. Nach Bhajans und Arati fanden die groflen Dasara-
Feierlichkeiten einen gliicklichen Abschluss.

Das Geburtstagsgeschenk, das ich mir winsche

Ilhr denkt sicher dartiber nach, welches Geschenk ihr Swami zu diesem Geburtstag machen konnt. lhr
konnt nur dann glicklich sein, dass ihr Swami ein angemessenes Geschenk gemacht habt, wenn ihr
eure Mitmenschen liebt, ihre Leiden teilt und euch fiir sie einsetzt. Das ist das einzige Geschenk, das
ich mir wiinsche. Das Geschenk, das man Gott macht, muss reine, bestandige und selbstlose Liebe sein.
An diesem Geburtstag habe ich nur einen Wunsch. Ich wiinsche mir nur, dass ihr eure Ananda fordert.
Ihr misst Dorfer adoptieren und sie mit geeigneten Mitteln zu idealen Doérfern verbessern. Reiche
Menschen und Menschen in Machtpositionen haben zahlreiche Diener. Aber die Notleidenden, die
Armen und die Leidenden haben niemanden, der ihnen dient. Geht zu diesen Menschen und seid ihre
Freunde, ihre Verwandten und Angehdrigen, ihre engsten Gonner.

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

99
srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



Sanathana Sarathi November 2025

100

srisathyasaiglobalcouncil.eu — © Sri Sathya Sai Sadhana Trust, Publications Division, Prasanthi Nilayam



